opusdei.org

Aceitar o dom da
esperanca

Na Audiéncia dessa semana, o
Papa nos convida a "acolher o
dom da esperanca que vem de
Cristo: Ele ajuda-nos a
atravessar as aguas
tumultuosas da doenga, da
morte e da injustica."”

26/08/2020

Amados irmdos e irmas, bom dia!

Perante a pandemia e as suas
consequéncias sociais, muitos
correm o risco de perder a



esperanca. Neste tempo de incerteza
e angustia, convido todos a aceitarem
0 dom da esperang¢a que vem de
Cristo. E Ele que nos ajuda a navegar
nas aguas tumultuosas da doenca, da
morte e da injustica, que ndo tém a
ultima palavra sobre o nosso destino
final.

A pandemia p0s em evidéncia e
agravou os problemas sociais,
especialmente a desigualdade.
Alguns podem trabalhar de casa,
enquanto para muitos outros isto é
impossivel. Algumas criancas, apesar
das dificuldades, podem continuar a
receber uma educacéao escolar,
enquanto para muitas outras houve
uma brusca interrupc¢do. Algumas
nacoes poderosas podem emitir
moeda para enfrentar a emergeéncia,
enquanto que para outras isso
significaria hipotecar o futuro.

Estes sintomas de desigualdade
revelam uma doenca social; é um



virus que provém de uma economia
doente. Devemos simplesmente dizé-
lo: a economia estd doente. Adoeceu.
E o resultado de um crescimento
econdmico iniquo - esta é a doenca: o
fruto de um crescimento econdémico
iniquo - que prescinde dos valores
humanos fundamentais. No mundo
de hoje, muito poucas pessoas ricas
possuem mais do que o resto da
humanidade. Repito isto porque nos
fara refletir: poucos riquissimos, um
pequeno grupo, possui mais que o
resto da humanidade. Esta é mera
estatistica. £ uma injustica que clama
aos céus! Ao mesmo tempo, este
modelo econdmico é indiferente aos
danos infligidos a casa comum. Nao
cuida da casa comum. Estamos quase
superando muitos dos limites do
nosso maravilhoso planeta, com
consequéncias graves e irreversiveis:
desde a perda de biodiversidade e
alteracdes climaticas ao aumento do
nivel dos mares e a destruicao das
florestas tropicais. A desigualdade



social e a degradacdo ambiental
andam de maos dadas e tém a
mesma raiz (cf. Enc. Laudato si’, 101):
a do pecado de querer possuir, de
querer dominar os irmdaos e irmas,
de pretender possuir e dominar a
natureza e o proprio Deus. Mas este
ndo é o designio da criacgao.

“No principio, Deus confiou a terra e
0S Seus recursos a gestao comum da
humanidade, para que dela
cuidasse” (Catecismo da Igreja
Catolica, 2402). Deus pediu-nos que
domindssemos a terra em Seu nome
(cf. Gn 1, 28), cultivando-a e cuidando
dela como se fosse um jardim, o
jardim de todos (cf. Gn 2, 15).
“Enquanto ‘cultivar’ quer dizer
lavrar ou trabalhar [...] ‘guardar’
significa proteger..., preservar” (LS,
67). Mas atenc¢do a ndo interpretar
isto como uma carta branca para
fazer da terra aquilo que se quer.
Néao. Existe “uma relacao
responsavel de reciprocidade” (ibid.)


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#101
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#67
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#67

entre nods e a natureza. Uma relacao
de reciprocidade responsavel entre
nos e a natureza. Recebemos da
criacdo e damos por nossa vez. “Cada
comunidade pode tomar da bondade
da terra aquilo de que necessita para
a sua sobrevivéncia, mas tem
também o dever de a

proteger” (ibidem). Ambas as partes.

De fato, a terra “precede-nos e foi-nos
dada” (ibid.), foi dada por Deus “a
toda a humanidade” (CIC, 2402). E
por isso € nosso dever assegurar que
o0s seus frutos cheguem a todos, e ndo
apenas a alguns. Este é um elemento-
chave da nossa relacdo com os bens
terrenos. Como recordaram o0s
padres do Concilio Vaticano II, “quem
usa desses bens, ndao deve considerar
as coisas exteriores que
legitimamente possui S0 como
proprias, mas também como comuns,
no sentido de que possam beneficiar
ndo so a si mas também aos

outros” (Const. past. Gaudium et spes,


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#67
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#67
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html

69). De fato, “a propriedade de um
bem faz do seu detentor um
administrador da providéncia de
Deus, com a obrigacdo de o fazer
frutificar e de comunicar os seus
beneficios aos outros” (Catecismo da
Igreja Catolica, 2404). NOs somos
administradores dos bens, ndo
donos. Administradores. “Sim, mas o
bem é meu”. E verdade, é seu, mas
para vocé o administrar, ndo para o
possuir egoisticamente.

Para assegurar que o0 que possuimos
seja um valor para a comunidade, “a
autoridade politica tem o direito e o
dever de regular, em funcdo do bem
comum” (ibid., 2406; [cf. GS 71; Sao
Jodo Paulo II, Carta enc. Sollicitudo
rei socialis, 42; Carta enc. Centesimus
annus, 40.48]).

A “subordinacdo da propriedade
privada ao destino universal dos bens
[...] € uma ‘regra de ouro’ do
comportamento social, e o primeiro


https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html

principio de toda a ordem ético-
social” (LS, 93; [cf. S0 Jodo Paulo II,
Carta enc. Laborem exercens, 19]).

As propriedades, o dinheiro sdo
instrumentos que podem servir para
a missdo. Mas transformamo-los
facilmente em fins individuais ou
coletivos. E quando isto acontece, sdo
minados os valores humanos
essenciais. O homo sapiens deforma-
se e torna-se uma espécie de homo
oeconomicus - num sentido menor -
individualista, calculista e
dominador. Esquecemos que, sendo
criados a imagem e semelhanca de
Deus, somos seres sociais, criativos e
solidarios, com uma imensa
capacidade de amar. Com frequéncia
esquecemo-nos disto. De fato, somos
0s seres mais cooperadores entre
todas as espécies, e florescemos em
comunidade, como se pode ver na
experiéncia dos santos. Ha um ditado
espanhol que me inspirou esta frase,
que reza assim: Florescemosen


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#93
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html

racimo, como los santos. Florescemos
em comunidade como se vé na
experiéncia dos santos.

Quando a obsessdo de possuir e
dominar exclui milhdes de pessoas
dos bens primarios; quando a
desigualdade econdmica e
tecnologica é tal que dilacera o tecido
social; e quando a dependéncia do
progresso material ilimitado ameaca
a casa comum, entdo ndo podemos
ficar olhando de bracos cruzados.
Nao, isso € desolador. Nao podemos
ficar olhando! Com os olhos fixos em
Jesus (cf. Hb 12, 2) e com a certeza de
que 0 seu amor opera através da
comunidade dos seus discipulos,
devemos agir em conjunto na
esperanca de gerar algo diferente e
melhor. A esperanca crist4,
enraizada em Deus, é a nossa ancora.
Sustenta a vontade de partilhar,
fortalecendo a nossa missdo como
discipulos de Cristo, que partilhou
tudo conosco.



Isto foi compreendido pelas
primeiras comunidades cristas, que,
como nos, viveram tempos dificeis.
Conscientes de formar um s6 coragao
e uma s6 alma, punham todos os seus
bens em comum, dando testemunho
da abundante graca de Cristo sobre
eles (cf. At 4, 32-35). NGs estamos a
viver uma crise. A pandemia p6s-nos
todos em crise. Mas lembrem-se: de
uma crise ndo se pode sair iguais, ou
saimos melhores ou saimos piores.
Eis a nossa opc¢do. Depois da crise,
continuaremos com este sistema
econdmico de injustica social e de
desprezo pelo cuidado do meio
ambiente, da criacdo, da casa
comum? Pensemos nisto. Que as
comunidades cristds do século XXI
recuperem esta realidade — o cuidado
da criacdo e a justica social:
caminham juntos — dando assim
testemunho da Ressurreicdo do
Senhor. Se cuidarmos dos bens que o
Criador nos concede, se partilharmos
0 que possuimos para que nao falte



nada a ninguém, entao de fato
podemos inspirar esperanca para
regenerar um mundo mais saudavel
e mais justo.

E para terminar, pensemos nas
criangas. Leiam as estatisticas:
quantas criancas, hoje, morrem de
fome devido a ma distribuicdo das
riquezas, a um sistema econémico
como disse acima; e quantas
criancgas, hoje, ndo tém direito a
escolarizacdo, pelo mesmo motivo.
Que esta imagem, das criancas
necessitadas, com fome e com falta
de escolarizacdo, nos ajude a
compreender que desta crise
devemos sair melhores. Obrigado.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/aceitar-o-dom-
da-esperanca/ (13/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/aceitar-o-dom-da-esperanca/
https://opusdei.org/pt-br/article/aceitar-o-dom-da-esperanca/
https://opusdei.org/pt-br/article/aceitar-o-dom-da-esperanca/

	Aceitar o dom da esperança

