
opusdei.org

Aceitar o dom da
esperança

Na Audiência dessa semana, o
Papa nos convida a "acolher o
dom da esperança que vem de
Cristo: Ele ajuda-nos a
atravessar as águas
tumultuosas da doença, da
morte e da injustiça."

26/08/2020

Amados irmãos e irmãs, bom dia!

Perante a pandemia e as suas
consequências sociais, muitos
correm o risco de perder a



esperança. Neste tempo de incerteza
e angústia, convido todos a aceitarem
o dom da esperança que vem de
Cristo. É Ele que nos ajuda a navegar
nas águas tumultuosas da doença, da
morte e da injustiça, que não têm a
última palavra sobre o nosso destino
final.

A pandemia pôs em evidência e
agravou os problemas sociais,
especialmente a desigualdade.
Alguns podem trabalhar de casa,
enquanto para muitos outros isto é
impossível. Algumas crianças, apesar
das dificuldades, podem continuar a
receber uma educação escolar,
enquanto para muitas outras houve
uma brusca interrupção. Algumas
nações poderosas podem emitir
moeda para enfrentar a emergência,
enquanto que para outras isso
significaria hipotecar o futuro.

Estes sintomas de desigualdade
revelam uma doença social; é um



vírus que provém de uma economia
doente. Devemos simplesmente dizê-
lo: a economia está doente. Adoeceu.
É o resultado de um crescimento
econômico iníquo - esta é a doença: o
fruto de um crescimento econômico
iníquo - que prescinde dos valores
humanos fundamentais. No mundo
de hoje, muito poucas pessoas ricas
possuem mais do que o resto da
humanidade. Repito isto porque nos
fará refletir: poucos riquíssimos, um
pequeno grupo, possui mais que o
resto da humanidade. Esta é mera
estatística. É uma injustiça que clama
aos céus! Ao mesmo tempo, este
modelo econômico é indiferente aos
danos infligidos à casa comum. Não
cuida da casa comum. Estamos quase
superando muitos dos limites do
nosso maravilhoso planeta, com
consequências graves e irreversíveis:
desde a perda de biodiversidade e
alterações climáticas ao aumento do
nível dos mares e à destruição das
florestas tropicais. A desigualdade



social e a degradação ambiental
andam de mãos dadas e têm a
mesma raiz (cf. Enc. Laudato si', 101):
a do pecado de querer possuir, de
querer dominar os irmãos e irmãs,
de pretender possuir e dominar a
natureza e o próprio Deus. Mas este
não é o desígnio da criação.

“No princípio, Deus confiou a terra e
os seus recursos à gestão comum da
humanidade, para que dela
cuidasse” (Catecismo da Igreja
Católica, 2402). Deus pediu-nos que
dominássemos a terra em Seu nome
(cf. Gn 1, 28), cultivando-a e cuidando
dela como se fosse um jardim, o
jardim de todos (cf. Gn 2, 15).
“Enquanto ‘cultivar’ quer dizer
lavrar ou trabalhar [...] ‘guardar’
significa proteger..., preservar” (LS,
67). Mas atenção a não interpretar
isto como uma carta branca para
fazer da terra aquilo que se quer.
Não. Existe “uma relação
responsável de reciprocidade” (ibid.)

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#101
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#67
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#67


entre nós e a natureza. Uma relação
de reciprocidade responsável entre
nós e a natureza. Recebemos da
criação e damos por nossa vez. “Cada
comunidade pode tomar da bondade
da terra aquilo de que necessita para
a sua sobrevivência, mas tem
também o dever de a
proteger” (ibidem). Ambas as partes.

De fato, a terra “precede-nos e foi-nos
dada” (ibid.), foi dada por Deus “a
toda a humanidade” (CIC, 2402). E
por isso é nosso dever assegurar que
os seus frutos cheguem a todos, e não
apenas a alguns. Este é um elemento-
chave da nossa relação com os bens
terrenos. Como recordaram os
padres do Concílio Vaticano II, “quem
usa desses bens, não deve considerar
as coisas exteriores que
legitimamente possui só como
próprias, mas também como comuns,
no sentido de que possam beneficiar
não só a si mas também aos
outros” (Const. past. Gaudium et spes,

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#67
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#67
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html


69). De fato, “a propriedade de um
bem faz do seu detentor um
administrador da providência de
Deus, com a obrigação de o fazer
frutificar e de comunicar os seus
benefícios aos outros” (Catecismo da
Igreja Católica, 2404). Nós somos
administradores dos bens, não
donos. Administradores. “Sim, mas o
bem é meu”. É verdade, é seu, mas
para você o administrar, não para o
possuir egoisticamente.

Para assegurar que o que possuímos
seja um valor para a comunidade, “a
autoridade política tem o direito e o
dever de regular, em função do bem
comum” (ibid., 2406; [cf. GS 71; São
João Paulo II, Carta enc. Sollicitudo
rei socialis, 42; Carta enc. Centesimus
annus, 40.48]).

A “subordinação da propriedade
privada ao destino universal dos bens
[...] é uma ‘regra de ouro’ do
comportamento social, e o primeiro

https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html


princípio de toda a ordem ético-
social” (LS, 93; [cf. São João Paulo II,
Carta enc. Laborem exercens, 19]).

As propriedades, o dinheiro são
instrumentos que podem servir para
a missão. Mas transformamo-los
facilmente em fins individuais ou
coletivos. E quando isto acontece, são
minados os valores humanos
essenciais. O homo sapiens deforma-
se e torna-se uma espécie de homo
oeconomicus - num sentido menor -
individualista, calculista e
dominador. Esquecemos que, sendo
criados à imagem e semelhança de
Deus, somos seres sociais, criativos e
solidários, com uma imensa
capacidade de amar. Com frequência
esquecemo-nos disto. De fato, somos
os seres mais cooperadores entre
todas as espécies, e florescemos em
comunidade, como se pode ver na
experiência dos santos. Há um ditado
espanhol que me inspirou esta frase,
que reza assim: Florescemosen

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#93
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html


racimo, como los santos. Florescemos
em comunidade como se vê na
experiência dos santos.

Quando a obsessão de possuir e
dominar exclui milhões de pessoas
dos bens primários; quando a
desigualdade econômica e
tecnológica é tal que dilacera o tecido
social; e quando a dependência do
progresso material ilimitado ameaça
a casa comum, então não podemos
ficar olhando de braços cruzados.
Não, isso é desolador. Não podemos
ficar olhando! Com os olhos fixos em
Jesus (cf. Hb 12, 2) e com a certeza de
que o seu amor opera através da
comunidade dos seus discípulos,
devemos agir em conjunto na
esperança de gerar algo diferente e
melhor. A esperança cristã,
enraizada em Deus, é a nossa âncora.
Sustenta a vontade de partilhar,
fortalecendo a nossa missão como
discípulos de Cristo, que partilhou
tudo conosco.



Isto foi compreendido pelas
primeiras comunidades cristãs, que,
como nós, viveram tempos difíceis.
Conscientes de formar um só coração
e uma só alma, punham todos os seus
bens em comum, dando testemunho
da abundante graça de Cristo sobre
eles (cf. At 4, 32-35). Nós estamos a
viver uma crise. A pandemia pôs-nos
todos em crise. Mas lembrem-se: de
uma crise não se pode sair iguais, ou
saímos melhores ou saímos piores.
Eis a nossa opção. Depois da crise,
continuaremos com este sistema
econômico de injustiça social e de
desprezo pelo cuidado do meio
ambiente, da criação, da casa
comum? Pensemos nisto. Que as
comunidades cristãs do século XXI
recuperem esta realidade – o cuidado
da criação e a justiça social:
caminham juntos – dando assim
testemunho da Ressurreição do
Senhor. Se cuidarmos dos bens que o
Criador nos concede, se partilharmos
o que possuímos para que não falte



nada a ninguém, então de fato
podemos inspirar esperança para
regenerar um mundo mais saudável
e mais justo.

E para terminar, pensemos nas
crianças. Leiam as estatísticas:
quantas crianças, hoje, morrem de
fome devido à má distribuição das
riquezas, a um sistema econômico
como disse acima; e quantas
crianças, hoje, não têm direito à
escolarização, pelo mesmo motivo.
Que esta imagem, das crianças
necessitadas, com fome e com falta
de escolarização, nos ajude a
compreender que desta crise
devemos sair melhores. Obrigado.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/aceitar-o-dom-
da-esperanca/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/aceitar-o-dom-da-esperanca/
https://opusdei.org/pt-br/article/aceitar-o-dom-da-esperanca/
https://opusdei.org/pt-br/article/aceitar-o-dom-da-esperanca/

	Aceitar o dom da esperança

