
opusdei.org

A Vocação

Do mesmo modo que cada
cristão deve ser Igreja e fazer a
Igreja, o Opus Dei encontra-se
ali onde está um fiel da Obra.
Cada um atualiza dia após dia a
chamada para viver o
Evangelho, transmitindo ao seu
redor a alegria da vida cristã
nas circunstâncias ordinárias
em que se desenvolve.

29/08/2023

O seguinte artigo, publicado no site 
collationes.org explica a vocação ao
Opus Dei.

https://www.collationes.org/recurso/9/20/7-vocacion


Vocação

O conceito de vocação é de uma
extraordinária riqueza. Basta
mencionar aqui um dos relatos mais
antigos de uma vocação, a de Gedeão
(cfr. Jz 6, 11-24). Deus escolhe uma
pessoa que nunca tinha pensado
nessa possibilidade. Gedeão estava
trabalhando com normalidade num
lagar, debulhando o trigo. E ali Deus
o chama: a iniciativa é divina.
Acentua-se a presença de Deus: “O
Senhor está contigo” (Jz 6, 12). A
presença de Deus está acompanhada
pela sua palavra, que faz com que se
perceba a sua proximidade e convida
a uma missão, a de servir o povo.
Uma certa resistência (Por que?
Como? – Cfr. Jz 6, 13-15) manifesta a
consciência de não estar à altura, de
carecer das qualidades necessárias.
Gedeão inclusive pedirá um sinal, até
que tomou uma decisão e acabou



encontrando a paz, pelo que depois
erigiu um altar e chamou-o Javé-
Chalom (O Senhor-Paz)” (Jz 6,224).

O Antigo Testamento narra muitas
correspondências à chamada do
Senhor: Abraão (cfr. Ne 9,7), Samuel
(cfr. I Sam 3,1-10), Davi (cfr. I Sam
16,1-13), Eliseu (cfr. I Re 19,19-21), e
até um “pagão”, o rei Ciro (cfr. II
Cron 36,22-23). No Novo Testamento,
a Virgem Maria (cfr. Lc 1,26-38), os
Apóstolos (cfr. Mt 4,18-22; 9,9; Jo
1,35-51), São Paulo (cfr. At 9,19). A
ideia de vocação está unida à da
aliança de Deus com os homens.

No caso de Gedeão, Deus envia-lhe
um anjo, como ocorrerá também
com a Virgem Maria. No entanto, não
é o habitual. Normalmente, são as
mediações humanas que permitem
ouvir a chamada divina, que
responde a algo que está
profundamente enraizado no
coração do homem pois, como dizia o



Papa Francisco, a pergunta “quem
quero ser?” Significa também para
um cristão: “quem estou chamado a
ser?”[1]De algum modo, a revelação
da vocação é uma revelação sobre o
próprio ser: mostra-nos o que somos
e aonde vamos.

Em qualquer caso, a vocação nasce
sempre do amor gratuito de Deus,
como sucedeu com o povo eleito (cfr.
Dt 4,37). A escolha de Deus vai
acompanhada da sua chamada a não
ter medo, pois Deus protege o seu
eleito (cfr. Is 41,8-20; Lc 1,30). Jesus
Cristo diz aos seus discípulos: “Não
fostes vós que me escolhestes, mas
fui eu que vos escolhi e vos designei
para irdes e para que produzais fruto
e o vosso fruto permaneça. O que,
então, pedirdes ao Pai em meu nome,
ele vo-lo concederá” (Jo 15,16):
vocação e missão são inseparáveis,
sempre no âmbito de uma grande
confiança no nosso Pai Deus.



São Josemaria insistia na primazia da
escolha divina. “ 'Elegit nos in ipso
ante mundo constitutionem, ut
essemus sancti et immaculati in
conspectu eius' (EPH1,4). Escolheu-
nos o Senhor a cada um de nós para
que sejamos santos na sua presença.
E isso, antes da criação do mundo,
desde toda a eternidade: esta é a
providência maravilhosa do nosso
Pai Deus”[2]. A chamada ao Opus Dei
é uma chamada dentro da vocação
batismal à santidade e ao apostolado.
É uma autêntica vocação que
engloba uma forte atração pessoal
subjetiva pela Obra, a percepção de
que Deus chama – a luz – e, ao
mesmo tempo, certas qualidades
objetivas de idoneidade, com o
parecer da autoridade da Prelazia
sobre esse conjunto, parecer esse
iluminado pela graça de Deus e por
uma necessária prudência.

Em qualquer caso, Deus conta
sempre com a liberdade para



responder à sua chamada. A resposta
que espera é uma resposta de amor,
e não há amor sem liberdade. O atual
Prelado do Opus Dei comentava
numa entrevista, uns anos antes da
sua nomeação pelo Papa Francisco
como sucessor de Mons. Javier
Echevarría, sendo então Vigário
Geral da Prelazia: “É lógico pensar
que Deus não se manifesta com total
evidência por amor à nossa
liberdade. A resposta humana à
vocação não se reduz à mera
aceitação de um desígnio divino, que
se apresenta de modo sempre
inequívoco e evidente; penso que a
livre resposta à vocação é de certo
modo constitutiva da própria
vocação. Entra aqui o mistério da
relação entre a nossa temporalidade
e a eternidade de Deus”[3].

Quando Deus dá a sua graça, não
anula a liberdade, mas a eleva. A
nossa liberdade de espírito, a nossa
liberdade interior cresce com a fé. E



precisamente, o Opus Dei “não só
respeita a liberdade” dos seus
membros, “mas faz com que tomem
clara consciência dela. Para
conseguirem a perfeição cristã na
respectiva profissão ou ofício (...)
necessitam adquirir uma formação
que lhes permita administrar a sua
liberdade.”[4].

Assim também santa Maria, a cheia
de graça, depois de ouvir o “não
temas” do arcanjo, foi mais livre para
cumprir a vontade de Deus: “Para ser
a Mãe do Salvador, Maria foi
enriquecida por Deus com dons
dignos para tamanha função”[5]. O
anjo Gabriel, no momento da
anunciação saúda-a como ‘cheia de
graça’ (Lc 1, 28). “Efetivamente, para
poder dar o assentimento livre de
sua fé ao anúncio de sua vocação era
preciso que ela estivesse totalmente
sob a moção da graça de Deus”[6]. A
liberdade da Virgem Maria está
iluminada pela verdade e leva-a ao



pleno cumprimento da sua vocação,
isto é, ao seu verdadeiro bem.
Quanto mais progride no seu
caminho, quanto mais se
compromete, mais livre é. De certo
modo, a vocação é uma aventura:
vamos aonde o Senhor nos conduz,
com plena liberdade e espírito de
serviço: primeiro a aventura de
assumir o próprio eu. E descobrimos
horizontes insuspeitados. Foi assim
para São José, de quem a Igreja
celebra a obediência cheia de fé e
rápida. “Para São José, a vida de
Jesus foi uma contínua descoberta da
sua própria vocação. ”[7].

A vocação cristã, e dentro
dela para o Opus Dei, abarca
toda a vida e dá-lhe o seu
sentido

A vocação é uma chamada de Deus
que envolve toda a vida, implica a
consciência de um compromisso e
lhe dá o sentido de missão. A vocação

1. 



para o Opus Dei é uma concretização
da chamada batismal para a
santidade e o apostolado, chamada
evangélica proclamada de novo com
particular força pelo Concílio
Vaticano II[8]. Muitas pessoas foram
batizadas quando ainda eram muito
jovens, como a Igreja recomenda
seguindo uma tradição imemorial[9].
Esse sacramento é “a porta” da
Igreja, diz o Papa Francisco[10]. Ao
mesmo tempo, há um momento na
vida em que uma pessoa já pode agir
livremente e, por assim dizer,
assumir esse dom de Deus que é a fé.
Um momento importante costuma
ser o da Confirmação, no qual recebe
o Espírito Santo de um modo novo[11].
Ao corresponder à sua vocação para
o Opus Dei, o fiel cristão confirma a
chamada batismal à santidade: leva a
sério essa chamada para procurar
vivê-la de acordo com o espírito do
Opus Dei, amando Deus e os outros,
como filho de Deus em Cristo, com
esse amor com que o Espírito Santo



enche a alma, e isso na vida diária,
no trabalho profissional, em
qualquer momento do dia-a-dia.
Como dizia São Josemaria, “não
tiramos ninguém do seu lugar: aí,
nessas circunstâncias em que o
Senhor o chamou, é onde cada um
deverá santificar-se e santificar o seu
ambiente, a parcela humana à qual
está vinculado, pela qual se justifica
a sua existência no mundo. Também
nisto temos os mesmos sentimentos
dos primeiros cristãos”[12].

“A incorporação ao Opus Dei é fruto
de uma resposta livre a uma
chamada de Deus; não de uma mera
decisão pessoal que, ao advertir algo
bom, tende a torná-lo próprio, a 
inscrever-se, mas de uma decisão
madura, pensada, que surge de se
saber chamado por Deus. Embora
sendo peculiar, essa vocação não
transforma a pessoa que a recebe em
alguém diferente de um comum fiel
cristão ou, se for o caso, de um



sacerdote secular. São Josemaria
afirmou a existência de uma vocação
peculiar para o Opus Dei, com
expressões diretas e nítidas. Não se
referia simplesmente ao caráter
vocacional de uma concreta
dedicação a uma boa obra, no
sentido de que toda a vida divina é
vocação, mas a uma chamada que é
ao mesmo tempo peculiar, resultante
de uma radical iniciativa divina
anterior à própria liberdade. São
Josemaria viu, com luz fundacional,
no caso do Opus Dei esta primeira
característica da determinação de
empreender este caminho, por
vontade de Deus e resposta livre da
pessoa interessada; e assim foi
confirmado pelo parecer da
Igreja”[13].

A radicalidade da vida cristã pode
ser vivida de diversos modos. O
caminho que o Opus Dei propõe pede
uma decisão firme de seguir Nosso
Senhor, dando a Deus a primazia em



tudo. É exigente e, ao mesmo tempo,
dá a segurança de saber par onde se
vai: “Todos os fatos e acontecimentos
passam a ocupar o seu verdadeiro
lugar: entendemos para onde o
Senhor nos quer conduzir, e nos
sentimos como que avassalados por
essa tarefa que Ele nos confia”[14]. A
vocação cristã, assumida
pessoalmente, amplia os horizontes
pessoais, porque uma vocação para a
santidade é inseparável de uma
verdadeira preocupação pelos outros
e pela sociedade. O panorama muda
quando se olha do alto de um monte:
“Com a nossa vocação, é como se te
tivessem subido do fundo de um vale
ao cume de uma montanha [...]. Não
fiques no fundo do vale, nessa tarefa
concreta em que te ocupas. Sobe às
montanhas altas dos lados, para
adquirires visão de conjunto”[15].

A vocação se traduz num sentido
vocacional da existência. Tudo o que
se faz entre no âmbito da chamada



de Deus e adquire vibração de
eternidade. A grande vocação para a
santidade alarga o horizonte de cada
dia. Na nossa época, na sociedade de
consumo que encontramos em
muitos ambientes, a busca do prazer
imediato empequenece o horizonte e,
portanto, a esperança: muitas
pessoas vivem num estado de des-
esperança. Pelo contrário, a
esperança de santidade, atualizada
pela consciência de uma chamada
pessoal, engrandece o homem e a
mulher.

Poderíamos dizer que cada pessoa
tem uma vocação única, que só
conhecerá plenamente no fim da sua
vida. Esta vocação constrói-se no
tempo, como obra de Deus e resposta
livre do homem[16].

2. A vocação para o Opus Dei é
única: é a mesma para todos os
membros



“Os que se incorporam à Prelazia
pessoal do Opus Dei são fieis leigos –
homens e mulheres, solteiros,
casados ou viúvos – que têm todos,
com diversas modalidades, a mesma
vocação: a vocação batismal, com a
chamada de Deus para vivê-la como
membros do Opus Dei”[17].

A vocação para o Opus Dei é única:
cada um a vive de acordo com as suas
circunstâncias pessoais. O importante
é responder que sim a Deus, com um
santo abandono em suas mãos, como
Jesus nos ensinou com a sua vida,
por exemplo na sua oração do
Getsêmani (cf. Mt 26,39), e ao nos
convidar a rezar assim: “fiat voluntas
tua sicut in caelo et in terra”, “seja
feita a vossa vontade, assim na terra
como no céu” (Mt 6,10).

Cumprir a vontade de Deus faz
experimentar mais vivamente o que
dizia Santo Agostinho: “Senhor, vós
nos fizestes para vós; e inquieto está



o nosso coração, enquanto não
repouse em vós, Senhor”[18], uma
oração retomada pela Liturgia das
horas: “Fecistis nos ad te; et
inquiétum est cor nostrum donec
requiéscat in te”[19].

Pertencem ao Opus Dei pessoas
muito variadas: homens e mulheres,
sacerdotes e leigos, solteiros, casados
e viúvos, sãos e enfermos, de
profissões e situações sociais muito
diversas. Todos recebem o mesmo
alimento espiritual, e crescem na
vida cristã com os meios de todos os
cristãos, a Palavra de Deus, a oração
que responde a essa Palavra, e os
sacramentos: especialmente a
Eucaristia, que é muito mais que um
meio, é o ápice da vida cristã, e a
confissão sacramental. Todos
recebem o mesmo alimento
espiritual, adaptado a cada um. A
mesma vocação adapta-se a todos os
temperamentos, aos diversos modos
de ser e de estar no mundo.



“No Opus Dei não há mais do que
uma doutrina para todos: uma única
panela. Cada um, segundo a sua
necessidade, pega da panela comum
o que precisa, mas a substância, o
alimento, é sempre o mesmo”[20]. Esse
alimento é o ensinamento da Igreja e
o espírito do Opus Dei. Há fiéis
numerários, adscritos e
supernumerários. Não há diferentes
classes ou categorias de fiéis, mas
diferentes circunstâncias nas quais
todos encarnam o mesmo espírito. “O
fim do Opus Dei, como consequência
da missão que deve realizar, não é
algo limitado nem circunscrito
dentro da Igreja, mas sim universal.
Não se dirige a um setor social, mas
às multidões humanas, sem limite de
sexo, raça, idade, ofício, posição
social, ou estado civil; sem distinção
de ideologias nem de partidos
políticos. Trata-se de contribuir para
reavivar em todos esses homens e
mulheres a graça batismal e a da
Confirmação, pondo-a em relação



com o trabalho profissional e com as
outras realidades humanas. Dito de
outro modo: o fim da sua peculiar
tarefa apostólica é conseguir – até
onde for possível – que estas
realidades ‘civis’ da vida apareçam,
na consciência de cada cristão e no
seu trabalho cotidiano, como o
‘lugar’ da ‘obediência à fé’, ou o que é
a mesma coisa, como o lugar onde
devemos responder à chamada de
Deus para a santidade”[21].

Os Estatutos da prelazia do Opus Dei
referem-se a diversas modalidades
de pertença à Prelazia: “De acordo
com a disponibilidade habitual de
cada um para ocupar-se de tarefas de
formação, assim como de
determinadas iniciativas apostólicas
do Opus Dei, os fiéis da Prelazia,
homens ou mulheres, chamam-se
Numerários, Adscritos ou
Supernumerários, sem formar, não
obstante, classes diversas. Esta
disponibilidade depende das



variadas circunstâncias permanentes
de cada um, pessoais, familiares,
profissionais ou outras análogas”[22].

Comenta Mons. Fernando Ocáriz:
“Chamam-se numerários (ou
numerárias) aqueles fiéis que, em
celibato apostólico, têm uma máxima
disponibilidade pessoal para os
trabalhos apostólicos peculiares da
Prelazia; podem residir na sede dos
Centros da Prelazia, para se
ocuparem desses trabalhos
apostólicos e da formação dos outros
membros do Opus Dei”[23].

“Chamam-se adscritos (ou adscritas)
os fiéis que, em celibato apostólico,
devem atender necessidades,
concretas e permanentes, de caráter
pessoal, familiar ou profissional, que
os levam, ordinariamente, a viver
com a própria família e determinam
a sua dedicação às tarefas apostólicas
ou de formação no Opus Dei”[24].



“Chamam-se supernumerários (ou
supernumerárias) os fiéis da Prelazia
– casados ou solteiros, mas em
qualquer dos casos sem
compromisso de celibato – que, com
a mesma vocação divina que os
outros, participam plenamente no
apostolado do Opus Dei, com a
disponibilidade, pelo que se refere às
atividades apostólicas, que é
compatível com o cumprimento das
suas obrigações familiares,
profissionais e sociais”[25].

São Josemaria dizia aos
supernumerários: “Aqueles de vocês
que foram chamados ao Opus Dei
como supernumerários têm uma
vocação idêntica à minha. No Opus
Dei não há senão uma vocação, que
não nos faz mudar de estado”[26].

Não há, portanto, entre
supernumerários (supernumerárias),
adscritos (adscritas) e numerários
(numerárias) graus de vinculação ao



Opus Dei ou de maior ou menor
compromisso cristão. Com efeito é
muito importante deixar bem claro
que esta diversidade de
disponibilidades para tarefas
concretas pressupõe uma peculiar
identidade de vocação em todos os
fiéis do Opus Dei, “porque – qualquer
que seja o estado civil da pessoa – é
plena a sua dedicação ao trabalho e
ao cumprimento fiel dos seus
próprios deveres de estado, de
acordo com o espírito do Opus
Dei”[27]. “O primeiro dos números que
os Estatutos dedicam a falar dos fiéis
da Prelazia recalca repetidas vezes e
com força esta realidade: todos os
que se incorporam na Prelazia
fazem-no ‘movidos pela mesma
vocação divina’[28], de maneira que –
insiste – ‘todos se propõem o mesmo
fim apostólico, vivem um único
espírito e idêntica praxe ascética’”[29].

Comenta Mons. Ocáriz: “Estamos
diante duma questão capital, que foi



reiterada inumeráveis vezes pelo
Fundador, que exclui qualquer
terminologia (por exemplo, as
expressões ‘classes de membros’ ou
‘categorias de membros’), que
pudesse evocar, ainda que fosse de
longe, a ideia de uma ruptura na
unidade de vocação. É precisamente 
em e através da própria situação no
mundo que todos e cada um dos
membros do Opus Dei realizam a
missão cristã de difundir o
chamamento universal à santidade e
de ajudar os outros a segui-lo na vida
concreta. Uma mesma
espiritualidade, uma idêntica missão,
um mesmo caráter definitivo e
omnicompreensivo da existência
pessoal configuram uma plena
identidade de vocação peculiar em
todas as dimensões, desde a plena
chamada à santidade e ao apostolado
até à realização dessa chamada no
contexto da secularidade”[30].



A unidade de vocação não
uniformiza todas e todos num
mesmo molde. Cada um tem seu
itinerário, dentro do amplo caminho
do Opus Dei. Deus chama, e o
importante será o que Ele acabará:
para que o que começou de Deus
termine graças a Ele: “a Te semper
incipiat et per te coepta finiatur”[31].
“Dentro desta grande estrada, larga,
que é o espírito do Opus Dei, cada um
tem o seu próprio caminho pessoal,
que deve percorrer facilitando
generosamente a ação do Espírito
Santo na sua alma. Ninguém pode
pretender que os outros sigam os
seus próprios passos: cada um anda a
seu modo. O importante é ter o
coração em Deus, totalmente e sem
condições, não sair da estrada e pôr
empenho em ir para a frente”[32].

Sacerdotes

A substância do Opus Dei é a
substância da Igreja. O Opus Dei é



uma prelazia pessoal: fieis que
pertencem a diversas dioceses
regidos e atendidos pastoralmente
por um Prelado com a ajuda de um
presbitério. Não é apenas o fato de
que haja sacerdotes e leigos no Opus
Dei. Na realidade, o sacerdócio
comum e o sacerdócio ministerial
encontram-se na Prelazia formando
um organismo de fieis que exercem o
seu sacerdócio comum sustentados
pelo sacerdócio ministerial.

O sacerdócio ministerial dos clérigos
e o sacerdócio comum dos leigos
unem-se intimamente, exigem-se
reciprocamente e complementam-se
para conseguir, em unidade de
vocação e de regime, o fim que a
Prelazia se propõe[33]. Tem uma
estrutura eclesial que é a de “ordo-
plebs”: Ordem ministerial-povo, quer
dizer: Prelado-presbitério-povo.

O presbitério não é um grupo de
sacerdotes associados para uma



tarefa. Os sacerdotes estão
incardinados ao serviço da Prelazia,
como colaboradores do Prelado, tal
como o ensina a eclesiologia do
Concílio Vaticano II[34].

Os sacerdotes incardinados na
Prelazia (numerários; adscritos,
também chamados coadjutores)
procedem dos fieis leigos da mesma,
e não formam uma classe de
membros distinta[35]. Para fazer a
Igreja fazendo o Opus Dei são
precisos sacerdotes e leigos[36].

A Sociedade Sacerdotal da Santa Cruz
é uma associação de clérigos
intrinsecamente unida à Prelazia do
Opus Dei[37]. Tem por fim fomentar a
santidade dos sacerdotes seculares
no exercício do seu ministério a
serviço da Igreja, segundo o espírito
e a práxis ascética do Opus Dei. Está
composta de sacerdotes incardinados
na Prelazia e de outros presbíteros
incardinados nas suas respectivas



Igrejas particulares. Em 2017
contava com uns 4.000 sócios. O seu
presidente é o Prelado do Opus Dei.

Os clérigos das dioceses que se
adscrevem à Sociedade Sacerdotal da
Santa Cruz continuam incardinados
na sua própria Igreja particular: só
dependem do seu bispo – nihil sine
Episcopo, nada sem o Bispo,
expressão de Santo Inácio de
Antioquia, que São Josemaria
recordava com frequência – e não
estão de forma alguma sob a
jurisdição do Prelado do Opus Dei.
Ao responder à sua vocação para o
Opus Dei, o sacerdote ratifica a
chamada batismal à santidade, no
seu caso através do exercício do
sacerdócio ministerial. A ajuda
espiritual que a Sociedade Sacerdotal
da Santa Cruz proporciona dirige-se
a melhorar a vida interior dos sócios,
estimular a sua fidelidade no
desempenho dos seus deveres
sacerdotais e a fomentar a união de



cada um com o seu próprio bispo e a
fraternidade com os demais
presbíteros[38]. Os meios de formação
que os sócios recebem são análogos
aos que se oferecem aos fiéis leigos
da Prelazia, tendo em conta as
dimensões específicas da formação
sacerdotal[39]e complementam, sem
se sobrepor, as disposições sobre a
formação permanente que o bispo
der para o presbitério da sua diocese.
Assim, os sócios podem receber
direção espiritual pessoal, aulas
doutrinais ou ascéticas, retiros, etc.,
organizados de modo que não
interfiram com o seu ministério.

3. O Opus Dei são as pessoas

Do mesmo modo que cada cristão
deve ser Igreja e fazer a Igreja, o
Opus Dei encontra-se ali onde está
um fiel da Obra. Cada um atualiza
dia após dia a chamada para viver o
Evangelho, transmitindo ao seu
redor a alegria da vida cristã nas



circunstâncias ordinárias em que se
desenvolve.

A Obra somos todos e é de todos: cada
um é responsável por levá-la adiante.
A responsabilidade por fazer crescer
o Opus Dei incumbe a todos os seus
fiéis, primeiro com o esforço por
cumprir bem as suas obrigações de
cristãos. “A vocação divina confere-
nos uma missão, convida-nos a
participar na tarefa única da Igreja,
para sermos assim testemunhas de
Cristo perante os nossos iguais, os
homens, e levarmos todas as coisas
para Deus. A vocação acende uma
luz que nos faz reconhecer o sentido
da nossa existência. É convencermo-
nos, sob o resplendor da fé, do
porquê da nossa realidade terrena.
Nossa vida - a presente, a passada e a
que há de vir - ganha um novo
relevo, uma profundidade de que
antes não suspeitávamos. Todos os
fatos e acontecimentos passam a
ocupar o seu verdadeiro lugar:



entendemos para onde o Senhor nos
quer conduzir, e nos sentimos como
que avassalados por essa tarefa que
Ele nos confia".[40]

A vocação dá uma grande segurança,
a de estar nas mãos de Deus. Dá
alegria saber o que Deus espera de
nós, e poder realizar isso. As coisas
nunca saem exatamente como se
desejava, mas “quando te
abandonares de verdade no Senhor,
aprenderás a contentar-se com o que
vier, e a não perder a serenidade, se
as tarefas - apensar de teres posto
todo o teu empenho e utilizado os
meios oportunos - não correm a teu
gosto... Porque terão “corrido” como
convém a Deus que corram”[41].

Com a luz do 2 de outubro de 1928,
São Josemaria fala dos 30 anos “de
escuridão” de Jesus como de um
“resplendor que ilumina os nossos
dias”: o carpinteiro, filho de Maria. "e
era Deus; e estava realizando a



redenção do gênero humano; e
estava a atrair a Si todas as coisas (Jo
12, 32)"[42]. Essa força de Cristo é a
que continua atraindo no mundo
inteiro tantas pessoas para o Opus
Dei: muitas, as que Deus quer, uma a
uma. Vocação e missão vão unidas.
Quando Jesus Cristo começa a sua
vida pública e entra na sinagoga de
Nazaré, manifesta essa unidade de
vocação e missão ao ler uma
passagem do livro de Isaías que
aplica a si mesmo: “O Espírito do
Senhor está sobre mim, porque me
ungiu [vocação]; e enviou-me
[missão] para anunciar a boa nova
aos pobres...” (Lc, 4,18). “Quando se
saboreia o amor de Deus, sente-se o
peso das almas. Não se pode
dissociar a vida interior do
apostolado, como não é possível
separar em Cristo o seu ser de Deus-
Homem da sua função de
Redentor.”[43]. Pelo contrário, o
apostolado, a nossa relação de
caridade com os demais, forja-nos. O



Papa Francisco insistiu na identidade
do cristão como discípulo-
missionário: “Em virtude do Batismo
recebido, cada membro do povo de
Deus tornou-se discípulo missionário
(cf. Mt 28, 19)”[44].

Não se brilha com luz própria, mas
com a da única fonte que é a glória
de Deus, seu amor cheio de
misericórdia. “Não podemos deixar
de falar das coisas que temos visto e
ouvido” (At 4,20). Como? “Meus
filhos, estai certos de que somos
onipotentes se temos a caridade de
Deus. Quereríamos inflamar a todos
no amor divino, colocá-los no
coração de Jesus Cristo, tendo nós
carinho e compreensão com todas as
almas. É preciso rezar, meus filhos! É
preciso amá-los! Ninguém deve
aproximar-se do Opus Dei e ir
embora de mãos vazias. Que sintam
o atrativo de serem estimados,
compreendidos, de que se busca o
melhor para eles”[45]. E prosseguia



São Josemaria: “Mas vocês não
podem ficar aí. Não podem ficar
satisfeitos, quando já levaram alguns
dos seus parentes ou amigos a um
recolhimento espiritual, ou quando
os colocaram em contato com algum
sacerdote da Obra. Não acaba aí o
seu trabalho apostólico. Porque é
preciso também que vocês percebam
que fazem um apostolado
fecundíssimo, quando se esforçam
por orientar com sentido cristão as
profissões, as instituições e
estruturas humanas, nas que vocês
trabalham e onde estão”[46].

Numa das suas primeiras cartas
pastorais, Mons. Fernando Ocáriz,
Prelado do Opus Dei, escreve:
“Liberdade e vocação: eis duas
dimensões essenciais da vida
humana, que se reclamam uma à
outra. Somos livres para amar a um
Deus que chama, a um Deus que é
amor e que põe em nós o amor para
amá-lo e amar aos demais”[47].



Liberdade para fazer ver a chamada
de Deus, liberdade para responder,
pois, como ensina o Papa Francisco,
“não podemos correr o risco de nos
opormos à plena liberdade do amor
com o qual Deus entra na vida de
cada pessoa”[48].

São Josemaria via a vocação para o
Opus Dei como um beijo na testa. Por
isso, dizia, “para mim, a vossa cabeça
reluz como um luzeiro”[49]. E
acrescentava: “São essas grandes
estrelas que piscam de noite, lá em
cima, nas alturas, no céu azulado e
escuro, como grandes diamantes de
uma claridade fabulosa. É assim
clara a vossa vocação: a de cada um e
a minha. Eu, que sou muito
miserável e ofendi muito a Nosso
Senhor, que não soube corresponder
e fui um covarde, tenho que
agradecer a Deus nunca ter duvidado
da minha vocação, nem da divindade
da minha vocação. Vocês também
não devem duvidar. Se não, não



estaríeis aqui. Agradecei-o ao
Senhor”[50].

O Magnificat da Virgem Maria
manifesta essa fé e essa dilatação do
coração que procura a vocação
vivida em profundidade. Um amor
que é obra do Amor divino, enche a
alma de assombro, juventude
esperançosa e agradecimento.

Guillaume Derville

Bibliografia complementar

Diccionario de San Josemaría, Monte
Carmelo, Burgos 2013,
“Vocación” (Cormac Burke),
1287-1294.

Ernst Burkhart – Javier López Díaz, 
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaría. Estudio
de teología espiritual, Vol. I, Rialp,



Madrid 2010, Parte preliminar,
“Marco histórico y teológico de la
enseñanza de san Josemaría”, 33-239.

José Luis Illanes, Tratado de teología
espiritual, EUNSA, Pamplona 2007, 
Parte II, VII. La vocación, elemento
configurador de la existencia
cristiana, 155-187.

[1] FRANCISCO, Mensagem de
preparação para a JMJ de Cracóvia,
15 de agosto de 2015.

[2] SÃO JOSEMARIA, O talento de falar
(abril de 1972), em Em diálogo com o
Senhor.

[3] Fernando Ocáriz, Sobre Dios, la
Iglesia y el mundo, Rafael Serrano
entrevista al Vicario general del Opus
Dei, Rialp, Madrid 2013, Cap. IX
Llamadas, 123.



[4] SÃO JOSEMARIA, Entrevistas,53.

[5] Cf. CONCÍLIO ECUMÊNICO
VATICANO II, Const. Ap. Lumen
gentium, n. 56. Citado no Catecismo
da Igreja Católica, n. 490.

[6] Catecismo da Igreja Católica, 490.

[7] São Josemaria, É Cristo que passa,
54.

[8] Cf. CONCÍLIO ECUMÊNICO
VATICANO II, Const. Ap. Lumen
gentium, n. 11 Par. 3

[9] Cf. Catecismo da Igreja Católica,
1252. Código de Direito Canônico,
Can. 867 – Par. 1.

[10] FRANCISCO, Exort. Ap. Evangelii
gaudium, 47.

[11] Cf. Catecismo da Igreja Católica,
1285.

[12] SÃO JOSEMARIA, Carta 9-I-1959,
12.



[13] Fernando OCARIZ, Sobre Dios, la
Iglesia y el mundo, cit., 128. Cf. JOÃO
PAULO II, Const. Ap. Ut sit, 28 de
novembro de 1982.

[14] SÃO JOSEMARIA, É Cristo que
passa, 45.

[15] Trad. de SÃO JOSEMARIA, 
Meditación 2-XII-1951, cit. en Es
Cristo que pasa, en Obras completas I/
4, Ed. Critico-histórica (preparada
por Antonio Aranda), Rialp, Madrid
2013, com. del Par. 10e, 191.

[16] Para aprofundar, veja-se
Fernando OCARIZ, Sobre Dios, la
Iglesia y el mundo, cit., Cap. IX
“Llamadas”, 121-142.

[17] Trad. de Pedro RODDRÍGUEZ, 
Opus Dei: estructura y misión. Su
realidad eclesiológica, Ediciones
Cristiandad, Madrid 2011,99.

[18] Trad. de SAN AGUSTÍN, 
Confesiones, I,1.



[19] Liturgia horarum, Ant. Ad
Benedictus, 28 Augusti, San Augustini
Episcopi et Ecclesiae Doctoris.

[20] Trad. de SAN JOSEMARIA, Textos
para la meditación, (AGP, biblioteca,
P10, 1996, p. 633.

[21] Trad de Pedro RODRÍGUEZ, Opus
Dei: estructura y misión. Su realidad
eclesiológica, Ediciones Cristiandad,
Madrid 2011, 75.

[22] Trad. de Statuta ouCodex iuris
particulares Operis Dei (trata-se dos
estatutos que a Santa Sé deu ao Opus
Dei), 7 Par.1, cit. en Fernando
OCARIZ, La vocación al Opus Dei
como vocación en la Iglesia, en Pedro
Rodriguez – Fernando Ocáriz – José
Luis Illanes, El Opus Dei en la Iglesia.
Una introducción eclesiológica a la
vida y el apostolado del Opus Dei,
Rialp, Madrid 1993, 185.

[23] Fernando OCARIZ, "A vocação ao
Opus Dei como vocação na Igreja", do

https://opusdei.org/pt-br/article/solteiros-e-casados-numerarios-adscritos-supernumerarios/
https://opusdei.org/pt-br/article/solteiros-e-casados-numerarios-adscritos-supernumerarios/
https://opusdei.org/pt-br/article/solteiros-e-casados-numerarios-adscritos-supernumerarios/
https://opusdei.org/pt-br/article/solteiros-e-casados-numerarios-adscritos-supernumerarios/


livro "O Opus Dei na Igreja", editado
pela editora Rei dos Livros (Lisboa),
pg. 179-185. Cf. Statuta, 8-10.

[24] Ibidem. Cf. Statuta, 10.

[25] Ibidem, 186. Cf. Statuta, 11.

[26] Trad. de SÃO JOSEMARIA, Notas
de una reunión familiar, 25/05/1947
(AGP, biblioteca, PO4, 1974, vol. I, p.
81.

[27] Trad. de SÃO JOSEMARIA, Carta
25/01/1961, 11.

[28] Statuta, 6.

[29] Fernando OCÁRIZ, "A vocação ao
Opus Dei como vocação na Igreja", do
livro "O Opus Dei na Igreja", editado
pela editora Rei dos Livros (Lisboa),
pg. 179-185. “Pode assinalar-se, além
disso, e o fato continua a estar
relacionado com a unidade de
vocação, que o carisma do celibato
constitui, nos numerários e adscritos

https://opusdei.org/pt-br/article/solteiros-e-casados-numerarios-adscritos-supernumerarios/
https://opusdei.org/pt-br/article/solteiros-e-casados-numerarios-adscritos-supernumerarios/
https://opusdei.org/pt-br/article/solteiros-e-casados-numerarios-adscritos-supernumerarios/
https://opusdei.org/pt-br/article/solteiros-e-casados-numerarios-adscritos-supernumerarios/


do Opus Dei, - como em todo o
homem ou mulher que recebe esse
carisma –, uma dimensão integrante
da vocação pessoal, sem ser uma
dimensão peculiar, da vocação ao
Opus Dei. Não se trata, obviamente,
de que Deus “primeiro” chame ao
celibato e “logo” ao Opus Dei (a
vocação pessoal é única), mas de que
Deus chama ao Opus Dei tanto
pessoas em celibato como em
matrimônio; e tanto num caso como
no outro trata-se de dimensões
vocacionais, como para os demais
cristãos”.

Fernando OCÁRIZ, "A vocação ao
Opus Dei como vocação na Igreja", do
livro "O Opus Dei na Igreja", editado
pela editora Rei dos Livros (Lisboa),
pg. 179-185.

[31] Preces Operis Dei, cf. antiga oração
do Missal romano, por exemplo em
Jacques-Paul Migne, Encyclopédie
theologique: Dictionnaire alfabético-

https://opusdei.org/pt-br/article/solteiros-e-casados-numerarios-adscritos-supernumerarios/
https://opusdei.org/pt-br/article/solteiros-e-casados-numerarios-adscritos-supernumerarios/
https://opusdei.org/pt-br/article/solteiros-e-casados-numerarios-adscritos-supernumerarios/
https://opusdei.org/pt-br/article/solteiros-e-casados-numerarios-adscritos-supernumerarios/


méthodique des cérémonies, Tome 15,
Paris 1846, 1043.

[32] Trad. de SÃO JOSEMARIA, Textos
para la meditación, (AGP, biblioteca,
P10, 1996, p. 70).

[33] Cf. Statuta, 1, Par. 1.

[34] Cf. CONCÍLIO ECUMÊNICO VAT II,
Const. Ap. Lumen gentium 28 e
Decreto Presbyterorum ordinis 2.

[35] Cf. SÃO JOSEMARIA, Carta 28-
III-1955, 42; Trad. “Pelas
características próprias da nossa
Obra, a maior parte de vocês nunca
será chamado ao sacerdócio. E os
que o forem, ordenam-se com plena
liberdade, porque querem, como
ficou evidente no que escrevi antes: 
este é o espírito da Obra, o que
sempre vivemos: porque onde está o
Espírito do Senhor, aí há liberdade: 
ubi autem Spiritus Domini, ibi libertas
(2 Co 3, 17)”.



[36] Cf. SÃO JOSEMARIA, Carta
2/02/1945,22; Trad.: “Que os
sacerdotes da Obra vão ás Ordens
Sagradas com uma liberdade
completa, embora a vocação seja
passiva; que saibam que são
totalmente livres, que podem voltar
atrás até um momento antes de
receber o subdiaconato. Se então
algum vê que lhe faltam as forças e
dá um passo atrás, faz muito bem.
Não desagrada a Deus Nosso Senhor
que não sejais sacerdotes e, por outro
lado, fazem falta muitos leigos,
santos e doutos; e todos os
Numerários, leigos e sacerdotes,
recebem a mesma formação
espiritual e teológica. No entanto,
precisa-se de um mínimo de
sacerdotes no Opus Dei. Por isso,
todos temos que amar muito o
sacerdócio, e os meus filhos que vão
ser sacerdotes, devem fomentar na
sua alma um grande desejo de sê-lo”.
Quando São Josemaria escreveu
essas linhas no rito católico latino



existia o subdiaconato que se recebia
antes do diaconato.

[37] O Concílio Vaticano II exortou a
promoção de associações que
pudessem prestar uma adequada
ajuda fraterna aos sacerdotes (cf. 
Presbyterorum Ordinnis, 9); como
registra o Código de Direito Canônico
(c. 278, Par.2), tem-se “em grande
apreço sobretudo aquelas
associações que (...) fomentam a
busca da santidade no exercício do
ministério e contribuem para a união
dos clérigos entre si e com seu
próprio bispo”.

[38] Cf. SÃO JOSEMARIA, Entrevistas.

[39]Cf. CONCILIO ECUMÉNICO
VATICANO II, Decreto Presbyterorum
Ordinis, 9; Juan Pablo II, Exh. Ap.
postsinodal Pastores dabo vobis,
70-81; Congregación para el Clero, 
Directorio para el ministerio y la vida
de los presbíteros (11/02/2013).



[40] Josemaria Escrivá, É Cristo que
passa, 45.

[41] Josemaria Escrivá, Sulco, 860.

[42] Josemaria Escrivá, É Cristo que
passa, 14.

[43] Josemaria Escrivá, É Cristo que
passa, 122; cf. 106.

[44] FRANCISCO, Exort. Apostólica 
Evangelii gaudium, 120; ver também
19, 51, 92.

[45] Trad. de SÃO JOSEMARIA, Notas
de una reunión familiar, 18-X-1960
(AGP, biblioteca, PO7, 1982, vol. V, p.
131).

[46] Trad. de SÃO JOSEMARIA, Carta
9/01/1959, n. 17.

[47] Fernando OCÁRIZ, Carta pastoral,
14/02/2017, 9.

[48] FRANCISCO, M. p. Misericordia et
misera, 2.



[49] SÃO JOSEMARIA, Os Caminhos de
Deus (19/03/1975), em Em diálogo
com o Senhor.

[50] Ibidem.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-vocacao/
(21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-vocacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-vocacao/

	A Vocação

