
opusdei.org

A Virgem Santa,
causa da nossa
alegria: homilia em
áudio

Apresentamos mais uma
homilia de São Josemaria em
áudio. A homilia foi
pronunciada no dia 15 de
agosto de 1961 pelo fundador
do Opus Dei, e depois editada
em É Cristo que passa.

02/07/2018

Assumpta est Maria in coelum,
gaudent angeli. Maria foi levada por



Deus aos céus, em corpo e alma. Há
alegria entre os anjos e entre os
homens. Por quê este gozo íntimo
que hoje experimentamos, com o
coração parecendo querer saltar do
peito, com a alma inundada de paz?
Porque celebramos a glorificação da
nossa Mãe e é natural que nós, seus
filhos, sintamos um júbilo especial ao
vermos como é honrada pela
Trindade Beatíssima.

Cristo, seu santíssimo Filho, nosso
irmão, no-la deu por Mãe no
Calvário, quando disse a São João: Eis
aí a tua Mãe. E nós a recebemos, com
o discípulo amado, naquele instante
de imenso desconsolo. Santa Maria
acolheu-nos na dor, quando se
cumpriu a antiga profecia: E uma
espada trespassará a tua alma. Todos
somos seus filhos; Ela é Mãe da
humanidade inteira. E agora a
humanidade comemora a sua
inefável Assunção: Maria sobe aos
céus, Filha de Deus Pai, Mãe de Deus



Filho, Esposa de Deus Espírito Santo.
Mais do que Ela, só Deus.

É um mistério de amor. A razão
humana não consegue compreendê-
lo. Só a fé pode esclarecer como é
que uma criatura foi elevada a uma
dignidade tão grande, até se
converter no centro amoroso para o
qual convergem as complacências da
Trindade. Sabemos que é um segredo
divino. Mas, tratando-se da nossa
Mãe, sentimo-nos capazes de
entendê-lo mais do que outras
verdades de fé, se é possível falar
assim.

Como nos teríamos comportado se
tivéssemos podido escolher a nossa
mãe? Penso que teríamos escolhido a
que temos, cumulando-a de todas as
graças. Foi o que Cristo fez, pois,
sendo Onipotente, Sapientíssimo e o
próprio Amor , seu poder realizou
todo o seu querer.



Observemos como os cristãos
descobriram há tanto tempo esse
raciocínio: Convinha - escreve São
João Damasceno - que aquela que no
parto havia conservado íntegra a sua
virgindade, conservasse sem nenhuma
corrupção o seu corpo depois da
morte. Convinha que aquela que tinha
trazido em seu seio o Criador feito
criança, habitasse na morada divina.
Convinha que a Esposa de Deus
entrasse na casa celestial. Convinha
que aquela que tinha visto seu Filho
na Cruz, recebendo assim em seu
coração a dor de que havia estado
livre no parto, o contemplasse
sentado a direita do Pai. Convinha que
a Mãe de Deus possuísse o que
pertence ao seu Filho, e que fosse
honrada como Mãe e Escrava de Deus
por todas as criaturas.

Os teólogos têm formulado com
frequência um argumento
semelhante, destinado a captar de
algum modo o sentido desse cúmulo



de graças de que Maria se encontra
revestida e que culmina com a sua
Assunção aos céus. Dizem: Convinha;
Deus podia fazê-lo; portanto, fê-lo. É a
explicação mais clara da razão pela
qual o Senhor concedeu à sua Mãe
todos os privilégios, desde o primeiro
instante da sua conceição imaculada.
Ficou livre do poder de Satanás; é
formosa - tota pulchra! -, limpa, pura
na alma e no corpo.

Mas prestemos atenção: se, por um
lado, Deus quis exaltar sua Mãe, por
outro, não há dúvida de que, durante
a sua vida terrena, Maria não foi
poupada nem à experiência da dor,
nem ao cansaço do trabalho, nem ao
claro-escuro da fé. Aquela mulher do
povo que um dia prorrompeu em
louvores a Jesus, exclamando: Bem-
aventurado o ventre que te trouxe e os
peitos que te amamentaram, o Senhor
responde: Antes bem-aventurados os
que escutam a palavra de Deus e a
põem em prática. Era o elogio de sua



Mãe, do seu fiat , do faça-se sincero,
rendido, posto em prática até às
últimas consequências, e que não se
manifestou em ações aparatosas, mas
no sacrifício escondido e silencioso
de cada dia.

Ao meditarmos nestas verdades,
compreendemos um pouco mais a
lógica de Deus, percebemos que o
valor sobrenatural da nossa vida não
depende de que se tornem realidade
as grandes façanhas que às vezes
forjamos com a imaginação, mas da
aceitação fiel da vontade divina, de
uma disposição generosa em face dos
pequenos sacrifícios diários.

Para sermos divinos, para nos
endeusarmos, temos que começar
por ser muito humanos, vivendo de
frente para Deus a nossa condição de
homens comuns, santificando esta
aparente pequenez. Assim viveu
Maria. A cheia de graça, aquela que é
objeto das complacências de Deus,



aquela que está acima dos anjos e
dos santos, teve uma existência
normal. Maria é uma criatura como
nós, com um coração como o nosso,
capaz de gozos e alegrias, de
sofrimentos e lágrimas. Antes de
Gabriel lhe ter comunicado o querer
de Deus, Nossa Senhora ignorava que
havia sido escolhida desde toda a
eternidade para ser a Mãe do
Messias. Considera-se cheia de
baixeza. Por isso reconhece logo,
com profunda humildade, que nEla
fez grandes coisas Aquele que é Todo-
Poderoso.

A pureza, a humildade e a
generosidade de Maria contrastam
com a nossa miséria, com o nosso
egoísmo. É natural que, depois de nos
apercebermos disso, nos sintamos
impelidos a imitá-la; somos criaturas
de Deus, como Ela, e basta que nos
esforcemos por ser fiéis, para que
também em nós o Senhor faça
grandes coisas. Não será obstáculo a



nossa pouca valia, porque Deus
escolhe o que vale pouco para que
assim brilhe melhor a potência do
seu amor.

Nossa Mãe é modelo de
correspondência à graça, e, ao
contemplarmos a sua vida, o Senhor
nos dará luz para que saibamos
divinizar a nossa existência de todos
os dias. Ao longo do ano, quando
celebramos as festas marianas, e em
bastantes momentos de cada dia,
nós, cristãos, pensamos muitas vezes
na Virgem. Se aproveitarmos esses
instantes, imaginando como a nossa
Mãe se comportaria nas tarefas que
temos que realizar, iremos
aprendendo pouco a pouco, e
acabaremos por parecer-nos com
Ela, como os filhos se parecem com
sua Mãe.

Imitar, em primeiro lugar, o seu
amor. A caridade não se limita aos
sentimentos: deve estar presente nas



palavras, mas sobretudo nas obras. A
Virgem não se limitou a dizer fiat,
mas cumpriu em todos os momentos
essa decisão firme e irrevogável.
Assim também nós: quando o amor
de Deus nos aguilhoar e soubermos o
que Ele quer, deveremos
comprometer-nos a ser fiéis, leais,
mas a sê-lo efetivamente. Porque 
nem todo o que diz Senhor, Senhor,
entrará no reino dos céus; mas o que
faz a vontade do meu Pai celestial,
esse entrará no reino dos céus.

Temos que imitar a sua natural e
sobrenatural elegância. Maria é uma
criatura privilegiada na história da
salvação: nEla o Verbo se fez carne e
habitou entre nós. Foi testemunha
delicada, que passa despercebida;
não foi amiga de receber louvores,
porque não ambicionou a sua
própria glória. Maria assiste aos
mistérios da infância de seu Filho,
mistérios, se assim se pode dizer,
cheios de normalidade; mas à hora



dos grandes milagres e das
aclamações populares, desaparece.
Em Jerusalém, quando Cristo -
montado sobre um jumentinho - é
vitoriado como Rei, Maria não se
encontra presente. Mas reaparece
junto da Cruz, quando todos fogem.
Este modo de se comportar tem o
sabor - não procurado - da grandeza,
da profundidade, da santidade da
sua alma.

Procuremos aprender também seu
exemplo de obediência a Deus, nessa
delicada combinação de escravidão e
fidalguia. Em Maria não há nada que
lembre a atitude das virgens néscias,
que obedecem, mas estouvadamente.
Nossa Senhora ouve com atenção o
que Deus quer, pondera o que não
entende, pergunta o que não sabe.
Depois, entrega-se por completo ao
cumprimento da vontade divina: Eis
aqui a escrava do Senhor, faça-se em
mim segundo a tua palavra. Vemos a
maravilha? Santa Maria, mestra de



toda a nossa conduta, ensina-nos
agora que a obediência a Deus não é
servilismo, não subjuga a
consciência; pelo contrário, move-
nos interiormente a descobrir a 
liberdade dos filhos de Deus.

O Senhor ter-nos-á feito descobrir
muitos outros traços da
correspondência fiel da Santíssima
Virgem, que de per si nos convidam a
tomá-los como modelo: sua pureza,
sua humildade, sua firmeza de
caráter, sua generosidade, sua
fidelidade... Mas eu gostaria de falar
de um aspecto que abrange todos os
outros, porque é o clima do
progresso espiritual: a vida de
oração.

Para aproveitarmos a graça que
nossa Mãe nos traz no dia de hoje, e
para secundarmos em qualquer
momento as inspirações do Espírito
Santo, pastor de nossas almas,
devemos estar comprometidos



seriamente numa atividade de
íntima relação com Deus. Não nos
podemos esconder no anonimato: se
não for um encontro pessoal com
Deus, a vida interior não existe. A
superficialidade não é cristã. Admitir
a rotina na conduta ascética equivale
a assinar o atestado de óbito da alma
contemplativa. Deus nos procura um
por um; e temos que responder-lhe
um por um: Aqui estou, Senhor,
porque me chamaste.

Oração - todos o sabemos - é falar
com Deus. Mas podemos perguntar-
nos: falar, de quê? De que há de ser,
senão das coisas de Deus e das que
preenchem os nossos dias? Do
nascimento de Jesus, do seu
caminhar por este mundo, do seu
ocultamento e da sua pregação, dos
seus milagres, da sua Paixão
Redentora, da sua Cruz e da sua
Ressurreição. E na presença do Deus
Uno e Trino, tendo por Medianeira
Santa Maria e por advogado São José,



Nosso Pai e Senhor - a quem tanto
amo e venero -, falaremos do nosso
trabalho de todos os dias, da família,
das relações de amizade, dos grandes
projetos e das pequenas
mesquinharias.

O tema da minha oração é o tema da
minha vida. Eu faço assim. E à vista
desta situação em que me encontro,
surge naturalmente o propósito,
determinado e firme, de mudar, de
melhorar, de ser mais dócil ao amor
de Deus. Um propósito sincero,
concreto. E não pode faltar o pedido
urgente, mas confiado, de que o
Espírito Santo não nos abandone, 
porque tu és, Senhor, a minha
fortaleza.

Somos cristãos comuns, trabalhamos
em campos muito diferentes; toda a
nossa atividade corre pelos trilhos da
normalidade; tudo se desenvolve a
um ritmo previsível. Os dias parecem
iguais, até monótonos... Pois bem:



esse programa, aparentemente tão
comum, tem um valor divino: é algo
que interessa a Deus, porque Cristo
quer encarnar-se nos nossos
afazeres, animando por dentro as
ações mais humildes.

Este pensamento é uma realidade
sobrenatural, límpida, inequívoca;
não é uma consideração destinada a
consolar, a confortar aqueles que,
como nós, não conseguirão gravar
seus nomes no livro de ouro da
história. Cristo está interessado nesse
trabalho que temos que realizar -
uma e mil vezes - no escritório, na
fábrica, na oficina, na escola, no
campo, no exercício da profissão
manual ou intelectual; como está
interessado no sacrifício escondido
que representa não derramarmos
sobre os outros o fel do nosso mau
humor.

Repassemos na oração estas
considerações, sirvamo-nos delas



precisamente para dizer a Jesus que
o adoramos, e estaremos sendo
contemplativos no meio do mundo,
no meio do ruído da rua: em todos os
lugares. Esta é a primeira lição, na
escola da vida de relação com Jesus
Cristo. Dessa escola, Maria é a
melhor mestra, porque a Virgem
manteve sempre essa atitude de fé,
de visão sobrenatural, perante tudo o
que acontecia à sua volta: 
Conservava todas essas coisas,
ponderando-as em seu coração.

Supliquemos hoje a Santa Maria que
nos torne contemplativos, que nos
ensine a compreender as chamadas
contínuas que o Senhor nos dirige,
batendo à porta do nosso coração.
Peçamos-lhe: Mãe nossa, tu, que
trouxeste à terra Jesus, por quem nos
é revelado o amor do nosso Pai-Deus,
ajuda-nos a reconhecê-lo no meio das
ocupações de cada dia; remove a
nossa inteligência e a nossa vontade,



para que saibamos escutar a voz de
Deus, o impulso da graça.

Mas não pensemos só em nós
mesmos: temos que dilatar o coração
até abarcar a humanidade inteira.
Pensemos, antes de mais nada, nos
que nos rodeiam - parentes, amigos,
colegas -, e vejamos como podemos
levá-los a sentir mais profundamente
a amizade com Nosso Senhor. Se se
trata de pessoas retas e honradas,
capazes de estar habitualmente mais
perto de Deus, devemos encomendá-
las concretamente a Nossa Senhora.
E pedir também por tantas almas que
não conhecemos, porque todos
estamos navegando na mesma barca.

Sejamos leais, generosos. Fazemos
parte de um só corpo, do Corpo
Místico de Cristo, da Igreja Santa, a
que estão chamados muitos que
procuram nobremente a verdade.
Por isso temos obrigação estrita de
manifestar aos outros a qualidade, a



profundidade do amor de Cristo. O
cristão não pode ser egoísta; se o
fosse, atraiçoaria a sua própria
vocação. Não é de Cristo a atitude dos
que se limitam a guardar a sua alma
em paz - falsa paz é essa -,
despreocupando-se do bem dos
outros. Se aceitamos o significado
autêntico da vida humana - e ele nos
foi revelado pela fé -, não podemos
continuar tranquilos, persuadidos de
que pessoalmente nos portamos
bem, se não conseguimos de forma
prática e concreta que os outros se
aproximem de Deus.

Há um obstáculo real na tarefa de
apostolado: o falso respeito, o temor
de tocar temas espirituais, a suspeita
de que uma conversa assim não será
bem recebida em determinados
ambientes, porque se podem ferir
suscetibilidades. Quantas vezes esse
raciocínio é a máscara do egoísmo!
Não se trata de ferir ninguém; muito
pelo contrário, trata-se de servir.



Embora sejamos pessoalmente
indignos, a graça de Deus converte-
nos em instrumentos de utilidade
para os outros, porque lhes
comunicamos a boa nova de que 
Deus quer que todos os homens se
salvem e cheguem ao conhecimento
da verdade.

E será lícito intrometer-se desse
modo na vida dos outros? É
necessário. Cristo interveio na nossa
vida sem nos pedir licença. Fez o
mesmo com os primeiros discípulos: 
Passando pelo mar da Galiléia, viu
Simão e seu irmão André, que
lançavam as redes ao mar, pois eram
pescadores. E disse-lhes Jesus: segui-
me e eu vos farei pescadores de
homens. Cada um de nós conserva a
liberdade, a falsa liberdade de
responder não a Deus, como aquele
jovem carregado de riquezas de que
nos fala São Lucas. Mas o Senhor e
nós - em obediência às suas palavras:
ide e ensinai - temos o direito e o



dever de falar de Deus, deste grande
tema humano, porque o desejo de
Deus é a coisa mais profunda que
brota do coração do homem.

Santa Maria, Regina Apostolorum,
rainha de todos os que suspiram por
dar a conhecer o amor de teu Filho:
tu, que entendes tão bem as nossas
misérias, pede perdão por nossa
vida; pelo que em nós podia ter sido
fogo e foi um punhado de cinzas;
pela luz que deixou de iluminar; pelo
sal que se tornou insípido. Mãe de
Deus, Onipotência Suplicante: traze-
nos, junto com o perdão, a força para
vivermos verdadeiramente de fé e de
amor, para podermos levar aos
outros a fé de Cristo.

O melhor caminho para não
perdermos nunca a audácia
apostólica, a fome eficaz de servir a
todos os homens, não é outro senão a
plenitude da vida de fé, de esperança
e de amor; numa palavra, a



santidade. Não encontro outra
receita além dessa: santidade
pessoal.

Hoje, em união com a Igreja,
celebramos o triunfo da Mãe, Filha e
Esposa de Deus. E assim como nos
sentíamos felizes no tempo da Páscoa
da Ressurreição, três dias após a
morte do Senhor, agora nos sentimos
alegres porque Maria, depois de
acompanhar Jesus de Belém até à
Cruz, está junto dEle em corpo e
alma, gozando da glória por toda a
eternidade. Esta é a misteriosa
economia divina: Nossa Senhora, que
teve a graça de participar
plenamente na obra da nossa
salvação, tinha que seguir de perto os
passos do seu Filho: a pobreza de
Belém, a vida oculta de trabalho em
Nazaré, a manifestação da divindade
em Caná da Galiléia, as afrontas da
Paixão e o Sacrifício divino da Cruz, a
bem-aventurança eterna do Paraíso.



Tudo isso nos diz respeito
diretamente, porque esse itinerário
sobrenatural deve ser também o
nosso caminho. Maria mostra-nos
que essa senda é acessível, que é
segura. Ela nos precedeu no caminho
da imitação de Cristo, e a glorificação
da Nossa Mãe é a firme esperança da
nossa própria salvação; por isso a
chamamos spes nostra e causa
nostrae laetitiae, nossa esperança e
causa da nossa felicidade.

Não podemos perder nunca a
esperança de chegar a ser santos, de
aceitar os convites de Deus, de
perseverar até o fim. Deus, que
começou em nós a obra da
santificação, levá-la-á a cabo. Porque
se o Senhor é por nós, quem será
contra nós? Ele, que não poupou o seu
próprio Filho, mas o entregou à morte
por todos nós, como deixará de nos
dar com Ele qualquer outra coisa?



Nesta festa, tudo convida à alegria. A
firme esperança na nossa
santificação pessoal é um dom de
Deus; mas o homem não pode
permanecer passivo. Recordemos as
palavras de Cristo: Se alguém quiser
vir após mim, negue-se a si mesmo,
tome a sua cruz cada dia e siga-me.
Estamos vendo? A cruz, cada dia.
Nulla dies sine cruce!, nenhum dia
sem cruz: nenhum dia em que não
carreguemos a cruz do Senhor, em
que não aceitemos o seu jugo. Por
isso não quis deixar de recordar aqui
que a alegria da ressurreição é
consequência da dor da Cruz.

Mas nada havemos de temer, porque
o próprio Senhor nos disse: Vinde a
mim, vós que estais sobrecarregados
com trabalhos, e eu vos aliviarei.
Tomai sobre vós o meu jugo e
aprendei de mim, que sou manso e
humilde de coração, e encontrareis
repouso para vossas almas; porque o
meu jugo é suave e o meu fardo leve. 



Vinde - comenta São João Crisóstomo
-,não para prestar contas, mas para
serdes libertados dos vossos pecados;
vinde porque eu não tenho
necessidade da glória que podeis
proporcionar-me; tenho necessidade
da vossa salvação... Não temais ao
ouvir falar de jugo, porque é suave;
não temais se falo de carga, porque é
ligeira.

O caminho da nossa santificação
pessoal passa diariamente pela Cruz;
e não é um caminho infeliz, porque o
próprio Cristo vem em nossa ajuda, e
com Ele não há lugar para a tristeza. 
In laetitia, nulla dies sine cruce!, gosto
de repetir; com a alma trespassada
de alegria, nenhum dia sem Cruz.

Voltemos ao tema que a Igreja nos
propõe: Maria subiu aos céus em
corpo e alma, os anjos se alvoroçam!
Penso também no júbilo de São José,
seu castíssimo Esposo, que a
esperava no Paraíso. Mas tornemos à



terra. A fé nos confirma que aqui em
baixo, na vida presente, estamos em
tempo de peregrinação, de viagem;
não faltarão os sacrifícios, a dor, as
privações. Não obstante, a alegria há
de ser sempre o contraponto do
caminho.

Servi o Senhor com alegria : não há
outro modo de servi-lo. Deus ama a
quem dá com alegria , a quem se dá
por inteiro, num sacrifício prazeroso,
porque não há motivo algum que
justifique o desconsolo.

Talvez achemos excessivo este
otimismo, porque todos os homens
conhecem as suas insuficiências e os
seus fracassos, experimentam o
sofrimento, o cansaço, a ingratidão,
talvez o ódio. Nós, os cristãos, se
somos iguais aos outros, como
podemos estar livres destas
constantes da condição humana?

Seria ingênuo negar a reiterada
presença da dor e do desanimo, da



tristeza e da solidão, durante o nosso
peregrinar por esta terra. Pela fé,
aprendemos com segurança que tudo
isso não é produto do acaso e que o
destino da criatura não é caminhar
para a aniquilação dos seus desejos
de felicidade. A fé nos ensina que
tudo tem um sentido divino, porque
se insere no âmago do chamado que
nos leva à casa do Pai. A
compreensão sobrenatural da
existência terrena do cristão não
simplifica a complexidade humana;
mas assevera ao homem que essa
complexidade pode estar atravessada
pelo nervo do amor de Deus, pelo
cabo, forte e indestrutível, que une a
vida na terra à vida definitiva na
Pátria.

A festa da Assunção de Nossa
Senhora propõe-nos a realidade
desta feliz esperança. Somos ainda
peregrinos, mas a nossa Mãe
precedeu-nos e indica-nos já o termo
do caminho: repete-nos que é



possível lá chegar, e que lá
chegaremos, se formos fiéis. Pois a
Santíssima Virgem não é apenas
nosso exemplo: é auxílio dos cristãos.
E ante a nossa súplica - Monstra te
esse Matrem , mostra que és Mãe -,
não sabe nem quer negar-se a cuidar
de seus filhos com solicitude
maternal.

A alegria é um bem cristão. Só
desaparece com a ofensa a Deus,
porque o pecado é fruto do egoísmo e
o egoísmo é causa de tristeza. Mesmo
então, essa alegria permanece no
rescaldo da alma, pois sabemos que
Deus e sua Mãe nunca se esquecem
dos homens. Se nos arrependemos,
se brota do nosso coração um ato de
dor, se nos purificamos no santo
sacramento da penitência, Deus vem
ao nosso encontro e perdoa-nos. E já
não há tristeza: é muito justo 
regozijar-se, porque teu irmão tinha
morrido e ressuscitou; estava perdido
e foi encontrado.



Estas palavras são o final
maravilhoso da parábola do filho
pródigo, que nunca nos cansaremos
de meditar: Eis que o Pai vem ao teu
encontro; inclinar-se-á sobre os teus
ombros, dar-te-á um beijo, penhor de
amor e de ternura; fará com que te
entreguem um vestido, um anel, o
calçado. Tu ainda temes uma
repreensão, e Ele te devolve a tua
dignidade; temes um castigo, e te dá
um beijo; tens medo de uma palavra
irada, e prepara um banquete para ti.

O amor de Deus é insondável. Se
procede assim com quem o ofendeu,
o que não fará para honrar sua Mãe
imaculada, Virgo Fidelis, Virgem
Santíssima, sempre fiel?

Se o amor de Deus se mostra tão
grande, quando a capacidade do
coração humano - com frequência
traidor - é tão pequena, como não se
manifestará no Coração de Maria,



que nunca opôs o menor obstáculo à
Vontade divina?

Observemos como a liturgia da festa
se faz eco da impossibilidade de
entender a misericórdia infinita do
Senhor com raciocínios humanos:
mais do que explicar, canta; fere a
imaginação, para que cada um se
entusiasme no seu louvor, pois todos
ficaremos aquém da realidade: 
Apareceu no céu um grande prodígio:
uma mulher, vestida de sol, e a lua
debaixo dos pés, e em sua cabeça uma
coroa de doze estrelas. O rei se
enamorou da tua beleza. Como
resplandece a filha do rei, em seus
vestidos tecidos de ouro!

A liturgia termina com umas
palavras de Maria em que a maior
humildade se conjuga com a maior
glória: Todas as gerações me
chamarão bem-aventurada, porque
fez em mim grandes coisas Aquele que
é Todo-Poderoso.



Cor Mariae Dulcissimum, iter para
tutum, Coração Dulcíssimo de Maria,
dá força e segurança ao nosso
caminho na terra: sê tu mesma o
nosso caminho, porque tu conheces
as vias e os atalhos certos que, por
meio do teu amor, levam ao amor de
Jesus Cristo.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-virgem-
santa-causa-da-nossa-alegria-homilia-

em-audio/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-virgem-santa-causa-da-nossa-alegria-homilia-em-audio/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-virgem-santa-causa-da-nossa-alegria-homilia-em-audio/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-virgem-santa-causa-da-nossa-alegria-homilia-em-audio/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-virgem-santa-causa-da-nossa-alegria-homilia-em-audio/

	A Virgem Santa, causa da nossa alegria: homilia em áudio

