
opusdei.org

A vida familiar,
caminho de
santidade

Quais são as características
específicas da vocação
matrimonial e da entrega
mútua do casal como caminho
de santidade? Estudo sobre
moral conjugal e santificação
familiar.

25/04/2016

Ao abordar o tema da santidade dos
esposos, da santidade na vida
familiar, ou da santidade na vida



conjugal, vem à mente,
necessariamente, o princípio
configurador de qualquer família,
que é o que deve ser santificado: o
pacto de aliança conjugal entre os
esposos. «A vocação universal à
santidade dirige-se também aos
cônjuges e aos pais cristãos; para eles
foi especificada pelo sacramento
celebrado e traduzida nas realidades
da existência conjugal e familiar»[1].

De fato, não se pode falar de
santidade cristã na vida familiar sem
viver segundo o Espírito de Cristo a
realidade que a constitui e as
exigências que traz consigo. Em
outras palavras, não se pode
construir a santidade dos membros
da família – em primeiro lugar, a dos
esposos – sem viver a verdade
contida no fato de ser família e,
portanto, no pacto ou aliança em que
se fundamenta.



As tarefas essenciais que configuram
a vida familiar estão já presentes no
pacto conjugal. Os elementos
primordiais de tal aliança são as
coordenadas fundamentais da vida
familiar. A vocação cristã exige viver
segundo o Espírito de Cristo esta
realidade natural inerente à Criação,
configurada para os cristãos pelo
Mistério Pascal. «A inauguração da
plenitude dos tempos (cf. Gal 4, 4), o
momento escolhido por Deus para
manifestar por inteiro seu amor aos
homens, entregando-nos o seu
próprio Filho (...) cumpre-se no meio
das circunstâncias mais normais e
comuns: uma mulher que dá à luz,
uma família, uma casa. A
Onipotência divina, o esplendor de
Deus, passam através das realidades
humanas, unem-se ao elemento
humano.»[2]

Pode-se falar, portanto, de um 
materialismo cristão[3] que vive, no
espírito do dom pascal, a realidade



concreta da comunhão entre o
homem e a mulher, saída das mãos
de Deus Criador. Opondo-se a todo o
tipo de espiritualismo, a santidade
cristã dos que foram chamados ao
matrimônio requer, sobretudo, viver
a realidade de ser «dois, numa só
carne» (Gn 2, 24). Isto certamente
não num sentido redutor, mas, sim,
conforme toda a riqueza que implica
esta expressão bíblica no âmbito da
comunhão interpessoal.

Nisto consiste a tarefa fundamental
desta vocação cristã, da qual São
Josemaria Escrivá foi pioneiro com a
sua pregação[4] nos anos trinta. É
um modo específico de viver esse
chamado universal à santidade no
meio do mundo, próprio dos fiéis
leigos. Além da sua incansável
pregação, São Josemaria contribuiu
para que na vida da Igreja se
tornasse realidade este chamado a
santificar-se no matrimônio e na
família através de tantos milhares de



casais que tentam encarná-lo nas
suas próprias vidas, respondendo
assim à própria vocação de filhos de
Deus no Opus Dei. A maioria dos
membros do Opus Dei, como
declarava o seu Fundador, «vive no
estado matrimonial e, para eles, o
amor humano e os deveres conjugais
fazem parte da vocação divina[5]».

1. Os deveres fundamentais da
vida conjugal

Os deveres primordiais e essenciais
da vida familiar estão determinados,
dizíamos, pela própria essência do
matrimônio sobre a qual assenta a
família. A família não pode surgir
sem se referir à entrega conjugal do
homem e da mulher; também não
poderia existir sem a exigência
intrínseca de transmitir a vida, gerar
e educar novas vidas.

Comunhão de pessoas e serviço à vida
são os valores, essenciais e
interdependentes, próprios da família.



Como se pode ver, são as leis
estruturais do matrimônio. O pacto
matrimonial não existiria sem a
comunhão conjugal – fruto da
entrega recíproca– e também não
existiria sem a conatural orientação
para transmitir a vida e educar os
filhos.

Confirma-o a conexão existente entre
a segunda e a terceira parte da
Exortação apostólica Familiaris
consortio. A parte específica e central
do documento, a terceira, começa
com o conhecido imperativo:
«Família, sê o que és!» [6]. Nela são
desenvolvidos os dois aspectos
constitutivos essenciais da missão da
família: comunidade de pessoas (cap.
I) e serviço à vida (cap. II).
Precedentemente, a segunda parte,
fundamento da terceira, relativa aos
deveres familiares, está dedicada ao
desígnio de Deus sobre o matrimônio
e a família.



O mandamento «Família, sê o que
és!» tem as suas raízes no próprio ser
do matrimônio, o qual se expressa
em leis que estruturam a família. A
riqueza contida na semente do
matrimônio desenvolve-se com toda
a sua força e potência na vida
familiar, confirmando dia a dia a
validade e o desígnio do germe
inicial.

O valor da família fundamenta-se
originariamente sobre a qualidade da
recíproca entrega dos esposos. É o
bem fundamental da célula básica da
sociedade. A sociedade estrutura-se
segundo vínculos humanos que
situam as pessoas em relações de
solidariedade, interdependência e
serviço. Entre estes laços, o
matrimônio possui uma prioridade
constitutiva. Embora seja possível
prescindir, em maior ou menor
medida, de outras relações sociais,
esta é substantiva e essencial, e
condiciona a qualidade global de



uma sociedade. Como recorda a 
Gaudium et spes, a união do homem e
da mulher «constitui a primeira
forma de comunhão de pessoas»[7].

O livro do Gênesis expressa tal
conceito de modo admirável, ao
concluir a apresentação ao homem
da mulher recém criados afirmando:
«Por isto o homem abandonará o seu
pai e a sua mãe e se unirá à sua
mulher, e os dois serão uma só
carne» (Gn 2, 24). Apesar de ser tão
forte o nexo dos filhos com os seus
pais sob o ponto de vista biológico –
físico até, no que diz respeito à mãe –
de fato não é esta a união mais
poderosa que existe na sociedade
humana. Há outra que, partindo de
seres diferentes pelo sexo e sangue,
cria uma fusão natural tão forte que
a sua desintegração é tão
impressionante como o
desmembramento de um corpo
vivo[8]. A entrega conjugal une e



funde os esposos de tal modo que
chegam a ser «uma só carne».

«Quando o homem e a mulher, no
matrimônio, se entregam e se
recebem reciprocamente na unidade
de “uma só carne”, a lógica da
entrega sincera entra nas suas
vidas»[9]. A maturidade e a riqueza
humana de um e outro dos
componentes do par reflete-se,
necessariamente, no resultado desta
«una caro».

Tudo isto determina que o ideal da
família que se quer constituir deva
influir desde a escolha recíproca dos
noivos, e em todo o processo
formativo do período preparatório.
Com efeito, como diz São João Paulo
II na Carta às famílias, «a união
conjugal – significada na expressão
bíblica numa só carne – só pode ser
compreendida e explicada
plenamente recorrendo aos valores
da “pessoa” e da “entrega”»[10]. Em



tal processo de conhecimento e
compenetração existem aspectos
determinantes para a futura família.
Sobre alguns deles não será possível
transigir e será necessário restaurar
as lacunas de cada pretendente.
Senão, os problemas postergam-se
mas não se resolvem, e logo voltarão
a aparecer, com menores
possibilidades de solucioná-los
adequadamente.

A doação mútua, portanto, colocada
na base da «una caro» dos esposos,
deve inspirar a recíproca relação em
toda a vida conjugal, e deve penetrar
e configurar toda a vida familiar. Por
exemplo, as relações entre pais e
filhos têm as suas raízes na doação
ao cônjuge. A paternidade e a
maternidade não só não prejudicam
a entrega mútua dos cônjuges como a
enriquecem, constituindo o seu
desenvolvimento mais coerente.



Com efeito, a qualidade da doação
recíproca potencializa e torna idôneos
para uma paternidade e maternidade
generosas e cheias de conteúdo. A
procriação e a educação dos filhos
amadurecem e são cultivadas na
entrega esponsal autêntica. A
tendência para excluir os filhos do
horizonte e da doação de si mesmos,
ou o limitá-los de maneira
injustificada e imprópria, manifesta
a imaturidade desta entrega e a
intensidade do egoísmo que a
paralisa. Nessa mesma medida priva
a entrega pessoal ao esposo ou à
esposa da intrínseca referência entre
si como ao pai ou à mãe dos próprios
filhos.

Já que o doar-se dos esposos é
conjugal, a transmissão da vida e
aquilo que implica a formação destes
repercute naturalmente na vida
matrimonial. A relação íntima dos
cônjuges, a descoberta da
maternidade e da paternidade, o



crescimento e a educação dos filhos
traduzem, em experiência
existencial, o bem previamente
contido no matrimônio. A comunhão
de pessoas, iniciada com uma
referência direta entre esposo e
esposa, cresce agora e dilata-se pela
força de uma lei inscrita no seu ser,
transmitindo e formando a «imagem
de Deus» nos próprios descendentes.

O serviço à vida não é algo
acrescentado à família, é antes um
dos seus elementos constitutivos, já
que o dom dos esposos tem como fim,
pela sua própria estrutura natural, o
cuidado da vida. Quando esta força
orientadora se desordena e perverte,
o próprio egoísmo conjugal
corrompe e, nalgumas ocasiões,
desnaturaliza a doação mútua dos
esposos.

A mentalidade contraceptiva,
embora não atinja a exclusão
absoluta dos filhos, prejudica a



qualidade da entrega conjugal em
muitas famílias. Muitas desventuras
conjugais, que terminam perante um
juiz tentando obter a declaração de
nulidade ou desembocam num
divórcio civil, encontram a sua
origem numa entrega que excluía a
transmissão da vida ou, pelo menos,
diferia-a sem motivos sérios. Alguns
talvez chegassem a pensar que deste
modo fortaleciam a sua total entrega
conjugal. Mas a realidade é que nem
a procriação prévia ao matrimônio
favorece a qualidade da doação
mútua, nem esta cresce fechando-se
ao serviço da vida. Em ambos os
casos, se contradiz a entrega
conjugal.

Tal entrega possui algumas leis
intrínsecas, e cresce e desenvolve-se
de acordo com elas. Doutra forma,
não obstante o que aparecer à
primeira vista, languidesce e pode
chegar a morrer por causa dos
contínuos atos que contradizem o



seu dinamismo natural. «Toda a vida
do matrimônio é entrega, mas isto se
faz singularmente evidente quando
os esposos, oferecendo-se
reciprocamente no amor, realizam
aquele encontro que faz dos dois
“uma só carne” (Gn 2, 25)»[11].

2. O amor conjugal, alma da vida
familiar

O amor conjugal anima e vivifica a
vida familiar. Este dinamismo
coerente, que faz viver os esposos na
alegria da mútua doação, vivifica
todos os laços familiares com o
alegre espírito da entrega. Por isso o
amor conjugal faz que as relações
entre os pais e os filhos estejam
animadas pelo espírito de entrega
mútua dos esposos, o qual se estende
e difunde a todos os membros da
família. A solidez ou fragilidade de
tal entrega, manifestada consciente
ou inconscientemente na vida
cotidiana, indica o grau de



consistência de uma família como
grupo social.

O amor conjugal não é um
dinamismo cego, com manifestações
autônomas, pelo contrário, vivifica a
estrutura essencial do matrimônio e
portanto, da família. «Deus quis
servir-se do amor conjugal para
trazer novas criaturas ao mundo e
aumentar o corpo da sua Igreja.»[12]
A doação mútua dos esposos e o seu
serviço à vida não são leis internas
do matrimônio e da família
independentes do amor conjugal.
Sem este, não se teria levado a cabo a
entrega recíproca e esta, sem tal
impulso de amor, se tornaria um
compromisso estipulado, mas
incapaz de cumprir-se por falta de
força vital. A doação recíproca dos
esposos nasceu com um ato de amor,
mas tal doação não se reduz a esse
ato de amor constitutivo. Mais ainda,
a entrega conjugal reclama ser
sustentada e vivificada



continuamente pelo amor como
seiva vital.

O amor conjugal, ao suscitar como
princípio vital a entrega recíproca dos
esposos, vivifica também todo o
serviço à vida próprio do matrimônio
e da vida conjugal. «Não há amor
humano puro, franco e alegre no
matrimônio se não se vive a virtude
da castidade, que respeita o mistério
da sexualidade e o faz convergir para
a fecundidade e a entrega.»[13]

Embora a mútua entrega se ordene
por si mesma ao serviço da vida, é
difícil que tal serviço seja abundante
se o amor for débil e vacilante. Um
lar em que o serviço à vida – com
tudo o que comporta a sua
transmissão, a educação dos filhos e
a comunicação entre os membros – é
florescente, revela que um amor
forte e poderoso vivifica toda a
estrutura da entrega mútua. A força
do amor conjugal torna operativo



todo o ser do matrimônio, que é a
própria comunhão dos esposos ao
serviço da vida. Pelo contrário, sem o
dinamismo do amor todo o
organismo do matrimônio e da
família fica paralisado.

A existência do matrimônio não
depende do amor, no sentido de que
o seu desaparecimento dissolva a
consistência do matrimônio. É
verdade que se faltar o amor no
matrimônio, fica adormecida tanto a
sua vida como a sua atividade. Do
mesmo modo que a vida da semente
a faz germinar e nos dá a conhecer a
estrutura da planta, e depois, como
seiva vivificante a faz crescer e
produzir flores e frutos, assim o
amor conjugal faz germinar o
matrimônio como instituição com a
sua própria estrutura específica. Por
conseguinte, se o amor, como
princípio vital, continua a alimentar
tal estrutura, esta se desenvolve
numa comunhão de vida entre os



cônjuges e cresce transmitindo a vida
aos descendentes.

É a vida do casal e da família, e não o
seu ser constitutivo, o que está
implicado diretamente na presença
ou na ausência do amor conjugal, ou
do amor paterno e materno pelos
filhos. Sem dúvida a instituição
matrimonial sem amor conjugal é
como um cadáver, o qual apesar de
possuir toda a estrutura física de um
ser humano, nem por isto é um ser
vivo. A estrutura do matrimônio e da
família tem necessidade do amor
como do seu espírito e da sua vida;
um espírito que pode sempre
ressurgir, superando possíveis crises
conjugais, ainda que tivesse
adormecido ou aparentemente se
tivesse perdido. Este amor é a
resposta permanente, atual e viva, à
exigência de entrega total que está
na base do matrimônio. O amor
conjugal, por sua vez, se expressa
tornando-se evidente mediante a



estrutura, mas esta não pode ser
modificada conforme a vontade dos
cônjuges. O amor conjugal pode
deste modo crescer e desenvolver-se
até à plenitude da sua perfeição.

A vida íntima conjugal é uma
manifestação específica da doação
recíproca entre os esposos e o modo
próprio em que a «una caro» dos
esposos demonstra a sua conatural
ordenação à transmissão da vida.
Como pode ver-se, as próprias leis da
estrutura do matrimônio e da família
– entrega dos cônjuges e serviço à
vida – constituem as coordenadas
estruturais do ato conjugal. São dois
aspectos que a Encíclica Humanae
vitae afirma como significados
essenciais e inseparáveis: unitivo e
procriador.

No entanto, estes aspectos essenciais,
que compõem o ser do ato conjugal,
devem ser vivificados pelo amor.
Pelo qual, como recorda a



Constituição pastoral Gaudium et
spes ao falar da moralidade conjugal,
é necessário recorrer a critérios
objetivos que mantêm, num contexto
de verdadeiro amor, o sentido
íntegro da mútua entrega e da
procriação humana[14]. Com
palavras do Fundador do Opus Dei:
«as relações conjugais são dignas
quando são prova de verdadeiro
amor e, portanto, estão abertas à
fecundidade, aos filhos»[15].

São, portanto, dois os critérios
objetivos da moralidade conjugal,
indicados pelos Padres conciliares,
que foram explicitamente
concretizados por Paulo VI na
resposta à questão dos
anticoncepcionais. Estes critérios
unitivo e procriador da vida
conjugal, radicados no próprio ser do
matrimônio, ajudam a entender e
diferenciar os aspectos da vida
matrimonial e familiar.



Tais critérios tornam incompatível a
anticoncepção, independente da sua
forma, com a santidade na vida
conjugal. Do mesmo modo se
excluem radicalmente todo o tipo de
procriação artificial, seja heteróloga
ou homóloga. Com efeito, enquanto
que qualquer forma de
anticoncepção destrói a orientação
natural da entrega conjugal à
transmissão da vida, a procriação
artificial, também a homóloga,
substitui e, portanto, elimina desta
ação a própria doação conjugal. Nem
no caso de um ato anticonceptivo se
pode falar de verdadeiro ato
conjugal, por estar privado
voluntariamente de um dos seus
aspectos essenciais; nem no caso da
fecundação artificial a vida é fruto da
recíproca entrega dos esposos.

A santidade da vida matrimonial
conduz os esposos a viver o ato
próprio e específico dos cônjuges
com o mesmo amor que os levou à



entrega matrimonial. Neste ato, «o
homem e a mulher estão chamados a
ratificar de maneira responsável a 
recíproca entrega que fizeram de si
mesmos com a aliança
matrimonial»[16]. Mais ainda, a
comunhão específica, mediante a
qual chegam a ser «uma só carne»
pode expressar e aperfeiçoar de
maneira singular aquele amor
conjugal que deu origem ao
matrimônio [17]. Fomentar o
exercício da intimidade conjugal,
privando-a positivamente da
potencialidade procriadora, com o
pretexto de não pôr em perigo a
fidelidade conjugal, é buscar a
solução de possíveis males com
remédios paliativos que, além de não
resolver os problemas, os acentuam e
agravam.

A santidade da vida íntima conjugal
assume a mesma condição dos
esposos e da sua união íntima na
carne, sabendo respeitar, nas leis



intrínsecas da relação física, o
mistério transcendente das pessoas
como colaboradoras do Deus da vida.
Santificar também a recíproca
entrega física prova e expressa, neste
ato de amor, até que ponto o
relacionamento dos esposos está
impregnado de entrega e de abertura
aos filhos.

3. Realidades humanas vividas
segundo o Espírito de Cristo

Estes deveres conaturais ao
matrimônio e à família convertem-se
em obras de santidade para os
esposos, os quais foram fortalecidos
pelo sacramento do matrimônio. «O
matrimônio existe para que aqueles
que o contraem se santifiquem
através dele: para isso os cônjuges
têm uma graça especial conferida
pelo sacramento instituído opor
Jesus Cristo.»[18]

O mistério da graça da união de
Cristo com a Igreja, do qual



participam agora, acrescenta uma
capacidade peculiar de testemunhar e
plasmar através dos deveres próprios
de todos os esposos, a presença do
Salvador no mundo e a autêntica
natureza da Igreja na história dos
homens[19].

O sacramento do matrimônio,
instituído por Cristo, dizia São
Josemaria Escrivá, é «sinal sagrado
que santifica, ação de Jesus que se
apossa da alma dos que se casam e os
convida a segui-Lo, transformando
toda a vida matrimonial em um
caminhar divino sobre a terra»[20].

Esta transformação da vida conjugal
e familiar por Cristo é obra do seu
Espírito, que atua em primeiro lugar
pela caridade. A vida dos esposos e
pais cristãos e dos outros membros
da família, revela o mistério do amor
de Deus entre os homens, na medida
em que as suas relações familiares e
sociais estão impregnadas das



virtudes teologais: a fé, a esperança,
a caridade.

Tudo aquilo que expressa a relação
de entrega recíproca dos esposos
cristãos encontra-se sob a ação da
graça. Por isso, na medida em que
cada um deles percebe esta
realidade, assumindo-a de modo
consciente com a docilidade que
exige a ação do Espírito Santo nas
suas almas, cresce e participa mais
abundantemente da vida de Deus
como esposos e pais. A união vital
existente entre a relação com Deus e
a entrega conjugal ao esposo ou à
esposa começa a ser uma realidade
sólida. Esta mesma entrega conjugal
especifica a entrega própria a cada
um dos outros membros da família.

O amor de Deus e o amor do cônjuge
percorrem um mesmo caminho que
manifesta, numa linguagem humana
compreensível a qualquer pessoa, os
tesouros insondáveis do mistério da



Encarnação. Mas, ao mesmo tempo, é
o amor de Deus, forte como a
morte[21], o que purifica, configura e
eleva todas as expressões humanas
do amor e da entrega entre os
esposos para que sejam instrumentos
que manifestam a doação de Cristo à
Igreja.

A espiritualidade conjugal não se
constitui a partir do exterior com a
multiplicação dos atos de piedade,
com a simples imitação de
comportamentos exemplares. A
piedade e a imitação das virtudes
sem dúvida alimentam a santidade
dos esposos na medida em que os
conduz a viver mais plenamente o
sentido sacramental da sua união.
«Os casados estão chamados a
santificar o seu matrimônio e a
santificar-se a si próprios nessa
união; por isso, cometeriam um
grave erro se edificassem a sua
conduta espiritual de costas para o
lar, à margem do lar» [22].



A espiritualidade conjugal cristã tem
o seu próprio fundamento no
mistério da entrega fecunda de Cristo
à sua Igreja, da qual os esposos
cristãos participam mediante o
sacramento do matrimônio. Esta
participação constitui um princípio
dinâmico que, operando por meio
das virtudes da fé, da esperança e da
caridade, converte o próprio lar
numa célula fundamental e
vivificante do Reino de Deus em
Cristo: a igreja doméstica.

Quando na família se vive em
coerência com este mistério
participado, os filhos nascem como o
fruto concreto da entrega dos
esposos: expressões da carne, fruto
do espírito. Como a fidelidade,
também o serviço à vida, próprio da
entrega conjugal, vive-se não na
agitação e desassossego da carne,
mas com a força unificadora do
espírito.



O serviço à vida, quer seja a
procriação, o crescimento e a
alimentação, a educação ou a
formação, não pode senão reforçar o
dom mútuo dos esposos. Um
equilíbrio precário no serviço à vida,
que não traz consigo o crescimento
na comunhão dos esposos,
manifesta-se numa entrega já débil
ou doente a partir do momento do
compromisso matrimonial, ou que se
quebrou e debilitou por causa de
uma vida incoerente. Não existe uma
entrega conjugal que não comporte
uma maior exigência de serviço à
vida, assim como não se dá um
radical empenho de transmitir a vida
e servi-la que não leve a concretizar
e melhorar a entrega dos esposos.

O trabalho, a convivência, a relação
cotidiana nas atividades mais
transcendentes ou mais ordinárias,
constituem a trama do exercício das
virtudes que impregnam toda a vida
doméstica. A constância em levar por



diante as próprias ocupações, a
serenidade e afabilidade no trato
com os outros, a sinceridade para
reconhecer os próprios erros, a
capacidade de compreender e
perdoar, a fortaleza para corrigir os
defeitos pessoais, a paciência consigo
próprio e com os outros, o otimismo
para ajudar a superar-se… são
virtudes que, apoiando-se na fé,
esperança e caridade, transformam o
cotidiano desenrolar da vida familiar
em vida de filhos de Deus.

Assim se expressa São Josemaria: «A
vida familiar, as relações conjugais, o
cuidado e a educação dos filhos, o
esforço necessário para manter a
família, para garantir o seu futuro e
melhorar as suas condições de vida,
o convívio com as outras pessoas que
constituem a comunidade social,
tudo isso são situações humanas,
comuns, que os esposos cristãos
devem sobrenaturalizar»[23].



4. União conjugal generosa e
fecunda

A santidade matrimonial requer,
portanto, viver no espírito do
Mistério Pascal – Paixão, Morte e
Ressurreição de Cristo – uma
manifestação específica da vida dos
esposos: a relação conjugal íntima.
Esta possui indubitavelmente uma
forte influência e repercussão sobre
a santidade dos outros componentes
da família, já que aparece como a
pedra angular do arco da coerência
de vida própria do estado esponsal.

Certamente qualquer comunicação
de palavras e outras ações entre os
cônjuges pode expressar a sua
recíproca entrega e a positiva ação
de serviço à vida: um sorriso, o olhar,
uma amabilidade, uma palavra, um
gesto, um serviço… No entanto, a
união íntima da carne como
expressão da comunhão das suas
pessoas é singular e específica.



Esta união atualiza no tempo a
verdade da aliança conjugal
estipulada com a doação recíproca
das pessoas do homem e da mulher.
Por conseguinte tal dom requer o seu
cumprimento em plenitude como
união única, exclusiva e para
sempre. Não admite a falta de
nenhuma das propriedades naturais
do pacto matrimonial. Só a suspeita
disto impediria que houvesse
verdadeira comunicação íntima,
despojando-a da sua condição
específica de comunhão de pessoas.

A santidade esponsal implica,
portanto, viver a verdade desta
união com generosidade e a
coerência da entrega que tal
comunhão atualiza. A expressão da
recíproca entrega conjugal, além de
exigir a coerência, promove-a,
enquanto constitui um chamamento
a viver as exigências que atualiza. A
sinceridade da entrega cotidiana
prepara para viver esta expressão



específica de verdadeiro dom
recíproco, e este, por sua vez, pode
ajudar a expressá-la nos variados e
diversos aspectos da vida.

Portanto, a santidade cristã dos
esposos requer viver segundo o
Espírito a realidade plena de tal
entrega. O mistério da entrega de
Cristo à Igreja – até à morte, e morte
de cruz – no qual os esposos cristãos
participam em virtude do
matrimônio, deve impregnar esta
comunhão das pessoas com a lei da
entrega, mais que da posse. Esta
união é sempre fecunda e,
geralmente, manifesta-se também
com os frutos da procriação. A
geração humana exige a comunhão
dos progenitores numa só carne
como manifestação da comunhão
existente entre as suas pessoas. Por
isso, os aspectos da união e da
procriação são elementos
inseparáveis de um mesmo valor
moral. Por este motivo, para viver



uma procriação responsável,
necessária à santidade dos esposos, é
pressuposto indispensável à
responsabilidade na mencionada
comunhão.

As faculdades superiores do homem
não possuem um domínio direto e
absoluto sobre a procriação, como
também sobre as outras funções
biológicas do homem. Delas
dependem certamente os atos da
relação íntima, necessários para a
transmissão da vida. Assim, a
conexão entre os atos conjugais e a
transmissão da vida têm as suas
próprias leis, não submetidas ao
domínio da vontade. Portanto, falar
de procriação responsável implica
direta e propriamente a
responsabilidade na comunicação
íntima conjugal. Só indiretamente
pode fazer referência à faculdade de
transmitir a vida.



A responsabilidade se exerce, ou
deixa de exercer-se, nos atos que
dependem da vontade; do qual
decorre que os efeitos consequentes
são responsáveis ou irresponsáveis.
Não se pode propor como
responsável a vontade de não
procriar, sem que esta mesma
vontade determine uma atitude
coerente nas relações conjugais. Em
conclusão, não se pode ser
irresponsável nas relações íntimas e
pretender ser responsável na
transmissão da vida.

Isto implica para a santidade
conjugal, que o Espírito de Cristo
penetre nas relações íntimas dos
esposos, assumindo consciente e
responsavelmente a própria índole
de transmissores da vida. Não é
suficiente por parte dos esposos o
respeito da vida que tais atos podem
eventualmente suscitar; a santidade
matrimonial implica uma disposição
positiva a respeito da vida que tal



união, voluntária e consciente, pode
procriar.

Somente quando existem sérios
motivos que tornariam irresponsável
suscitar uma nova procriação, se
justifica o recurso a relações
naturalmente infecundas. Tal
continência periódica, em si mesma
lícita, requererá, no entanto que os
esposos assumam de modo
responsável a eventualidade de que a
relação possa ser fecunda. Esta
natural incerteza relativa aos atos
conjugais e à sua fecundidade,
exigirá dos esposos, em algumas
circunstâncias, uma abstenção
proporcionada com a gravidade dos
motivos que desaconselham a
transmissão da vida, e mesmo a
absoluta abstinência, quando a
possível procriação, que continua a
ser voluntária in causa , pudesse
comprometer um bem tão grande
como a vida da esposa.



Como se adverte com clareza, as
exigências da vida conjugal não se
podem viver sem um grau de amor e
desprendimento de si mesmo tais
que transcendem toda a força
humana e necessitam do auxílio
divino. Com efeito, não existe na
ordem natural um ato de maior amor
e desprendimento que o contido e
implicado na doação matrimonial.
Tudo isto leva o Santo Padre a
perguntar-se: «Acaso pode se
imaginar o amor humano sem o
Esposo e sem o amor com que Ele
amou primeiro até ao extremo?» A
tal pergunta, responde assim: «Só se
participam neste amor e neste
“grande mistério”, os esposos podem
amar “até ao extremo”; ou se tornam
participantes dele, ou então não
conhecem verdadeiramente o que é o
amor e a radicalidade das suas
exigências»[24].

5. Exercício das virtudes cristãs



Para os esposos cristãos, o
matrimônio e, concretamente, os
aspectos da entrega conjugal e da
transmissão da vida constituem o
âmbito específico da própria
santidade, quer dizer, o lugar
próprio do exercício de todas as
virtudes, principalmente as teologais.
«Para santificar cada jornada, é
preciso praticar muitas virtudes
cristãs; em primeiro lugar, as
teologais, e depois todas as outras: a
prudência, a lealdade, a sinceridade,
a humildade, o trabalho, a alegria...
»[25]. A fé ajudá-los-á a descobrir o
mistério de que participam, em
pormenores, exigências, penas e
alegrias da vida ordinária. «De fato –
sublinha a Familiaris consortio –
somente na fé eles podem descobrir
e admirar e admirar com gozosa
gratidão, a que dignidade quis Deus
elevar o matrimônio e a família,
constituindo-os sinal e lugar da
aliança de amor entre Deus e os



homens, entre Jesus Cristo e a Igreja,
sua esposa»[26].

Esta mesma fé fará os esposos
perceberem na sua vida, nos
momentos e circunstâncias de dor e
sofrimento, o mistério da entrega
redentora de Cristo pelos homens.
«Dentro e através dos fatos, dos
problemas, das dificuldades, dos
acontecimentos da existência de
todos os dias, Deus vai-lhes
revelando a eles e propondo as
“exigências” concretas da sua
participação no amor de Cristo pela
Igreja»[27]. A própria fé cristã
projetará luz abundante sobre a
entrega íntima responsável como
expressão concreta do amor de Cristo
por cada um deles através do outro,
também no gozo sensível e espiritual
que advém desta entrega. Será assim
um farol resplandecente para os
esposos cristãos na tarefa da
procriação e da educação de novas
vidas, enquanto participantes do



poder criador de Deus e da ação
redentora de Cristo na Igreja.

Cumprir com plenitude o projeto de
doação pessoal implícito no
matrimônio, e da entrega dos pais
aos filhos através da procriação e
educação, é um dever que supera as
forças meramente naturais. A
virtude da esperança confere aos
cristãos a certeza de que, Aquele que
os chamou à vocação de esposos e
pais, não deixará de assisti-los com a
sua graça para tornar fecunda e
eficaz a sua resposta às exigências
concretas da própria vocação.

A fé, que ilumina o mistério da cruz
fecunda, do qual participam, leva-os
a viver, na esperança, a coerência
desejada e nem sempre realizada em
todas e cada uma das manifestações
cotidianas. A certeza de que os 
últimos tempos começaram, mas que
ainda não estão consumados, os faz
desejar e suplicar a graça, e



agradecer com frutos maduros,
sempre desejosos de ser revestidos
da presença do Esposo que confirme
definitivamente neles a fidelidade à
Esposa.

As virtudes teologais e,
especialmente, a caridade,
aperfeiçoam o ser humano nas suas
exigências naturais. Deste modo o
homem, que não pode «se encontrar
plenamente a não ser no sincero dom
de si mesmo»[28], recebe no amor
participado de Cristo a força
primordial para a própria realização.
«O amor faz com que o homem se
realize mediante a entrega sincera de
si mesmo. Amar significa dar e
receber aquilo que não se pode
comprar nem vender, mas apenas
livre e reciprocamente oferecer
»[29]. A caridade participada, no caso
dos esposos cristãos, é o amor
esponsal, raiz última do Mistério
Pascal: a união de Cristo com a
Igreja. «Assim, em cada família



autenticamente cristã – recorda-nos
São Josemaria Escrivá – reproduz-se
de algum modo o mistério da Igreja,
escolhida por Deus e enviada como
guia do mundo»[30].

Quando a família é incorporada à
Igreja, a sua missão própria não só é
respeitada, é também confirmada e
elevada à categoria de ação da Igreja.
«Se a família cristã é uma
comunidade cujos vínculos são
renovados por Cristo mediante a fé e
os sacramentos, a sua participação
na missão da Igreja deve realizar-se 
conforme uma modalidade
comunitária: isto é, conjuntamente os
cônjuges enquanto casal, os filhos e
os pais enquanto família, devem viver
o seu serviço à Igreja e ao
mundo»[31].

Daqui que a missão da família na
Igreja não é a soma das missões dos
membros que a compõem. A
Exortação apostólica Familiaris



consortio esclarece que «a família
cristã está chamada a tomar parte
viva e responsável na missão da
Igreja de modo próprio e
original,colocando-se ao serviço da
Igreja e da sociedade no seu ser e
agir, enquanto comunidade íntima de
vida e de amor»[32].

O matrimônio e a família, graças ao
seu conteúdo fundamental do dom
de si ao cônjuge e aos filhos, são em
si mesmos expressão primária e
protótipo de todo o vínculo
social[33]. Quando, além disso, é
vivificada pelo amor de Cristo, a
família converte-se em igreja
doméstica, célula básica do Reino de
Cristo entre os homens; sinal
participado da comunhão e amor
fecundo entre Cristo e a Igreja[34]. A
família «como “igreja doméstica”, é a 
esposa de Cristo. A Igreja universal, e
dentro dela cada Igreja particular,
manifesta-se mais imediatamente
como esposa de Cristo na “igreja



doméstica” e no amor que se vive
nela: o amor conjugal, amor paterno
e materno, amor de uma
comunidade de pessoas e de
gerações»[35].

6. Sacerdócio comum: a oferenda
da própria existência

«Pelo Batismo, todos fomos
constituídos sacerdotes da nossa
própria existência, para oferecer
vítimas espirituais, que sejam
agradáveis a Deus por Jesus Cristo,
para realizar cada uma de nossas
ações em espírito de obediência à
vontade de Deus, e assim
perpetuarmos a missão do Deus-
Homem»[36].

Todo o batizado deve viver o próprio
sacerdócio convertendo a sua
existência num culto agradável a
Deus Pai. «E como do sacramento
derivam para os cônjuges o dom e a
obrigação de viver no cotidiano a
santificação recebida, assim do



mesmo sacramento dimanam a graça
e o empenho moral de transformar
toda a sua vida num contínuo
“sacrifício espiritual”»[37].

Existe portanto uma característica
específica do sacerdócio comum dos
esposos cristãos: o modo peculiar de
fazer da sua própria existência uma
oferta espiritual. O sacramento do
matrimônio transformou em
unidade social aquela identificação
com Cristo previamente adquirida
por cada um no Batismo. Portanto, a
oferenda da própria existência tem
para eles uma dimensão específica: a
unidade conjugal. O sacerdócio
comum dos esposos adquire uma
dimensão familiar. De agora em
diante cada um deles não poderá
viver a oferenda da sua existência a
não ser como esposo e esposa e,
portanto, como pai ou mãe, pelo
menos potencialmente.



Em outras palavras, os cônjuges
cristãos não podem viver a oferenda
das próprias vidas a não ser no
exercício da missão de esposos e
pais, própria da sua identidade
dentro do Povo de Deus. As virtudes
humanas e cristãs os farão viver a
vontade concreta de Deus em todas
as atividades e deveres próprios, e
descobrir neles a resposta de entrega
como oferta grata a Deus por Jesus
Cristo.

Toda a vida é, por conseguinte,
exercício deste sacerdócio, e toda a
vida estará cheia pela entrega ao
cônjuge e aos filhos. Este é o seu
modo peculiar e eficaz de construir a
cidade dos homens e a cidade de
Deus. Qualquer outra atividade ou
ocupação, trabalho, descanso, vida
de piedade ou relações sociais,
encontra-se unida à ocupação
fundamental que Deus estabeleceu
como centro das suas vidas.



A Eucaristia adquire para os esposos,
nesta perspectiva da oferenda da
própria existência, não só a função
de raiz da que nasce o próprio
sacerdócio, mas também de
consumação do mistério da entrega
fecunda da qual participam. O
mistério eucarístico potencializa toda
a sua entrega de esposos, e deles
mesmos aos filhos, com o dinamismo
de totalidade da entrega de Cristo ao
Pai. A Eucaristia, para aqueles que,
graças à sua união, são sinal e
representação da entrega de Cristo à
Igreja, leva a uma especial urgência
de realizar no mundo – hoje e agora –
o amor de Deus aos homens revelado
na morte de Cristo. «Com efeito,
todas as suas obras - afirma a
propósito dos leigos a Constituição
sobre a Igreja do Concílio Vaticano II
–, as suas orações e iniciativas
apostólicas, a vida conjugal e
familiar, o trabalho de cada dia, o
descanso espiritual e corporal, se se
cumprem no Espírito, e inclusive se



as agruras da vida são suportadas
com paciência, convertem-se em
sacrifícios espirituais agradáveis a
Deus por Jesus Cristo (cfr. 1 Pe 2, 5),
os quais são piedosamente oferecidos
na celebração da Eucaristia
juntamente com a oblação do Corpo
de Nosso Senhor»[38].

Revelar, com a peculiaridade dos
esposos e pais cristãos, o mistério do
amor é contribuir para a sua
glorificação. Dar glória a Deus, como
fim próprio do homem nesta terra,
está intimamente ligado à santidade
e à perfeição, bem como à própria
felicidade humana das famílias.
«Mas não esqueçam que o segredo da
felicidade conjugal está no cotidiano,
não em sonhos. Está em encontrar a
alegria escondida de chegarem ao
lar; no trato afetuoso com os filhos;
no trabalho de todos os dias, em que
toda a família colabora; no bom-
humor perante as dificuldades, que é



preciso enfrentar com
esportivismo»[39].

No caso dos esposos, a santidade e,
portanto, a glória de Deus, constrói-
se secundando na vida cotidiana, de
modo consciente e voluntário, os
deveres centrais que especificam a
vocação como entrega conjugal ao
serviço da vida.

Qualquer outra orientação dirigida a
dar glória a Deus que prescindisse
destas coordenadas básicas da
santidade conjugal, seria um desvio
para os esposos. O modo próprio e
específico da santidade dos esposos
consiste em reproduzir na própria
vida o mistério do qual participam
em virtude do sacramento: um
mistério de entrega fecunda. Este é o
caminho da sua perfeição cristã e da
glória de Deus refletida nas suas
vidas. Testemunhos do amor de
Cristo na Cruz: entrega fecunda.



Com palavras de São Paulo, o Papa
suplica pela santidade dos esposos e
das famílias: «Dobro os meus joelhos
diante do Pai do qual toma nome
toda a paternidade e maternidade
“para que vos conceda… que sejais
fortalecidos pela ação do seu Espírito
no homem interior” (Ef 3, 16)»[40].

Artigo de Francisco Gil Hellín
publicado em Romana, n. 20 (1995)

[1] João Paulo II, Exort. Apost. 
Familiaris consortio , 22-XI-1981, n.
56.

[2] Josemaria Escrivá, É Cristo que
passa , n. 22.

[3] «O autêntico sentido cristão que
professa a ressurreição de toda a
carne — sempre combateu, como é
lógico, a desencarnação , sem medo
de ser tachado de



materialista.» (Josemaria Escrivá, 
Questões Atuais do Cristianismo, n.
115).

[4] Cfr. Josemaria Escrivá, Caminho,
n. 27; Questões Atuais do
Cristianismo, nn. 45, 91, 93.

[5] Josemaria Escrivá, Questões
Atuais do Cristianismo, n. 91

[6] João Paulo II, Exort. apost. 
Familiaris consortio, 22-XI-1987, n.
17.

[7] Concílio Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 12.

[8] Cfr. P. Adnès, El matrimonio,
Herder, Barcelona (1972, 2ª ed.), p. 28

[9] João Paulo II, Carta às famílias 
Gratissimam sane, 2-II-1994, n. 11.

[10] João Paulo II, Carta às famílias 
Gratissimam sane, 2-II-1994, n. 12.



[11] João Paulo II, Carta às famílias 
Gratissimam sane, 2-II-1994, n. 12.

[12] Josemaria Escrivá, É Cristo que
passa n. 24.

[13] Josemaria Escrivá, É Cristo que
passa n. 25.

[14] Cfr. Concílio Vaticano II, Const.
past. Gaudium et spes, n. 91.

[15] Josemaria Escrivá, Cristo que
passa n. 25.

[16] João Paulo II. Carta às famílias 
Gratissimam sane, 2-II-1944, n. 12.

[17] Cfr. Concílio Vaticano II, Const.
past. Gaudium et spes, n. 51.

[18] Josemaria Escrivá, Questões
Atuais do Cristianismo, n. 91,

[19] Cfr. Concílio Vaticano II, Const.
past. Gaudium et spes. N. 48.



[20] Josemaria Escrivá, É Cristo que
passa, n. 23.

[21] Cfr. Cant 8, 6.

[22] Josemaria Escrivá, É Cristo que
passa, n. 23.

[23] Josemaria Escrivá, É Cristo que
passa, n. 23.

[24] João Paulo II, Carta às famílias 
Gratissimam sane, 2-II-1994, n. 19.

[25] Josemaria Escrivá, É Cristo que
passa, n. 23.

[26] João Paulo II, Exort. apost. 
Familiaris consortio , 22-XI-1981, n.
51.

[27] João Paulo II, Exort. apost. 
Familiaris consortio , 22-XI-1981, n.
51.

[28] Concílio Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes , n. 24



[29] João Paulo II, Carta às famílias 
Gratissimam sane , 2-II-1994, n. 11.

[30] Josemaria Escrivá, É Cristo que
passa , n. 30.

[31] João Paulo II, Exort. apost. 
Familiaris consortio , 21-XI-1981, n.
50.

[32] João Paulo II, Exort. apost. 
Familiaris consortio , 21-XI-1981, n.
50.

[33] Cfr. Concílio Vaticano II, Const.
past. Gaudium et spes , n. 12.

[34] Cfr. Concílio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium , n. 11.

[35] João Paulo II, Carta às famílias 
Gratissimam sane , 2-II-1994, n. 19.

[36] Josemaria Escrivá, É Cristo que
passa , n. 96.



[37] João Paulo II, Exort. apost. 
Familiaris consortio , 21-XI-1981, n.
56.

[38] Concílio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium , n. 34.

[39] Josemaria Escrivá, Questões
atuais do cristianismo, n. 91.

[40] João Paulo II, Carta às famílias 
gratissimam sane , 2-II-1994, n. 23.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-vida-
familiar-caminho-de-santidade/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-vida-familiar-caminho-de-santidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-vida-familiar-caminho-de-santidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-vida-familiar-caminho-de-santidade/

	A vida familiar, caminho de santidade

