
opusdei.org

A vida de Jesus, uma
conversa sempre
aberta

O anúncio do Evangelho ganha
tons diferentes em cada
momento histórico concreto.
Contemplar algumas atitudes
de Cristo pode ajudar-nos em
nossa tarefa.

16/05/2022

“A que é semelhante o Reino de Deus,
e a que o compararei? ” (Lc 13, 18).
Esta pergunta que Jesus faz a si
mesmo em voz alta, antes de relatar



algumas parábolas, é provavelmente
algo mais do que um recurso
retórico. Reflete, talvez, o que ele
mesmo considerava frequentemente
em seu interior, pelo menos cada vez
que ia transmitir a sua mensagem
nos ambientes em que andava. Esta
atitude pode ressoar em nós, em
forma de pergunta também: como
testemunhar o amor de Deus aqui e
agora? Qual é a melhor forma de
compartilhar a sua luz em cada
momento histórico particular, com
pessoas concretas, que têm seu
próprio modo de ver a vida?

Se lermos o Evangelho com essa
chave, veremos, por exemplo, que o
Senhor se interessa pela cultura que
formava o mundo que o rodeava:
certa vez utiliza uma canção popular
para mover as disposições daqueles
que o escutavam (cfr. Mt 11, 16-17),
ou serve-se de uma notícia conhecida
por todos – a queda acidental de uma
torre, na qual morreram dezoito



pessoas – para ajudar os seus
ouvintes a redesenhar a ideia que
tinham de Deus (cfr. Lc 13, 4). Cristo,
além disso, está sempre aberto a
todos os tipos de perguntas,
especialmente as daqueles que
parecem hostis à sua pessoa ou à sua
pregação: seu anúncio, que escapa
inteligentemente de polêmicas
estéreis, chega a preencher um vazio,
uma insatisfação e tal abertura não
muda quando ele sabe que as
intenções de quem pergunta não são
muito retas (cfr. Mt 22, 15-22; Mc 12,
13; Lc 20, 20).

Por outro lado, não poucas vezes, ele
procura ter momentos prolongados
de intimidade para considerar o que
a outra pessoa está de verdade
compreendendo, como aquela noite
com Nicodemos (cfr. Jo, 3), o
encontro com a samaritana junto ao
poço (cfr. Jo 4), com os discípulos de
Emaús (cfr. Lc 24, 13-35) ou em
tantas caminhadas com outros



discípulos. Jesus sabe que, por um
lado, está o que pregou; por outro,
porém, está o que cada um
compreendeu pessoalmente,
encarnado em sua história concreta,
seu modo de vida, seu talentos e
limitações.

Se a fé é “o encontro com um
acontecimento, com uma Pessoa”[1],
olhar com atenção estas atitudes de
Cristo pode ser um bom caminho
para comunicar melhor esse
encontro que transforma nossa vida.
Porque “toda a vida de Jesus – dizia
São Josemaria – não é senão um
maravilhoso diálogo, meus filhos,
uma maravilhosa conversa com os
homens”[2].

Qualquer momento é único e bom
para Deus

Cada época é modelada por uma
cultura, convicções compartilhadas,
anseios próprios... e por isso, com o
tempo a evangelização adquire



modos diferentes. Bento XVI
observava que quando os cristãos se
preocupam pelas consequências
sociais de sua fé, fazem-no
frequentemente “considerando a fé
como um pressuposto óbvio da vida
comum”. No entanto, continuava,
hoje “este pressuposto não só não
aparece como tal, mas inclusive é
frequentemente negado. Enquanto
que no passado era possível
reconhecer um tecido cultural
unitário, amplamente aceito em sua
referência ao conteúdo da fé e aos
valores inspirados por ela, hoje não
parece ser assim”[3].

Bento XVI não se propunha
transmitir uma radiografia
pessimista do presente, já que para
Deus não há tempo melhores e nem
piores. Lançava, simplesmente, luz
sobre esta nova situação em que
anunciamos Jesus: momento no qual
muitas pessoas não ouviram falar da
sua mensagem ou consideram



irrelevante o que ouviram; momento
no qual muitos ainda não receberam
a Boa Notícia do amor de Deus. Isto
implica a necessidade de voltar a
afinar os termos, de encontrar
caminhos adequados para aquecer a
imaginação e o coração daqueles que
nos rodeiam. É verdade que não é
difícil identificar manifestações
culturais ou artísticas que surgiram
de um espírito cristão; muitas vezes,
porém, elas permanecem isoladas,
sem conexão com o grande evento
que lhes deu vida ou com os
desígnios misericordiosos de Deus
para cada pessoa. Uma esplêndida
obra de arte ou a valorização de um
direito humano podem ser belos
retalhos, mas desconexos, de uma
grande mensagem desconhecida.

O fato de que a fé não seja “um
pressuposto óbvio da vida comum”
torna mais desafiadora, e inclusive
mais bonita, a tarefa de compartilhar
o Evangelho. Sem considerar nada já



conhecido, somos nós os primeiros
que teremos que descobrir a essência
do que Jesus nos trouxe: descer até as
raízes desta nova vida, visar o mais
importante. Em certos momentos, a
situação será semelhante à dos
primeiros cristãos, que anunciavam
uma novidade destinada a encher de
esperança os corações e a preencher
o vazio que as correntes do momento
deixavam. Por isso, como Jesus,
queremos encontrar o melhor modo
de falar sobre o Reino de Deus com
as pessoas que nos rodeiam. “Como é
bom – diz o Papa Francisco ver
pessoas esforçando-se por escolher
cuidadosamente palavras e gestos
para superar as incompreensões,
curar a memória ferida e construir
paz e harmonia”[4].

O cristianismo requer um anúncio
sinfônico

A carência desse “tecido cultural
unitário” é algo que não depende



atualmente da responsabilidade das
pessoas concretas. É um ponto de
partida do qual convém tomar
consciência, porque para transmitir
alguns aspectos particulares da
mensagem evangélica – que podem
ser de caráter dogmático, moral, etc.–
é necessário ter anunciado
abundantemente o marco geral que
lhes dá sentido, o coração que lhes dá
vida. Não é estranho que Jesus tenha
querido deixar claro, para que não
houvesse confusões, que o
mandamento do amor está por cima
de todo o resto (cfr. Mt 22, 37-39).
Somente sobre esta base os seus
ensinamentos adquirem harmonia,
ordem e compreensibilidade.
Normalmente também acontece
assim quando uma pessoa quer
apreciar um quadro: não se
aproxima para ver primeiro um
ângulo da tela, porque isso não lhe
permitiria perceber a composição em
seu conjunto, mas observa primeiro
a tela inteira. Da mesma forma, se o



anúncio cristão se reduzisse a um ou
dois temas particulares, haveria o
risco de não expor nunca a obra
autêntica, que dá sentido integral e
beleza a cada um de seus elementos.

Por isto, a riqueza do cristianismo
pede para ser expressada como uma
sinfonia, fazendo ressoar, ao mesmo
tempo, tanto os sons baixos que dão
consistência à orquestra, como o
virtuosismo de cada instrumento
particular. Se um trompete começa a
tocar mais alto que os violinos ou os
instrumentos de percussão que
marcam o ritmo, poderá talvez
apresentar uma melodia
compreensível para especialistas,
mas não entusiasmará, sem dúvida, a
variada multidão que enche a sala.
“Cada verdade é melhor
compreendida se é vista na
harmoniosa totalidade da mensagem
cristã, e nesse contexto todas as
verdades têm sua importância e se
iluminam mutuamente”[5]. Com



relação a essa iluminação recíproca,
e fazendo-se eco do Concílio Vaticano
II, o Papa sublinhou que os
diferentes aspectos do anúncio
cristão não são todos iguais em
importância; nem todos expressam
com igual intensidade o coração do
Evangelho, o kerygma[6]: “Neste
núcleo fundamental o que
resplandece é o amor salvador de
Deus manifestado em Jesus Cristo
morto e ressuscitado”[7].

Nesse mesmo sentido, São João Paulo
II reconhecia, na pergunta do jovem
rico a Jesus sobre como alcançar a
vida eterna (cfr Mt 19, 16), algo
diferente de uma dúvida sobre as
regras a cumprir ou de uma busca de
soluções parciais. Palpitava antes na
inquietação deste jovem “uma
pergunta de pleno significado para a
vida”[8]. O que aquele jovem
manifestava era a sua experiência do
“eco da chamada de Deus”[9]. Assim
se termina de formar o grande



marco, esse grande anúncio dentro
do qual podem ser plenamente
compreensíveis todas as outras
verdades cristãs: o amor de um Deus
misericordioso que, em Jesus Cristo,
procura a todos nós. Os instrumentos
isolados – um ou outro aspecto
doutrinal concreto – só se unirão à
melodia se todos os sons da
orquestra, especialmente os mais
importantes, forem ativados de modo
sinfônico.

Em resumo, é importante recordar
que, ao dar testemunho da nossa fé,
conta mais a música que a outra
pessoa ouve, entende e interioriza,
do que o que nós pensamos ter dito
de modo satisfatório. “No dizer do
povo, quem é o Filho do Homem? ”,
pergunta Jesus. “E vós quem dizeis
que eu sou? ” (Mt 16, 13.15). O
Senhor quer assegurar-se, e
sobretudo que seus discípulos o
façam, de quanto caminharam no
conhecimento de seu Mestre.



Existe muito terreno
compartilhado

Cristo acaba de cruzar o Jordão da
Galileia para a Judeia. A fama da sua
pregação e dos milagres que realizou
voa como o vento, de modo que uma
grande quantidade de pessoas não
tarda em ir à sua procura. Entre elas,
um bom número de fariseus,
estudiosos da lei. Um deles faz logo
uma pergunta sobre o divórcio. Jesus
explica a indissolubilidade do
matrimônio, recorrendo às palavras
do Gênesis. Embora não saibamos se
essa explicação os convence
totalmente, o que vemos é que os
próprios discípulos, em princípio
mais bem-dispostos para acolher os
seus ensinamentos ficam
desconcertados: “Se tal é a condição
do homem a respeito da mulher, é
melhor não se casar” (Mt 19, 10).
Algo similar acontece quando Cristo
anuncia, desta vez aos saduceus, a
ressurreição futura do nosso corpo,



diante de um rebuscado caso
hipotético que eles lhe haviam
proposto, servindo-se inclusive das
palavras de Moisés (cfr. Mt 22, 23-33).

Em cada momento histórico há
também aspectos dos ensinamentos
da Igreja que, por razões culturais,
são mais difíceis de ser
compreendidos. A solução não é
fazer como se tais questões não
existissem, uma vez que isso
manifestaria desinteresse pela
felicidade dos outros; os
ensinamentos da Igreja nos fazem
bem e por isso necessitamos deles. O
verdadeiro serviço aos outros
consistirá em procurar tornar
compreensíveis estes ensinamentos;
mostrar um caminho viável,
progressivo, compreendendo a
situação deles. Para isso, pode ser útil
apoiar-se em elementos que os
outros já compartilham com o
anúncio cristão: construir sobre um
terreno comum. É assim que, nas



duas questões anteriores, Jesus
recorre a passagens da Escritura que
os seus interlocutores aceitam como
reveladas por Deus. Em nosso tempo,
também existem muitos aspectos do
cristianismo que são amplamente
compartilhados: o amor e a busca da
verdade, a promoção da liberdade
religiosa, a luta contra todo tipo de
escravidão ou pobreza, o impulso da
paz, o cuidado do meio ambiente, o
atendimento especial para pessoas
com alguma deficiência, etc.

Quanto mais dificuldades se
encontram no anúncio, mais se deve
afirmar o essencial da mensagem
cristã e mais convém promover as
convicções compartilhadas. A
verdade pode ser comparada a uma
pedra preciosa: ela fere se a
lançamos na cara do outro, mas se a
colocamos delicadamente em suas
mãos, compartilhando o seu tempo e
o seu espaço, ela poderá exercer uma
atração divina. A amizade, por isso, é



o melhor contexto para comunicar a
fé em um mundo plural e cambiante.
A bem-aventurada Guadalupe Ortiz
de Landázuri encarava sua missão
apostólica nesses termos;
entusiasmava-a “construir pontes e
oferecer a sua amizade a pessoas de
todos os tipos: pessoas distantes da
fé, pessoas de países muito diferentes
e de idades muito variadas”[10].

Transformar os conflitos em elos

“Ordenou aos seus anjos a teu
respeito que te guardassem. E que te
sustivessem em suas mãos, para não
ferires o teu pé nalguma pedra” (Lc
4, 11). São palavras do salmo 91 que
o demônio manipula para pôr Jesus à
prova no deserto. O que o tentador
busca é que o Senhor sobrevoe os
caminhos terrenos mostrando seu
poder divino sem submeter-se à
lógica própria da história. São Tomás
de Aquino vê nesta tentação a
vanglória que pode cruzar o caminho



de quem já empreendeu um caminho
cristão[11]. Não é verdade que
quereríamos às vezes não encontrar
nenhuma pedra em nosso apostolado
e que a Boa Nova se transmitisse por
todo o mundo como uma espécie de
irresistível melodia angélica?

Sabemos que o cristianismo não se
resume a uma série de conceitos,
mas consiste fundamentalmente no
encontro com Jesus. Pode acontecer,
no entanto, que tenhamos às vezes a
tentação de reduzir a proposta deste
encontro à satisfação de uma
discussão que se venceu, a ter
sempre os melhores argumentos
frente às dúvidas dos outros. De que
serve “ganhar” uma disputa se se
perde a outra pessoa? Estaríamos de
fato nesse caso passando ao largo do
caminho (cfr. Lc 10, 31-32). Ser bom
samaritano implica, pelo contrário,
“sofrer o conflito, resolvê-lo e
transformá-lo no elo de um novo
processo”[12]. Durante o último ano de



sua vida, São Josemaria costumava
repetir: “Deus teve muita paciência
comigo”[13]. E encontrava nessa
realidade a razão para ser muito
paciente com os outros.

Neste sentido, também é importante
distinguir os contextos de nossas
conversas. Uma coisa é defender
certos valores em um processo
legislativo ou intervir em debates
sobre as políticas de um governo,
outra muito diferente, porém, é
querer compartilhar a alegria da
própria fé com um amigo. As redes
sociais fizeram, no entanto, que
muitas vezes se confundam os planos
e o debate público acabe por invadir
o terreno íntimo, onde os desacordos
deveriam ser superados pelo carinho
mútuo. “Quem recorre à violência
para defender suas ideias – dizia o
fundador do Opus Dei – demonstra
com isso que carece de razão”. E
concluía: “não discutais”[14]. Em
situações de polarização – que



acontecem quando o pluralismo
sadio e normal adoece – convirá, às
vezes, abandonar o terreno que se
converteu em um campo de batalha
para assim optar por fortalecer a
relação antes que fique minada para
sempre. Em um ambiente polarizado
no qual não há contato aberto com
quem pensa de modo diferente,
quando desaparece a conversa, as
legítimas diferenças podem chegar
pouco a pouco a um desprezo mais
ou menos encoberto ou a uma
manifesta desqualificação. Tudo isso
é profundamente contrário ao
espírito cristão.

Numa das primeiras vezes em que
Jesus anuncia que Ele é o Messias
esperado por tanto tempo, encontra
dura oposição: “A essas palavras
encheram-se todos de cólera na
sinagoga. Levantaram-se e lançaram-
no fora da cidade; e conduziram-no
até o alto do monte sobre o qual
estava construída a sua cidade, e



queriam precipitá-lo dali abaixo” (Lc
4, 28-29). O clímax deste conflito
chega muito depressa, inclusive com
perigo de morte. Jesus percebe que,
em tal contexto ele não tem margem
para acrescentar algo positivo. De
modo que, supreendentemente,
decide ir-se em silêncio, passando
pelo meio deles. Muitas vezes, como
Cristo, o melhor será optar por um
silêncio que dê lugar à obra do
Espírito Santo: a força de Deus não é
ruidosa, frutifica no silêncio e a seu
tempo.

Preencher nossa comunicação com
o Evangelho

Não nos cansaremos de contemplar
as respostas de Jesus àqueles que lhe
abrem o coração, àqueles que
buscam nele luzes e sossego. Jesus,
por exemplo, anuncia à mulher
samaritana a água viva que acalmará
a sua sede mais profunda (cfr. Jo 4,
10). A Nicodemos, por outro lado, faz



ver que para entrar no Reino de Deus
ele tem que nascer de novo, desta vez
do Espírito (cfr. Jo, 3, 5). E aos
discípulos de Emaús explica como os
profetas tinham anunciado há muito
tempo tudo o que o Messias devia
sofrer (cfr. Lc 24, 26-27). É bom
perceber que em nenhum destes
casos se trata simplesmente de uma
exposição sobre a fé. Nas três
passagens, junto aos aspectos
doutrinais que Jesus expõe, há outras
dimensões da verdade que essas
conversas manifestam, talvez menos
perceptíveis, mas igualmente
importantes: a verdade sobre quanto
o Senhor valoriza aquela relação
pessoal; sobre quem é o próprio Jesus
Cristo e quem são eles
verdadeiramente. É a verdade do
encontro, a verdade como inspiração
de um vínculo destinado a ser
duradouro.

Jesus não tem pressa, não afasta as
pessoas: recebe-as a qualquer hora e



acompanha-as no caminho. Jesus
comunica muito mais do que dizem
suas palavras: faz que, apenas com a
sua presença, cada um se sinta filho
de Deus. Esta é a principal verdade
que as pessoas levam consigo depois
de um encontro com Ele. Nosso
desafio é preencher todos os níveis
do nosso testemunho – o conteúdo da
fé, a relação de amizade e o próprio
desenvolvimento da nossa
personalidade – com o espírito do
Evangelho: “O que dizemos, e como o
dizemos, cada palavra e cada gesto
deveria expressar a compaixão, a
ternura e o perdão de Deus para
todos”[15].

[1] Bento XVI, Deus caritas est, n. 1.

[2] São Josemaria, Cartas 37, n. 7.

[3] Bento XVI, Porta fidei, n. 2.



[4] Francisco, Mensagem para a 50ª
jornada mundial das comunicações
sociais, 24/01/2016.

[5] Francisco, Evangelii gaudium, n. 39.

[6] A palavra grega kerygma significa
anúncio ou proclamação. É utilizada
como resumo do anúncio cristão.

[7] Evangelii gaudium, n. 36

[8] São João Paulo II, Veritatis
Splendor, n. 7

[9] Ibid.

[10] Mons. Fernando Ocáriz, Homília
na Missa de ação de graças por sua
beatificação, 19/05/2019.

[11] Cfr. São Tomás de Aquino, Suma
teológica, III, c. 41, a. 4, r.

[12] Evangelii gaudium, n. 227.

[13] São Josemaria, Anotações de uma
reunião familiar, 10/07/1974.



[14] São Josemaria, Anotações de uma
reunião familiar.

[15] Francisco, Mensagem para a 50ª
jornada mundial das comunicações
sociais, 24-I-2016.

Andrés Cárdenas Matute / Juan
Pablo Cannata

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-vida-de-
jesus-uma-conversa-sempre-aberta/

(01/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-vida-de-jesus-uma-conversa-sempre-aberta/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-vida-de-jesus-uma-conversa-sempre-aberta/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-vida-de-jesus-uma-conversa-sempre-aberta/

	A vida de Jesus, uma conversa sempre aberta

