
opusdei.org

A vida após a morte,
a esperança do
cristão

Nos primeiros dias do mês de
novembro, milhares de pessoas
visitam os cemitérios e refletem
sobre as verdades eternas. O
que a fé cristã afirma sobre a
morte e a vida?

29/10/2018

Todo o Evangelho, desde a 
Anunciação de Nossa Senhora à 
Ressurreição de Jesus Cristo, é uma
mensagem cheia de novidades. Com

https://opusdei.org/pt-br/article/vida-de-maria-v-a-anunciacao-de-nossa-se
https://opusdei.org/pt-br/article/vida-de-maria-xvii-ressurreicao-e-ascensao-do-senhor/


as páginas do Novo Testamento, um
novo capítulo foi aberto na história
da Humanidade. Evangelho significa
exatamente isso: novidade, "boa
nova".

Ao começar seu ministério público
Jesus anunciou-nos claramente que
tínhamos chegado à plenitude dos
tempos, e confirmou-nos a vinda do
reino de Deus: “Completou-se o
tempo, e o Reino de Deus está
próximo. Convertei-vos e credes na
Boa-Nova” (Mc 1, 15).

Isso não significa que o Senhor
quisesse "mudar tudo" com a sua
vinda, como podemos comprovar,
por exemplo, com os seus
ensinamentos sobre a
indissolubilidade do casamento.
Nestes ensinamentos Jesus não 
partiu do zero, por assim dizer, mas
desenvolveu e completou o que Deus
tinha estabelecido ao criar o homem
e a mulher (cf. Mt 19: 3-9; Gen. 2, 24).

https://opusdei.org/pt-br/article/o-anuncio-do-reino-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-anuncio-do-reino-de-deus/


“Não penseis que vim abolir a Lei e os
Profetas. Não vim para abolir, mas
para cumprir" (Mt 5,17). Lemos em
várias passagens dos Evangelhos que
Jesus ensinou os seus discípulos a
obedecer fielmente os mandamentos
que Deus deu a Moisés.

Mas a pregação do Senhor é
acompanhada, sem nenhuma
dúvida, por um ar novo e libertador.
É verdade que Jesus desenvolveu um
conjunto de ensinamentos que já
conhecíamos pelo Antigo
Testamento, tais como a necessidade
de agir com reta intenção, de
perdoar e amar a todas as pessoas,
sem exceção, particularmente os
pobres e pecadores. E que Nele se
cumpriram as antigas promessas que
Deus fez aos profetas. Mas, ao
mesmo tempo, a sua chamada se
dirige de um modo radical e
peremptório não somente a um
determinado povo, mas a todos os



seres humanos, os chama – um por
um – pelo próprio nome.

A rejeição do seu povo

Essa novidade da presença e ação de
Cristo também é percebida de uma
maneira que pode parecer
desconcertante à primeira vista: há
muitos que rejeitam: tanto a Deus
como aos seus ensinamentos. Ele
veio para os seus, mas os seus não o
receberam (Jo 1,11), explica São João.
Esta rejeição do seu povo dá um
relevo maior ainda à doação
incondicional do Senhor, a sua
entrega, cheia de amor pela
humanidade.

Foi essa rejeição dos seus que o levou
à morte e à morte de Cruz. Uma
morte que Jesus aceitou livremente e
que constituiu um sacrifício único e
definitivo, fonte de salvação para
todos os homens.

Um Deus fiel



Deus é fiel à sua promessa e o poder
do mal não conseguiu fazer nada
contra a doação divina de Jesus,
como a ressurreição deixa claro. A
força salvadora que Deus introduziu
no mundo por meio da Encarnação
do seu Filho Jesus, Morto numa cruz
e Ressuscitado, constitui uma
novidade absoluta: uma novidade
perene e universal.

Essa novidade está presente na
pregação apostólica desde o
princípio, quando os apóstolos e
discípulos de Jesus partiram para
pregar, com uma alegria
indescritível, a mensagem cristã,
primeiro na Judéia, depois em todos
os países do Império Romano e,
finalmente, no mundo inteiro.

Sua mensagem era que Jesus havia
ressuscitado e, portanto, se Ele tinha
ressuscitado, o mundo podia mudar:
toda mulher, todo homem, podia,
pode mudar, porque não estamos



mais ferreamente sujeitos à lei do
pecado e da morte eterna: Jesus
sentado à direita do Pai nos disse: Eu
faço novas todas as coisas (Ap 21,5).
Em Cristo, Deus tomou em suas mãos
as rédeas do mundo e da história
humana para levá-la à sua plena
realização. Essa é a razão pela qual
os cristãos da primeira hora, apesar
das dificuldades que tiveram que
superar, olharam para o futuro com
esperança e otimismo, e
transmitiram a sua fé a todos que os
cercavam.

A vida eterna após a morte

No mundo pagão, as pessoas
costumavam pensar na vida após a
morte como uma simples repetição
do tempo passado. Os antigos
pensavam que o cosmos sempre
existiu e que, através de grandes
mutações cíclicas, duraria para
sempre. Seguindo o mito do eterno



retorno, tudo o que aconteceu antes
aconteceria novamente mais tarde.

Preso neste contexto antropológico
religioso, o ser humano pensava que
só poderia salvar-se fugindo do
material, através de uma espécie de
êxtase espiritual, que o ajudaria a
separar-se da carne, ou a viver neste
mundo, como disse São Paulo, sem
objetivo e sem esperança (cf. 1 Tess
4,13; Ef 2,).

Nos primeiros séculos do
cristianismo, os pagãos eram guiados
por uma ética mais ou menos
íntegra: acreditavam em Deus e
frequentemente lhe davam culto,
buscando proteção e consolo nele.
Mas faltava a esperança segura de
um futuro feliz. A morte para eles
era um enigma que exigia um
sentido mais completo.

O cristão é realista



O desejo de viver eternamente, para
sempre, é uma aspiração profunda
do homem, como filósofos, escritores,
artistas, poetas – e especialmente as
pessoas que amam – de todos os
tempos demonstraram. O homem
tem fome de eternidade. Esse anseio
de eternizar-se e perpetuar-se se
manifesta de diferentes maneiras: na
forma de dirigir os seus projetos, no
desejo de sobreviver e de perdurar,
por meio dos filhos; na aspiração de
influir na vida de outras pessoas ou
de ser reconhecido ou lembrado no
futuro... Em todas essas
manifestações pode-se adivinhar o
anseio, genuinamente humano, de
eternidade.

Muitas pessoas acreditam na
imortalidade da alma. Outras
entendem essa imortalidade como
uma reencarnação. E, por fim, há
aqueles que se empenham em
alcançar, apesar do fato inevitável da
morte, um bem-estar material e um e



um reconhecimento social a todo
custo. Por esse caminho, não
chegarão a satisfazer plenamente
estes anseios, entre outras coisas
porque o bem-estar e o
reconhecimento não dependem
somente da própria vontade.

Neste contexto, o cristão é
profundamente realista: sabe que,
com a morte, se desvanecerão para
sempre todos os sonhos humanos
fátuos.

Nesse dilema de morte /
imortalidade, o cristão tem a certeza
de que Deus o criou à sua imagem e
semelhança (cf. Gn 1, 27); e sabe que,
quando a prova suprema se
aproximar, Cristo o confortará,
convertendo a sua angústia da morte
em dor que colabora com a
redenção. Ele está convencido de que
o próprio Jesus, a quem serviu,
imitou e amou nesta terra, o



receberá no Céu, enchendo-o de
glória e felicidade.

O cristão também sabe com certeza
que, graças à imensa e alegre
verdade da fé, graças a Cristo, a
morte, o seu último inimigo nesta
terra (1 Cor 15,26), não será o fim de
tudo: depois dela, alcançará a visão
eterna de Deus e a ressurreição do
corpo no final dos tempos, quando
todas as coisas se cumprirem em
Cristo.

A vida não termina aqui: é por isso
que estamos convencidos de que o
sacrifício oculto e a generosa entrega
de milhões de pessoas que ninguém
conhece têm um significado
profundo e alcançarão a sua justa
recompensa na vida após a morte:
uma recompensa que, pela infinita
misericórdia de Deus, superará
qualquer bem a que o homem possa
aspirar. “Se alguma vez te
intranquilizas com o pensamento da



nossa irmã a morte – porque te vês
tão pouca coisa! – anima-te e
considera: que será esse Céu que nos
espera, quando toda a formosura e
grandeza, toda a felicidade e Amor
infinitos de Deus se derramarem
sobre o pobre vaso de barro que é a
criatura humana, e a saciarem
eternamente, sempre com a
novidade de uma aventura
nova?” (São Josemaria, Sulco, n. 891).

O tempo presente

Embora a novidade cristã se refira
principalmente à outra vida, ao além,
a Igreja nos ensina que a novidade
da ressurreição de Cristo já está
presente e se manifesta de certa
forma nesta terra. Embora não
saibamos quanto o universo vai
durar na forma como o conhecemos,
podemos dizer desse ponto de vista,
que já estamos "no fim dos tempos",
com a alegria de saber que o mundo



já foi redimido, porque Cristo venceu
a morte, o demônio e o pecado.

O reino de Deus está no meio de vós
(Lc 17, 21) lemos nos Evangelhos. O
que essa expressão significa: "no
meio"? Com ela se denomina, para
quem tem fé, não apenas uma
presença externa, mas uma presença
íntima, interior. Cristo está dentro da
alma em graça, com uma presença
real, atual e efetiva, embora essa
presença não seja ainda totalmente
visível e plena.

Todas essas coisas aconteceram a eles
como um exemplo e foram escritas
para a nossa lição, para quem chegou
a plenitude dos tempos (cf. 1Cor 10,
11). Em certo sentido, a renovação foi
antecipada, como mostra a santidade
da Igreja. Vede que grande amor o Pai
nos mostrou: que nos chamemos
filhos de Deus e o sejamos de fato. Por
isso o mundo não nos conhece, porque
não o conheceu (Cf. 1 Jo 3, 1). Mas



ainda não chegou o momento em que
apareceremos gloriosos com ele (cf.
Col. 3, 4), quando seremos
semelhantes a Deus, porque nós o
veremos como Ele é (Jo 3, 2) (Concílio
Vaticano II, Const. Lumen Gentium, n.
48).

No meio do mundo, sem ser
mundanos

A Igreja é a depositária, nesta terra,
da presença antecipada do Reino de
Deus, e por isso, mesmo anda como
peregrinação neste mundo, todo o
poder redentor de Deus já está
operando de alguma forma no
presente, por meio da palavra
revelada e dos sacramentos,
especialmente o sacramento da
Eucaristia.

Esta força redentora manifesta-se
também na vida santa dos cristãos
que vivem no meio do mundo sem
serem mundanos (cf. Jo 17, 14). O
cristão está diante do mundo e vive



no mundo depois de Christus, ipse
Christus: como outro Cristo, como o
próprio Cristo. Isso estabelece uma
harmonia íntima entre a vida da
Igreja e de cada fiel, entre o
momento presente – tempo da graça
– e o tempo final – tempo de
plenitude. Essa tensão entre o tempo
presente e a eternidade tem muitas
consequências para a vida do cristão
e para sua compreensão do mundo.

O cristão que vive por e para Deus se
esforça para tornar essa boa notícia
divina conhecida para os que o
rodeiam. Na vida futura, esse estado
de graça e vida sobrenatural será
transformado em um estado de
glória. O homem alcançará a
plenitude da imortalidade com a
ressurreição dos mortos.

No entanto, na vida presente,
embora esteja aperfeiçoada pela
graça, a existência humana goza de
sua própria autonomia, mas não



absoluta, em muitas áreas diferentes:
o pessoal, a família, o social, o
político. A vida sobrenatural acolhe a
natureza humana, a aperfeiçoa e a
traz à plenitude, mas sem substituí-la
ou anulá-la.

Essa tensão entre o presente e a
eternidade também se manifesta no
conceito cristão de tempo e história.
O pensamento pagão cai no
fatalismo: o acontecer humano já
estaria planejado e determinado pelo
fatum pelo destino. O tempo
transcorre intocado e destemido,
como um espectador passivo e
silencioso que abraça o curso da
história.

Mas o tempo cristão não é apenas um
tempo que passa, perecível, mas um
tempo que Deus nos dá para o nosso
aperfeiçoamento e progresso: é um
tempo de redenção, em que atua da
Providência divina para levar a



cumprimento o mundo e história
humana.

O Senhor quis contar com a resposta
lúcida e livre dos seres humanos.
Conta com as orações dos santos e as
boas ações de milhares de pessoas,
que influenciam decisivamente o
curso da história. Fomos criados à
imagem de Deus e é por isso que
podemos influenciar a história,
mudar a história: às vezes para pior,
como aconteceu com o pecado de
Adão e Eva e com os pecados de
todos os homens, mas acima de tudo
para melhor, quando as criaturas
participam ativamente na realização
dos planos divinos, já que o evento
mais relevante e eficaz, o evento que
mudou radicalmente a história do
mundo, foi a Encarnação do Filho de
Deus.

Com seu fiat, Maria forneceu a mais
profunda e duradoura colaboração
humana aos planos divinos,



acolhendo o Filho de Deus em seu
ventre e mudando o curso da
história.

Em sua vida terrena, os cristãos
sabem que são pecadores, assim
como os outros homens, mas há algo
que os distingue: eles estão
convencidos de que a melhor
maneira de aproveitar o tempo e
melhorar o mundo que Deus nos
confiou é por meio da sua conversão
e serviço a Deus. Desta forma, de
alguma maneira, o tempo é
humanizado. “A criação tem sua
própria bondade e perfeição, mas
não saiu totalmente das mãos do
Criador. Foi criada "em um estado de
caminho" (In statu viae) em direção a
uma perfeição final ainda a ser
alcançada, para a qual Deus a
destinou. Chamamos providência
divina às disposições pelas quais
Deus conduz a obra de sua criação
em direção a esta



perfeição” (Catecismo da Igreja
Católica, n. 302).

Deus não queria fazer tudo sozinho
desde o começo, queria contar com a
inteligência e colaboração
perseverante das criaturas, levando-
as para o seu fim.

Habitualmente, o poder salvador de
Deus está presente na vida de cada
pessoa de maneira íntima e
reservada. E a Providência divina
influencia o curso da história da
mesma maneira, não por grandes
eventos, mas por eventos
aparentemente pequenos.

Por isso, o Senhor nos convida a nos
abandonar com confiança: Portanto,
não vivais preocupados, dizendo: ‘Que
vamos comer? Que vamos beber?
Como nos vamos vestir?’. Os pagãos é
que vivem procurando todas essas
coisas. Vosso Pai que está nos céus
sabe que precisais de tudo isso. Buscai
em primeiro lugar o Reino de Deus e a



sua justiça, e todas essas coisas vos
serão dadas por acréscimo. (Mt 6,
31-33).

“Deus – escreve São Josemaria – que
é a Formosura, a Grandeza, a
Sabedoria, anuncia-nos que somos
seus, que nos escolheu como termo
do seu amor infinito. É preciso uma
forte vida de fé para não
desvirtuarmos esta maravilha que a
Providência Divina deposita em
nossas mãos. Fé como a dos Reis
Magos: a convicção de que nem o
deserto, nem as tempestades, nem a
tranquilidade dos oásis nos
impedirão de chegar à meta do
Presépio eterno: a vida definitiva
com Deus” (São Josemaria, É Cristo
que passa, nº 32).

Desde o início da sua existência
terrena, Deus cumulou a que seria a
Mãe de seu filho com uma
extraordinária abundância de dons
humanos e sobrenaturais. Concebida



sem pecado original, ela é cheia de
graça. (cf. Lc 1:28). Na existência da
Virgem Maria, em meio a infinitas
provações e incertezas, venceu
heroicamente a fé, e com o seu
exemplo, sustentou na fé os
primeiros discípulos. No final da sua
vida, livre de todo pecado, ela foi
assunta ao Céu em corpo e alma,
para participar para sempre, da
glória do Senhor, como Rainha dos
Anjos e de toda a criação.

Nela, se verificou plenamente a
promessa divina de levar todos os
homens à glória. Por esta razão,
Nossa Senhora é, para cada pessoa, 
"spes nostra", nossa esperança: o
farol que nos ilumina e a razão da
nossa esperança.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-vida-apos-a-

https://opusdei.org/pt-br/article/a-vida-apos-a-morte-a-esperanca-do-cristao/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-vida-apos-a-morte-a-esperanca-do-cristao/


morte-a-esperanca-do-cristao/
(14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-vida-apos-a-morte-a-esperanca-do-cristao/

	A vida após a morte, a esperança do cristão

