
opusdei.org

A unidade poética da
mensagem de São
Josemaria

Marcela Duque, vencedora do
Prêmio Adonáis de poesia e
editora da Rialp, foi uma das
palestrantes na apresentação
da edição número 100, em
castelhano, de Caminho. Em
sua fala, ela abordou a
mensagem poética do Opus Dei,
o dom literário de São
Josemaria e o valor literário e
espiritual de sua mensagem.

04/12/2025



Boa tarde a todos, e muito obrigada
pelo convite para participar deste ato
e a Fidel por seu trabalho na edição
100 de Caminho. Pediram-me
algumas reflexões sobre São
Josemaria como escritor. O melhor
que posso fazer é, talvez, remeter-vos
à edição de Fidel e a outros livros e
estudos escritos a este respeito.
Penso, especialmente, no sacerdote,
poeta e crítico literário chileno,José
Miguel Ibañez Langlois e em seu
livro sobre São Josemaria como
escritor. Tenho, além disso, uma
grande dívida poética com Ibañez
Langlois, da qual gostaria de falar
hoje, pois seus escritos me
acompanharam durante muitos anos
em meu empenho por aprender mais
sobre a arte poética. Se tivesse que
resumir em uma linha tudo o que eu
aprendi de seus estudos é que na
poesia deve dar-se uma unidade de
som e de sentido, uma identidade
entre a forma e o conteúdo.

https://opusdei.org/pt-br/article/apresentacao-da-100a-edicao-de-caminho-na-biblioteca-nacional-espanhola/
https://opusdei.org/pt-br/article/apresentacao-da-100a-edicao-de-caminho-na-biblioteca-nacional-espanhola/
https://opusdei.org/pt-br/saint-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/saint-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/jose-miguel-ibanez-langlois/
https://opusdei.org/pt-br/article/jose-miguel-ibanez-langlois/


Ele atribui essa capacidade a poetas
como São João da Cruz, Jorge
Manrique, Francisco de Quevedo e
Pablo Neruda, e também o destaca
na obra escrita de São Josemaria,
especialmente em Caminho, no qual
a brevidade de cada ponto requer
grande precisão da linguagem,
tornando evidente que “a expressão
se cinge tanto ao que é expressado
que quase se identifica com ele”, ou
como o expressa poeticamente
Octavio Paz, “a forma que se ajusta
ao movimento / não é prisão mas
pele do pensamento”.

Trata-se de versos que me agradam
especialmente, pois “a pele do
pensamento” expressa bem a
natureza encarnada da arte, com a
qual tantos artistas cristãos
souberam se conectar por meio da
Encarnação do Verbo, fazendo-nos
pensar no “materialismo cristão” que
São Josemaria pregava.



Creio que nessa ideia de unidade
entre a forma e o conteúdo na arte
há três fios entrelaçados que eu
gostaria de explorar um pouco nesta
reflexão. São eles:

Que a mensagem do Opus Dei é
uma mensagem essencialmente
poética
Que São Josemaria possuía um
dom literário – poético – para
expressar essa mensagem
E que essa unidade entre o
conteúdo e a forma, entre o que
se diz e sua expressão, é
precisamente a natureza da
poesia.

1. A mensagem do Opus Dei tem
um caráter essencialmente poético

Começo pelo primeiro: sempre
pensei que a mensagem do Opus Dei
é particularmente poética. E não uso
a palavra “poética” aqui no sentido
de algo muito belo ou emocionante
(embora também sejam adjetivos que

1. 

2. 

3. 



eu usaria para descrever a
mensagem do Opus Dei), mas em um
sentido mais próprio.

Penso que São Josemaria também
pensava no espírito do Opus Dei
nesses termos. Isso é sugerido pela
frase que ele repetia “com um
repetido martelar” sugere que “a
vocação cristã consiste em
transformar em poesia heroica a
prosa de cada dia”, como se nisso se
encerrasse o “segredo” do Opus Dei:
“O milagre que o Senhor nos pede
é ... [o] converter a prosa diária em
decassílabos, em verso heroico, pelo
amor com que desempenhamos as
ocupações habituais”.

Esse converter a prosa diária em
decassílabos é um exercício poético –
de verdadeira poiesis,no sentido
grego – um verdadeiro fazer que 
transforma tanto o próprio olhar
quanto a realidade. Assim como o Rei
Midas transformava em ouro tudo o



que tocava, um cristão transforma a
prosa diária em poesia quando “lê“
essa prosa em chave de amor.

Pois bem, há outro sentido em que
São Josemaria pensa na santificação
dos leigos em termos poéticos. São
Josemaria não se referia a qualquer
tipo de poesia, mas à transformação
da prosa em decassílabos, “verso 
heroico”, pois sua mensagem de
santificação da vida cotidiana
constitui igualmente toda uma “épica
da vida diária”. Não se trata da épica
de um herói isolado, capaz de salvar
o universo com suas próprias forças,
mas da épica de um herói sustentado
pela força emprestada da comunhão
dos santos. Com diz São Josemaria
“nenhuma pessoa é um verso solto”,
mas “fazemos todos parte de um
mesmo poema divino”. São Paulo
expressa o mesmo conceito na carta
aos Efésios: somos um poema de
Deus – obra sua – criados em Cristo –
Caminho, Verdade e Vida – para que



caminhássemos nas boas obras. Aí
está também a chave do título do
livro que hoje celebramos.

2. São Josemaria tinha um dom
literário – autenticamente poético
– para expressar esta mensagem.

Passo agora ao segundo ponto: São
Josemaria tinha um dom literário –
genuinamente poético – para
expressar essa mensagem. Isso talvez
seja muito conhecido, mas devo à
edição de Fidel a descoberta de uma
carta na qual São Josemaria confessa
ter escrito poemas em sua juventude,
versos que assinava com o
pseudônimo “O clérigo Coração”.
Nela, ele parece envergonhar-se
desses poemas, mas não da
sensibilidade de onde eles brotaram:
de seu coração, que ele descreve
como “um pássaro louco que está
enjaulado no peito e no qual cabem,
bem amplamente, carinhos do céu e
da terra”.



Ubi amor, ibi oculus: onde há amor,
lá está o olho, lá há visão. É um dom
divino o fato de que seu grande
coração, graças ao qual tinha essa
capacidade de ver, ter sido
acompanhado de dotes para
acompanhar essa visão com grande
beleza e simplicidade. Ibáñez
Langlois resume perfeitamente o
dom de línguas de São Josemaria:
“uma riqueza, variedade e
versatilidade grandes de léxico; uma
verdadeira paixão pela palavra exata
e pela propriedade semântica; a
rijeza do dizer castelhano castiço; a
permanente cortesia da clareza; a
fluidez de sua prosa, qualificada pelo
talento memorável de falar como
escreve e de escrever como fala, com
simplicidade coloquial e precisão
conceitual ao mesmo tempo; o dom
da síntese e a economia do estilo
lapidar e sentencioso; a liberdade
criadora da fantasia; o uso e a
invenção da imagem sensível, da
metáfora e da parábola para



exprimir altos significados
espirituais; a emoção contida e
temerosa do impulso lírico; a
habilidade do contraste e do
contraponto, do jogo de palavras e do
paradoxo; a propensão a seguir os
declives espontâneos da linguagem
sem jamais trair o fio central da ideia
ou do sentimento; a graça e o senso
do humor”.

Se Caminho já se tornou um clássico
da literatura, é porque o insight de
São Josemaria sobre as coisas do
mundo e do espírito era
acompanhado por um grande dom
de línguas, com uma vivacidade
excepcional de expressão.

Fidel Sebastián descreve os pontos de
Caminho como “aforismos
dialogados”, dirigidos a Deus e ao
leitor, com um tom direto, inclusive
ousado. Creio que essa é a primeira
impressão de qualquer leitor: a
sensação de entrar em uma conversa



íntima e coloquial, pessoa para
pessoa. Esse é o motivo pelo qual 
Caminho é um livro ameno, com um
tom direto que fere quando deve
ferir e inspira quando deve inspirar:
“São coisas que te digo ao ouvido, em
confidência de amigo, de irmão, de
pai”.

Cada um terá sua própria história do
primeiro encontro com Caminho. A
minha remonta aos dias da minha
Primeira Comunhão. Era o presente
que a diretora do colégio dava a
todas as meninas do segundo ano do
ensino fundamental. Havia uma
dedicatória, escrita à mão,
convidando-nos a ler um ponto todas
as noites, antes de dormir.

Posso dizer que o conselho me
acompanhou por muitos anos. Na
verdade, não porque eu lesse todos
os dias, mas porque arraigou em
mim a ideia de que era um livro para
ler aos goles, que sempre estava lá



disposto a dispensar um pouco de
sabedoria, um ponto para reflexão;
um livro para abrir de vez em
quando, às vezes inclusive como um
jogo para ver aonde o ar nos levaria
naquele dia.

Muitos anos depois descobri dois
decassílabos em um ponto conhecido
que se tornaram imediatamente
memoráveis e que suscitaram um
poema de adolescente – como
aqueles dos quais São Josemaria se
envergonhava, e dos quais eu
também me envergonho – que nunca
verá a luz do sol, mas ao qual tenho
um carinho especial. Os decassílabos
de São Josemaria são:

“Não voes como ave de capoeira,
quando podes subir como as
águias” (Caminho, 7).

Como Fidel também recorda na
introdução, São Josemaria
costumava chamar de “gaiticas” os
pontos de Caminho e aqueles que



escrevia em cartões soltos. Ele
explicava que o nome era uma
referência ao fato de que, “se não se
sopra, não soam. Cada um pode fazê-
las soar segundo sua arte”. É a arte
de São Josemaria que faz com suas
gaiticas ressoem em crianças que
mal fizeram a Primeira Comunhão,
em pessoas que pouco sabem de
Cristo ou que estão há muitos anos
longe dele, em quem tem desejos de
conhecê-lo melhor, e até em santos
anônimos, “da porta ao lado”, como
dizia o Papa Francisco

3. O valor literário e espiritual de
sua mensagem: unidade entre o
material e o espiritual

Chegamos agora ao terceiro ponto,
que é uma síntese dos dois
anteriores. A primeira ideia era que
a mensagem do Opus Dei é
essencialmente poética; a segunda
que São Josemaria soube expressá-la
com grande talento poético. Daí



nasce a terceira: São Josemaria
consegue uma verdadeira unidade
entre a forma de expressão e o que é
expressado. Isso, que é a natureza da
poesia, converte-se em todo um
símbolo da mensagem poética do
Opus Dei, o de transformar a prosa
diária em decassílabos.

Em outras palavras, uma das
mensagens centrais do Opus Dei,
descobrir o espiritual no sensível, é
também a própria essência de toda a
arte e a poesia, na medida em que
revelam o universal no singular e o
espiritual no sensível. Dizíamos
anteriormente que a mensagem do
Opus Dei compartilha com a poesia a
tarefa de ver que as coisas materiais
não se esgotam em sua materialidade
mas podem ser expressão de uma
realidade espiritual ou ser imagens
que transcendem a si mesmas. São
Josemaria explicava que seu objetivo
com Caminho era “preparar um
plano inclinado muito longo, para



que as almas fossem subindo pouco a
pouco, até conseguirem
compreender a chamada divina,
chegando a ser almas contemplativas
no meio da rua”. “Ser contemplativos
no meio do mundo” é outra
expressão que resume a mensagem
poética do Opus Dei: a vocação de
unir o céu e a terra, que exige
cultivar um olhar simbólico capaz de
reconhecer o caráter sacramental do
mundo, “o quid divinum” presente
em tudo o que é material, pois as
coisas mais comuns – afirma São
Josemaria – “transborda[m] da
transcendência de Deus”.

É também por isso que, como
observa Pedro Antonio Urbina em
um estudo sobre a imagem em
Caminho, as imagens que São
Josemaria costuma utilizar são as de
“um mundo fundamentalmente
urbano e doméstico, cotidiano”,
próprias dessas realidades
mundanas que é preciso santificar.



Esse olhar contemplativo, tão
evidente em seus escritos, tem um
tom lírico inconfundível, mas
também é fruto de sua vida
espiritual, de seu olhar enamorado.
Sua escrita está cheia de imagens
cotidianas porque seu olhar
consegue enxergar nelas todo um
universo espiritual. Por isso que toda
realidade espiritual lhe serve para
abrir considerações sobrenaturais.

Em um ponto de Caminho que
sempre me agradou especialmente,
São Josemaria, assim como antes
Francisco de Quevedo, converte algo
tão comum como o pó em uma
imagem tanto de nossa natureza
caída, quanto de nossa natureza
endeusada, conseguindo uma tensão
perfeita entre a gravidade e a graça
(como diria Simone Weil, que agora 
Rosalía pôs na moda). É um ponto
genial que nos leva do solo ao céu e
de volta ao solo, mas já com uma
visão (e que talvez sirva também

https://pt.wikipedia.org/wiki/Rosal%C3%ADa


para iluminar a citação de Simone
Weil usada por Rosalía em seu disco:
"o amor não é consolo, é luz"):

“És pó sujo e caído. – Ainda que o
sopro do Espírito Santo te levante
sobre todas as coisas da terra e te
faça brilhar como o ouro, ao
refletires nas alturas, com a tua
miséria, os raios soberanos do Sol da
Justiça, não esqueças a pobreza da
tua condição. Um instante de
soberba te faria voltar ao chão, e
deixarias de ser luz para ser lodo”
(Caminho, 599).

Antes de passar o microfone a Fidel,
termino com outro dos meus pontos
favoritos, que me lembra o
fragmento de Safo que afirma que o
mais belo sobre esta negra terra é o
que mais se ama. Trata-se de um
ponto que consegue capturar a
imaginação e o coração. Ele nos
submerge nas considerações mais
emocionantes sobre a grandeza de



toda a criação e, quando pensamos já
ter alcançado a plenitude, consegue
alargar ainda mais o horizonte para
apresentar uma visão do seguimento
de Cristo como a aventura mais
apaixonante.

Esse ponto que me faz pensar em
uma orquestra da qual São Josemaria
é o maestro que aos poucos convida
outros instrumentos a se unirem à
orquestra, cada vez com mais
expressividade e volume, marcando
silêncios – eloquentes reticências –
no lugar perfeito. Tudo culmina em
um final apoteótico, pois, como dizia
o poeta e pintor David Jones, a
Eucaristia é o sinal mais eficaz em
nosso mundo, pois aponta para a
própria realidade:

“Considera o que há de mais formoso
e grande na terra..., o que apraz ao
entendimento e às outras
potências..., o que é recreio da carne
e dos sentidos... E o mundo, e os



outros mundos que brilham na noite:
o Universo inteiro.

E isso, mais todas as loucuras do
coração satisfeitas..., nada vale, é
nada e menos que nada, ao lado
deste Deus meu! – teu! – tesouro
infinito, pérola preciosíssima,
humilhado, feito escravo, aniquilado
sob a forma de servo no curral onde
quis nascer, na oficina de José, na
Paixão e na morte ignominiosa..., e
na loucura de Amor da Sagrada
Eucaristia“ (Caminho, 432).

Com estas palavras de Caminho, dou
lugar a Fidel Sebastián que vai
resumir para nós a aventura que
viveu para preparar esta edição
especial, número 100.

Marcela Duque

Fotos de: Pablo Pérez Tomé



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-unidade-
poetica-da-mensagem-de-sao-josemaria/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-unidade-poetica-da-mensagem-de-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-unidade-poetica-da-mensagem-de-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-unidade-poetica-da-mensagem-de-sao-josemaria/

	A unidade poética da mensagem de São Josemaria

