
opusdei.org

A ternura é o sinal
próprio da presença
de Jesus

Na Audiência dessa semana o
Papa Francisco nos encoraja a
deixarmo-nos conduzir pela fé,
esperança e caridade, para
assim gerarmos um mundo
novo e melhor, seguindo os
passos de Jesus.

30/09/2020

Amados irmãos e irmãs, bom dia!

Nas últimas semanas, refletimos
juntos, à luz do Evangelho, sobre



como curar o mundo que sofre de
um mal-estar que a pandemia
realçou e acentuou. Já havia o mal-
estar: a pandemia realçou-o mais,
acentuou-o. Percorremos os
caminhos da dignidade, da 
solidariedade e da subsidiariedade,
caminhos indispensáveis para
promover a dignidade humana e o 
bem comum. E, como discípulos de
Jesus, começamos a seguir os seus
passos, optando pelos pobres, 
reconsiderando o uso dos bens
ecuidando da casa comum. No meio
da pandemia que nos aflige,
ancoramo-nos nos princípios da 
doutrina social da Igreja, deixando-
nos guiarpela fé, pela esperança e pela
caridade. Aqui encontramos uma
ajuda sólida para sermos agentes de
transformação que fazem sonhos
grandiosos, que não se detêm nas
mesquinharias que dividem e
magoam, mas encorajam a gerar um
mundo novo e melhor.



Gostaria que este percurso não
termine com estas minhas
catequeses, mas que possamos
continuar a caminhar juntos,
"mantendo os olhos fixos em
Jesus" (Hb 12, 2), como ouvimos no
início; o nosso olhar em Jesus que
salva e cura o mundo. Como o
Evangelho nos mostra, Jesus curou os
doentes de todos os tipos (cf.Mt 9,
35), restituiu a vista aos cegos, a
palavra aos mudos e audição aos
surdos. E quando curava doenças e
enfermidades físicas, também curava
o espírito perdoando pecados,
porque Jesus perdoa sempre, bem
como as "dores sociais" incluindo os
marginalizados (cf.Catecismo da
Igreja Católica, 1421). Jesus, que
renova e reconcilia cada criatura (cf.
2 Cor 5, 17; Cl 1, 19-20), concede-nos
os dons necessários para amar e
curar como ele sabia fazer (cf.Lc 10,
1-9; Jo 15, 9-17), para cuidar de todos
sem distinção de raça, língua ou
nação.

https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html


Para que isto aconteça realmente,
precisamos de contemplar e apreciar
a beleza de cada ser humano e de
cada criatura. Fomos concebidos no
coração de Deus (cf.Ef 1, 3-5). "Cada
um de nós é o fruto de um
pensamento de Deus. Cada um de
nós é querido, cada um de nós é
amado, cada um é necessário"(Bento
XVI,Homilia para o Início do
Ministério Petrino [24 de abril de
2005]; cf. Laudato si', 65). Além disso,
cada criatura tem algo a dizer-nos
sobre Deus Criador (cf. Enc. Laudato
si', 69.239). Reconhecer esta verdade
e dar graças pelos vínculos íntimos
da nossa comunhão universal com
todas as pessoas e todas as criaturas
ativa "um cuidado generoso e cheio
de ternura" (ibid., 220). Ajuda-nos
também a reconhecer Cristo presente
nos nossos irmãos e irmãs pobres e
sofredores, a encontrá-los e a ouvir o
seu clamor e o clamor da terra que
lhes faz eco (cf.ibid., 49).

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#65
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#69
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#239
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#220
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#49


Mobilizados interiormente por estes
clamores que reclamam de nós outra
linha de ação (cf.ibid., 53), reclamam
uma mudança, poderemos contribuir
para a cura das relações com os
nossos dons e capacidades (cf.ibid.,
19). Poderemos regenerar a
sociedade e não voltar à chamada
"normalidade", que é uma
normalidade doentia, aliás, estava
doente já antes da pandemia: a
pandemia realçou-a! "Agora voltemos
à normalidade": não, assim não pode
ser, porque esta normalidade estava
doente de injustiças, desigualdades e
degradação ambiental. A
normalidade a que somos chamados
é a do Reino de Deus, onde "os cegos
veem e os coxos andam, os leprosos
ficam limpos e os surdos ouvem, os
mortos ressuscitam e a Boa Nova é
anunciada aos pobres" (Mt 11, 5). E
ninguém faz de contas olhando para
o outro lado. É isto que temos de
fazer para mudar. Na normalidade
do Reino de Deus o pão chega a todos

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#53
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#19


e sobra, a organização social baseia-
se em contribuir, partilhar e
distribuir, não em possuir, excluir e
acumular (cf.Mt 14, 13-21). O gesto
que faz progredir uma sociedade,
uma família, um bairro, uma cidade,
todos, é doar-se, dar, que não é dar
esmola, mas uma dádiva que vem do
coração. Um gesto que afasta o
egoísmo e a ansiedade de possuir.
Mas o modo cristão de o fazer não é
um modo mecânico: é um modo
humano. Nunca conseguiremos sair
da crise que emergiu da pandemia,
mecanicamente, com novos
instrumentos - que são muito
importantes, que nos fazem ir em
frente e dos quais não devemos ter
medo - mas sabendo que os meios
mais sofisticados poderão fazer
muitas coisas, mas uma coisa eles
nunca poderão fazer: a ternura. E a
ternura é o próprio sinal da presença
de Jesus. Aproximar-se do outro para
caminhar, para curar, para ajudar,
para se sacrificar pelo outro.



Assim, a normalidade do Reino de
Deus é importante: que o pão chegue
a todos, a organização social se
baseie em contribuir, partilhar e
distribuir, com ternura, e não em
possuir, excluir e acumular. Pois no
final da existência nada levaremos
para a outra vida!

Um pequeno vírus continua a causar
feridas profundas e a expor as nossas
vulnerabilidades físicas, sociais e
espirituais. Pôs a nu a grande
desigualdade que reina no mundo:
desigualdade de oportunidades, de
bens, de acesso aos cuidados
médicos, à tecnologia, à educação:
milhões de crianças não podem ir à
escola, e assim por diante. Estas
injustiças não são naturais nem
inevitáveis. São obra do homem, vêm
de um modelo de crescimento
separado dos valores mais
profundos. O desperdício das sobras
de refeições: com esse desperdício
podemos dar de comer a todo o



mundo. E isto fez com que muitas
pessoas perdessem a esperança e
aumentou a incerteza e a angústia. É
por isso que, para sair da pandemia,
temos de encontrar a cura não só
para o coronavírus - que é
importante! - mas também para os
grandes vírus humanos e
socioeconômicos. Não devemos
escondê-los, dando uma pincelada
para que não possam ser vistos. E
certamente não podemos esperar
que o modelo econômico subjacente
ao desenvolvimento injusto e
insustentável resolva os nossos
problemas. Não o fez nem o fará,
pois não o pode fazer, apesar de
alguns falsos profetas continuarem a
prometer "o efeito dominó" que
nunca chega ("Trickle-down effect"
em inglês, "derrame" em espanhol
[cf.Evangelii gaudium, 54.]). Ouvistes
o teorema do copo: o importante é
que o copo se encha e assim depois
cai sobre os pobres e sobre os
demais, e recebem riquezas. Mas há

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#N%C3%A3o_a_uma_economia_da_exclus%C3%A3o


um fenômeno: o copo começa a
encher-se e quando está quase cheio,
cresce, cresce e cresce mas nunca
acontece o efeito dominó. Deve-se ter
cuidado.

Precisamos trabalhar urgentemente
para gerar boas políticas, para
conceber sistemas de organização
social que recompensem a
participação, o cuidado e a
generosidade, e não a indiferença, a
exploração e os interesses
particulares. Devemos ir em frente
com ternura. Uma sociedade
solidária e equitativa é uma
sociedade mais saudável. Uma
sociedade participativa - onde os
"últimos" são considerados os
"primeiros" - fortalece a comunhão.
Uma sociedade onde a diversidade é
respeitada é muito mais resistente a
qualquer tipo de vírus.

Coloquemos este caminho de cura
sob a proteção da Virgem Maria,



Nossa Senhora da Saúde. Ela, que
carregou Jesus no seu ventre, nos
ajude a ter confiança. Animados pelo
Espírito Santo, poderemos trabalhar
juntos para o Reino de Deus que
Cristo inaugurou, vindo até nós,
neste mundo. É um Reino de luz no
meio da escuridão, de justiça no meio
de tantos ultrajes, de alegria no meio
de tanta dor, de cura e salvação no
meio da doença e da morte, de
ternura no meio do ódio. Que Deus
nos conceda "viralizar" oamor e
globalizar a esperança à luz da fé.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-ternura-e-o-
sinal-proprio-da-presenca-de-jesus/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-ternura-e-o-sinal-proprio-da-presenca-de-jesus/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-ternura-e-o-sinal-proprio-da-presenca-de-jesus/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-ternura-e-o-sinal-proprio-da-presenca-de-jesus/

	A ternura é o sinal próprio da presença de Jesus

