
opusdei.org

A televisão ao
serviço da dignidade
do homem

Há dois mil anos, os oradores
do foro, desde Demóstenes a
Cícero, eram os protagonistas
da opinião pública. Por volta do
ano mil, foi a vez dos copistas
que transcreviam os textos
gregos e latinos nos mosteiros;
depois, também, os poetas,
narradores e pintores da Idade
Média e do Renascimento.
Assim continuou até que, no
século XX – com o
desenvolvimento da rádio, e,
sobretudo, com o aparecimento
da televisão – os meios de



comunicação multimédia se
converteram em protagonistas
da opinião pública.

24/02/2020

Longe de um catastrofismo estéril,
São Josemaria revela uma visão
claramente evangélica,
estimulando a um compromisso
construtivo.

Há dois mil anos, os oradores da
praça pública, desde Demóstenes a
Cícero, eram os protagonistas da
opinião pública. Por volta do ano mil,
foi a vez dos copistas que
transcreviam os textos gregos e
latinos nos mosteiros; depois,
também, os poetas, narradores e
pintores da Idade Média e do
Renascimento. Assim continuou até
que, no século XX – com o
desenvolvimento da rádio, e,



sobretudo, com o aparecimento da
televisão – os meios de comunicação
multimídia se converteram em
protagonistas da opinião pública.

Contudo, o papel preponderante
assumido pelos profissionais dos
meios de comunicação não tem sido
determinado apenas pelo
desenvolvimento da tecnologia. As
causas são muito mais profundas.
Até metade do século XX, a política,
na cultura ocidental, era um guia
efetivo da humanidade e, deste
modo, só através da autoridade dos
políticos – fossem leigos ou clérigos –
e como a sua aprovação, os oradores
e escritores podiam influir na
opinião pública. Depois da Segunda
Guerra Mundial, as finanças e a
macroeconomia tomaram as rédeas –
primeiro no Ocidente e, depois, em
todo o planeta – exercendo um poder
globalizado e absoluto através dos
meios de comunicação telemática e
relegando a política para funções



subservientes, de natureza
meramente administrativa. E assim
surge o papel preeminente dos
profissionais da comunicação.

Já no princípio desta era telemática,
São Josemaria Escrivá tinha
diagnosticado – com intuição
profética – tanto o enorme bem que
podia proceder das perspectivas que
se abriam no campo da
comunicação, como a perigosa
influência que os novos meios de
comunicação podiam exercer se
dominados por pessoas que, com a
mira no lucro, prescindindo dos
valores morais, fomentassem o
hedonismo, a corrupção e a
desonestidade.

E dizia também que o problema não
está na novidade dos modernos
meios de comunicação, mas sim nas
pessoas, que são – como sempre – as
únicas responsáveis do bem ou do
mal. As descobertas científicas, os



meios tecnológicos são um
enriquecimento para a humanidade,
sempre que estejam ao serviço da
dignidade do homem.

São Josemaria alertava para os que
se servem sectariamente dos meios
de comunicação para desinformar e
lesar a verdade: “Não oculto que me
repugna o sensacionalismo de alguns
jornalistas que dizem a verdade a
meias. Informar não é ficar a meio
caminho entre a verdade e a
mentira. Isso nem se pode chamar
informação, nem é moral; nem se
podem chamar jornalistas aqueles
que misturam, com poucas meias
verdades, bastantes erros e mesmo
calúnias premeditadas: não se
podem chamar jornalistas porque
não são mais do que as engrenagens
— mais ou menos lubrificadas — de
qualquer organização propaladora
de falsidades, que sabe que serão
repetidas até a saciedade, sem má-fé,



pela ignorância e estupidez de
muitos”[1].

Com a mesma nitidez com que se
apercebia do perigo, indicava
também o remédio: “Tarefa do
cristão: afogar o mal em abundância
de bem. Não se trata de campanhas
negativas, nem de ser anti-nada. Pelo
contrário: viver de afirmação, cheios
de otimismo, com juventude, alegria
e paz; ver com compreensão a todos:
os que seguem a Cristo e os que O
abandonam ou não O conhecem. -
Mas compreensão não significa
abstencionismo nem indiferença,
mas atividade.”[2].

Não só me impressionou a visão de
futuro de Josemaria Escrivá, mas
também a solução que propunha.
Longe de um estéril catastrofismo,
mais do que indicar uma via de
escape, São Josemaria revela uma
abordagem evangélica, convidando a
assumir um compromisso



construtivo, recordando que para o
cristão qualquer situação é ocasião
de encontro com Cristo, através do
trabalho realizado com espírito de
serviço.

Este modo de compreender, de unir,
de viver com a alegria e a paz de
Cristo, levando ao próprio trabalho a
visão positiva de quem acredita que
o mal foi vencido, é o que me animou
a procurar soluções sem me deixar
vencer pelo peso de situações difíceis
ou de uma cultura dominante de
sinal contrário.

Certamente o compromisso dos
profissionais dos media pressupõe
uma responsabilidade muito maior,
pelo facto de através deles,
principalmente através da TV, se
chegar a uma enorme quantidade de
pessoas. De facto, nos seus primeiros
50 anos a TV conseguiu difundir
modelos de vida e, lamentavelmente,
com frequência foram modelos que



não correspondem aos modos de
pensar e de agir da maioria dos
telespectadores. Modelos distantes de
tradições e culturas das populações
locais, que afinal servem os
interesses de uma publicidade que
quer deslumbrar o público com o
fascinante “tudo é possível”, mas que
acaba por provocar um
distanciamento da parte do público.
Trata-se, sem dúvida, de um abuso de
poder que luta por impor os seus
modelos que convêm a interesses
nem sempre honestos, com uma
violência mais eficaz do que a da
força física.

São Josemaria via esse panorama à
luz do Evangelho, como uma
atualização da parábola do joio.

“Atravessamos uma época em que os
fanáticos e os intransigentes -
incapazes de admitir argumentos
alheios - se refugiam, classificando
de violentos e agressivos aqueles que



são as suas vítimas. Enfim, chama-
nos a atenção, quando se ouve
tagarelar muito de unidade, e talvez
seja difícil conceber quem possa
tolerar maior desunião entre os
próprios católicos, não já entre os
homens em geral.

“Eu nunca faço considerações
políticas, porque esse não é o meu
ofício. Para descrever
sacerdotalmente a situação do
mundo atual, basta pensar de novo
numa parábola do Senhor, a do trigo
e do joio. “O Reino dos Céus é como
alguém que semeou boa semente no
seu campo. Enquanto todos dormiam,
veio seu inimigo, semeou joio no meio
do trigo e foi embora”[3]. É claro, o
campo é fértil e a semente é boa; o
Senhor do campo lançou às mãos
cheias a semente no momento
propício, e com arte consumada,
também, preparou uma vigilância
para proteger a recente sementeira.
Se depois apareceu o joio, é porque



não houve correspondência – os
cristãos especialmente -
adormeceram, e permitiram que o
inimigo se aproximasse.

“Quando os servidores
irresponsáveis perguntam ao Senhor
por que cresceu o joio no seu campo,
a explicação salta aos olhos: Inimicus
homo hoc fecit (Mt 13,28). Foi foi o
inimigo! Nós, os cristãos, que
devíamos estar vigilantes para que as
coisas boas postas pelo Criador no
mundo se desenvolvessem a serviço
da verdade e do bem, nós
adormecemos - triste preguiça, esse
sono! -, enquanto o inimigo e todos
os que o servem se moviam sem
descanso. Bem vemos como cresceu
o joio: que semeadura tão abundante
e por toda a parte!”[4].

O panorama poderia ser
desanimador: mas visto com os olhos
da fé - como fazia São Josemaria –



converte-se num desafio
entusiasmante.

“O Senhor – repito – deu-nos o
mundo por herança. E é necessário
termos a alma e a inteligência
despertas; temos que ser realistas,
sem derrotismos. Só uma consciência
cauterizada, só a insensibilidade
produzida pela rotina, só o
aturdimento frívolo podem permitir
que se contemple o mundo sem ver o
mal, a ofensa a Deus, o prejuízo, às
vezes irreparável, que se causa às
almas. Temos que ser otimistas, mas
com um otimismo que nasça da fé no
poder de Deus - Deus não perde
batalhas -, com um otimismo que não
proceda da satisfação humana, de
uma complacência néscia e
presunçosa”[5].

Com efeito, a atitude cristã não se
pode reduzir a lamentações estéreis
nem a um abandono dos campos
onde se disputam as batalhas a favor



da verdade e da dignidade das
pessoas. “Hoje não bastam mulheres
ou homens bons. - Além disso, não é
suficientemente bom aquele que só
se contenta em ser... quase bom: é
preciso ser ‘revolucionário’. Perante
o hedonismo, perante a carga pagã e
materialista que nos oferecem, Cristo
quer anticonformistas, rebeldes de
Amor!”[6] . Uma rebeldia que
necessariamente alcança frutos
espirituais e de justiça social. “O
apostolado cristão não é um
programa político nem uma
alternativa cultural: consiste na
difusão do bem, no contágio do
desejo de amar, numa semeadura
concreta de paz e de alegria. E desse
apostolado derivarão sem dúvida
benefícios espirituais para todos:
mais justiça, mais compreensão, mais
respeito do homem pelo homem”[7].

Quando nos finais dos anos setenta
descobri a mensagem de São
Josemaria, dirigia uma holding



financeira que promovia projetos de
infraestrutura em vários continentes
e não me ocupava já do jornalismo
nem de emissões televisivas.
Impressionou-me a precisão
profissional com que o fundador do
Opus Dei se referia ao apostolado da
comunicação; é uma preocupação
que está presente desde os começos
do seu trabalho apostólico. São
Josemaria preocupava-se com o bem
das almas, também com os meios de
comunicação, cujo enorme potencial
de influência sobre a sociedade
intuía de forma clara. Para este
trabalho era necessária competência
profissional e amor à verdade. Entre
as demonstrações dessa preocupação
pelo apostolado na opinião pública, é
bom recordar a sua tarefa docente
na incipiente Escola de Jornalismo de
Madrid (em 1940), e a promoção de
numerosas Escolas e Faculdades de
Ciências da Informação.



A propósito disto podemos recordar
também um episódio narrado num
dos livros sobre São Josemaria.
Depois de seguir na televisão uma
transmissão desportiva, refletiu em
voz alta: “Todos estes progressos,
grandes e pequenos, têm de levar-
nos a dar muita glória a Deus. Todo o
trabalho humano nobre, bem
realizado e bem empregado, é um
instrumento prodigioso para servir a
sociedade e para santificar-se...
Suponho que vos terá acontecido o
mesmo que a mim: enquanto víamos
a televisão, era-me fácil levantar o
coração ao céu, dando graças por
essa perfeição técnica das imagens,
do colorido... E pensava também –
porque é uma ideia que me ronda
sempre a cabeça – no bem e no mal
que se pode fazer com esse e com
todos os meios de comunicação.
Bem? Sim, porque são um veículo
formidável para chegar a muitas
pessoas, captando-lhes a atenção de
um modo muito atrativo. Mal?



Também, porque com as imagens e
com o texto se pode ir metendo
doutrina errônea, moral falseada. E
as pessoas engolem esses erros e
essas falsidades sem perceber, como
se fossem ouro puro. Por isso insisto
tanto em que o apostolado através
dos meios de comunicação terá
sempre muita, muita importância. E
os católicos que tiverem essa vocação
profissional, os jornalistas, os
comunicadores da imprensa, rádio e
televisão devem estar aí, presentes e
bem ativos: ausentar-se seria
desertar”[8].

Nos finais dos anos 80, refletindo
sobre estas sugestões de São
Josemaria no âmbito do apostolado
nos meios de comunicação, dei-me
conta da necessidade de entender os
processos utilizados pela televisão,
desde há cerca de quinze anos, para
se ter introduzido em todo o mundo,
até ao ponto de propor modelos de
vida praticamente ateus.



Talvez seja interessante
percorrermos juntos esse caminho
de investigações e reflexões

Até meados do séc. XVIII, a cultura
humanista – clássica e cristã – estava
na base de todas as grandes
civilizações. E, assim, inspirava a
política e a comunicação em todas as
suas manifestações. Mas no decurso
do séc. XX, com o aparecimento das
ideologias totalitárias na Europa –
fascistas e comunistas – o culto da
força física e do poder militar
superou a cultura humanista. As
democracias ocidentais, para se
defenderem desses perigos,
propuseram à opinião pública as
maravilhas da ciência e da técnica,
até estabelecerem duas categorias
absolutas, apresentadas cada vez
mais frequentemente pelos meios de
comunicação como estrelas polares
para alcançar a felicidade individual.



A persistência destas ilusões, ao
longo dos anos setenta e oitenta, fez
com que os interesses financeiros e
da macroeconomia – na mira de
lucros sem limites – tenham
superado toda a razão de Estado e
toda a lei moral. Após a queda do
muro de Berlim, os interesses
econômicos dos países mais
desenvolvidos exerceram um poder
globalizador e hegemônico através
da comunicação (na imprensa, na
televisão ou na Internet).
Simultaneamente, um materialismo
desenfreado reduziu e marginalizou
o papel da moral na vida das pessoas,
e atribuiu um valor último e absoluto
ao dinheiro, ao êxito e ao interesse
pessoal.

A comunicação televisiva
desenvolveu-se neste ambiente. O
entretenimento televisivo, de modo
particular, foi-se submetendo, cada
vez mais, aos negócios publicitários.
Assim, a preparação de qualquer



filme, espetáculo, concurso, jogo ou 
talk-show, está direcionada
unicamente para conseguir o maior
número possível de telespectadores,
considerados como meros
consumidores. Tendo em conta que a
violência e o sexo atraem, também
na TV, os instintos básicos das
pessoas comuns, na ficção televisiva
continuam a mostrar-se cenas de
assassinatos, de opressões físicas e
psicológicas, amplamente
condimentadas com pornografia. A
difusão da permissividade
consumista e do relativismo moral,
fez com que toda a programação
televisiva se tenha convertido a um
agnosticismo religioso persuasivo,
que se apresenta e se exalta como
'respeito pelos não crentes'. Assim,
pouco a pouco, toda a programação
televisiva chegou a ser
etimologicamente ateia; até ao ponto
de se tornar ofensiva para a
população mundial que é e se
declara crente.



Um inquérito exaustivo, realizado
recentemente nos Estados Unidos
entre telespectadores e profissionais
da televisão, revelou uma realidade
cuidadosamente ocultada pelos
meios de comunicação. Perguntou-se
a um amplo ‘universo’ de homens e
mulheres: “Acredita em Deus;
frequenta alguma igreja?” 96% dos
telespectadores respondeu que crê
em Deus e 47% que frequenta uma
igreja. Entre os profissionais de
televisão 25% respondeu que crê e
7% que frequenta uma igreja. O que
quer dizer que a televisão é
concebida e realizada por um grupo
minoritário de intelectuais 'não
crentes' e transmitida a
telespectadores, na sua grande
maioria, crentes.

Com tudo o que expliquei, quero
dizer que não é fácil fazer programas
de êxito na TV com transmissões de
inspiração cristã; não é fácil, mas
também não é impossível.



Faço esta afirmação com base numa
experiência pessoal, que
seguidamente tentarei sintetizar.

Levado pela premência e pelo zelo
apostólico que São Josemaria
transmitia, há doze anos alguns
amigos italianos, com desejos de
influenciar o ambiente de forma
cristã, pensamos: deixemos de nos
lamentar de uma televisão nociva,
banal, consumista, vulgar; e não
alimentemos a ilusão de enfrentar o
elefante das grandes emissões
televisivas – hedonistas e
permissivas – com as pequenas
emissoras locais, tecnicamente
inadequadas, cheias de boas
intenções, mas sem recursos
financeiros e artísticos. Com os
recursos financeiros e intelectuais,
que consigamos arranjar, vamos
conceber e realizar programas de
boa qualidade, que realmente
possam competir no mercado
mundial da emissão televisiva – seja



ela qual for -, e vamos propor aos
telespectadores programas
interessantes, baseados na vida
quotidiana ou nos textos da grande
cultura humanística, mesmo da que
foi divinamente inspirada.

Assim nasceu Lux Vide, sociedade
anônima com um capital de oito
milhões de liras, destinada à
produção de ficção televisiva de boa
qualidade e do agrado das famílias.
Há dez anos Lux Vide, além de outros
programas de ficção, planeou a
realização de uma Bíblia televisiva,
considerada como a pedra angular,
sobre a qual se reestruturaria o
edifício de uma audiência televisiva,
não contaminada pela antropologia
iluminista nem pelos paroxismos da
violência e do sexo reduzido a mera
atividade física, desligado do amor
pessoal.

O projeto de uma série de vinte
episódios está hoje praticamente



concluído, com a realização e
emissão de 16 episódios do Antigo
Testamento e 3 do Novo Testamento.
Trabalha-se agora na edição do
último episódio da série: O
Apocalipse.

Foi possível realizar um projeto tão
complexo graças à concepção
inteligente e harmoniosa que um
grupo de peritos biblistas (católicos,
protestantes, ortodoxos, judeus e
muçulmanos) aplicou, em primeiro
lugar, ao desenho geral da obra e
depois ao desenvolvimento de cada
episódio, proporcionando a
roteiristas, a realizadores e a
produtores os elementos chave para
interessar ao grande público.
Tratava-se, neste caso, de um público
composto na sua maioria por pessoas
sem cultura bíblica específica; mas
também por conhecedores da Bíblia
e, por fim, por exegetas altamente
especializados. O grupo de peritos –
encabeçado por Mons. Gian Franco



Ravasi, professor de exegese bíblica e
membro da Comissão Pontifícia
Bíblica – soube escolher os temas
essenciais do argumento de cada
episódio; e conseguiu, sobretudo,
transpor o texto bíblico – sem o
falsear – para cenas sintéticas de tal
modo que, respeitando o espírito e a
letra da “revelação”, tivessem a
capacidade de envolver o público
num atraente espetáculo de ficção
dramatizada.

Qual o impacto destes episódios nos
homens e mulheres que veem
televisão mas tinham perdido –
depois de decênios de
“secularização” da sociedade
materialista e hedonista – o sentido
profundo da fé em Deus?

Pretendemos no nosso projeto – de
acordo com os peritos – apoiar os
nossos filmes na Bíblia, que nos
revela o sentido constante da
presença de Deus na vida do



Universo; do Deus que criou o
homem e a mulher. Portanto, a partir
de Abraão – o primeiro episódio da
série – tentamos apresentar a vida
das principais personagens numa
escuta constante da voz do Criador,
dispostas a cumprir, sempre e a todo
o custo, a Sua suprema Vontade.

Tentamos desenvolver, em todos
episódios da série, uma narração,
não filológica do texto, evitando cair
também – como por vezes aconteceu
no cinema americano – numa
espetacularidade moderna, de
personagens isoladas do contexto
bíblico.

Concordamos com os roteiristas e
realizadores quanto ao uso das
técnicas de comunicação televisiva,
experimentadas nas telenovelas e
nos telefilmes. Conseguimos, com
esses métodos, envolver o grande
público, através das emoções, dos
sentimentos e do apelo à fantasia.



Simultaneamente, procuramos
transmitir um conhecimento
essencial da mensagem bíblica que
suscitasse a curiosidade de ir ler o
texto escrito.

Depois da experiência da Bíblia
televisiva, não estou pessimista.

Pensem bem: estes vinte episódios do
Antigo e do Novo Testamento
tiveram sempre, em 143 países de
todos os continentes, uma audiência
superior à de qualquer outra
emissão. Na Itália, por exemplo, o
episódio de José teve a mesma
audiência que o Festival da Canção
de São Remo e, na América, superou
os Emmy, os Óscares da televisão. O
episódio de Jesus – visto em Maio de
2000, nos Estados Unidos, por 40
milhões de espectadores – duplicou a
audiência da CBS e bateu, nessa
mesma tarde, o share que outra
emissora americana detinha desde
há dois anos, com a transmissão de 



“Milionário”, concurso que atribui
todos os dias um prêmio de um
milhão de dólares.

É errado, pois, dizer que as pessoas
queiram o “tele-lixo”, cheio de
violência e de sexo; pelo contrário, a
nossa experiência tornou claro, com
a objetividade dos índices de
audiência, como o público – o grande
público – tem uma expectativa
cultural mais elevada do que aquela
que a televisão habitualmente lhe
propõe e, também ainda, como o
argumento do sagrado se agradece e
é compreendido. Posso dizer que,
como consequência da programação
da Bíblia e do seu êxito, se abriu uma
nova perspectiva a nível mundial:
uma ficção de carácter religioso que
conta já com dezenas de títulos.

Certamente, é necessário que os
filmes culturais e de argumento
sagrado sejam concebidos e
realizados cuidadosamente e com



grande profissionalismo, e por bons
realizadores, interpretados por bons
atores. Não se deve ter a presunção
de pensar que, para narrar a verdade
revelada ou a vida dos santos, basta
boa intenção sem preciso ter em
conta a expectativa justa do público
de uma alta qualidade técnica e
artística.

Quis citar esta experiência levada a
cabo pela Lux, embora circunscrita,
não para celebrar um feliz êxito de
comunicação em televisão, mas para
indicar métodos e comportamentos
de concepção e produção de
programas, capazes de estabelecer
uma relação ativa com o grande
público das audiências televisivas e
que – é necessário salientar –
permitam aos trabalhadores da
distribuição, da emissão e da
publicidade, fazer bons negócios. Isto
revela que as propostas culturais e o
recurso a valores humanos e



transcendentes não são fator de risco
nem de fracasso.

Julgo, portanto, poder afirmar que
esta é uma via profissional possível,
aberta a quem, no futuro, queira
dedicar-se à concepção e transmissão
de boa comunicação.

Chegou o momento de os católicos
abandonarem os caminhos da
passividade, da escuta e da discussão
teórica sobre o uso dos meios de
comunicação. Estas atividades
propedêuticas têm a sua utilidade,
mas há já cinquenta amos que os
católicos discutem sobre a
importância da comunicação. O que
têm a fazer é arregaçar as mangas,
fazer uso das suas capacidades
intelectuais e culturais, descobrir
recursos empresariais, formar bons
escritores, bons roteiristas, bons
realizadores, enfim, aventurar-se no
mercado livre, apontando para cima,
sem provincianismos nem preguiças



minimalistas, sem ciúmes nem
protagonismos.

O Santo Padre João Paulo II, no
encerramento do Ano Santo, repetiu
uma expressão muito cara a São
Josemaria e que constitui um motivo
de esperança e de empenho nos
diversos campos da evangelização: 
Duc in altum![9].

Atas do Congresso "A grandeza da
vida corrente", Vol. XII
Comunicação e cidadania, EDUSC,
2004.

[1] Entrevistas com Mons. Josemaria
Escrivá, 86.

[2] Sulco, 864.

[3] Mt 13, 24-25.

[4] É Cristo que passa, 123.



[5] Ibidem, 123

[6] Sulco, 128.

[7] É Cristo que passa, 124

[8] Recolhido por Pilar Urbano. O
homem de Villa Tevere: Os anos
romanos de Josemaria Escrivá, São
Paulo, Quadrante, 1996.

[9] Lc 5,4; Cf. João Paulo II, Carta
Apost. Novo Millenio Ineunte, 1; 
Caminho, 792; Amigos de Deus21, 23; 
Cristo que passa, 159.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-televisao-ao-
servico-da-dignidade-do-homem/

(08/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-televisao-ao-servico-da-dignidade-do-homem/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-televisao-ao-servico-da-dignidade-do-homem/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-televisao-ao-servico-da-dignidade-do-homem/

	A televisão ao serviço da dignidade do homem

