
opusdei.org

A “solução jurídica”
da Obra

Pilar Urbano, no seu livro O
homem de Villa Tevere relata os
passos que São Josemaria deu
para que o Opus Dei adquirisse
a sua configuração jurídica
definitiva.

23/02/2018

Sumário:

24 de fevereiro de 1947 - O
"Decretum laudis"



16 de junho de 1950 - A Aprovação 
definitiva

Buscando novos caminhos

O Concílio Vaticano II - Novas
esperanças

A “batalha” que o Opus Dei tem de
travar sem desembainhar outras
armas que não as de rezar muito,
estudar muito, esperar muito e calar-
se muito, é a batalha jurídica. Trata-
se de abrir na floresta do direito
geral da Igreja um caminho novo,
uma senda jurídica idônea para que
a Obra possa existir, trabalhar e
expandir-se, de acordo com a sua
natureza secular.

Não, não chegaram “com um século
de antecedência”, como disse aquele
alto prelado da Cúria; mas não há
dúvida de que, entre pequenos
avanços, longas pausas, rodeios e
atalhos que não levam aonde se
pretende chegar, transcorrerá mais



de meio século – de 1928 a 1982 – até
que o Opus Dei obtenha a sua
formulação canônica adequada,
como Prelazia pessoal de âmbito
universal.

O “Decretum laudis”

13 de janeiro de 1948. O Padre e
Álvaro del Portillo viajam de carro de
Roma a Milão. É um dia frio,
pardacento e com denso nevoeiro.
Há menos de um ano – fevereiro de
1947 – que Pio XII concedeu à Obra o
Decretum laudis. Está-se à espera da
aprovação definitiva. O carro avança
devagar, com os faróis acesos.
Chegam à altura de Piacenza quando
Escrivá, que ia absorto e calado, de
repente exclama: “Cabem!”

Acaba de encontrar o elo de ligação
canônico para que também as
pessoas casadas possam ser
membros do Opus Dei[1]. Já há
muitas delas bem preparadas, que se



esforçam por alcançar a santidade na
vida matrimonial. Praticam já as
normas e os costumes do Opus Dei.
Falta apenas inserirem-se na Obra
com um vínculo jurídico.

A 2 de fevereiro de 1948, o Fundador
formula esse pedido à Santa Sé[2]. E,
sem mais demora, abrem-se as
portas aos membros casados. Vítor
García Hoz, Tomás Alvira e Mariano
Navarro Rubio são os três primeiros.
Pouco depois, chegarão muitos
outros.

A partir desse momento, Escrivá
sente-se cada vez mais premido pelo
“puxão” dos sacerdotes diocesanos.
Desassossegam-lhe a alma a
desatenção espiritual, o
empobrecimento cultural e até a
solidão humana de tantos e tantos
sacerdotes que andam por aí ao
deus-dará.

Para atendê-los bem, a solução seria
que os que tivessem essa vocação



entrassem para o Opus Dei. Mas
como conciliar a sua pertença à Obra
com a dependência em que se
encontram em relação ao seu
respectivo bispo? Escrivá remói o
problema de uma possível “dupla
obediência”. E, nesse contexto, pensa
com toda a honradez que Deus lhe
pede o sacrifício, duríssimo, de
deixar a Obra para fazer uma
fundação dedicada exclusivamente
aos sacerdotes diocesanos.

Ah, mas... a lógica de Deus vai
discorrer por outros prados: não tem
necessidade de aceitar o ingente
sacrifício que Josemaria está disposto
a oferecer-lhe. Esse gesto – mais do
que generoso, heroico – de desapego
em relação a uma Obra que nasceu
em suas mãos e na qual já deixou
retalhos da sua vida e da sua honra, é
outra “prova dos nove” de que
Escrivá não se considera nem
fundador-proprietário do Opus Dei,
nem alma mater essencial, nem fator



imprescindível para que a Obra
prossiga o seu caminho.

Mas Deus é o Senhor dos tempos.
Desta vez, para fazer as coisas “mais
e melhor”, não as fará “antes”, e sim
depois.

Contra todas as previsões, e apesar
dos desejos de todos, atrasa-se a
aprovação definitiva que Pio XII
tinha de sancionar. Embora a Cúria
já disponha de todos os pareceres
favoráveis, surge em 1º de abril de
1950 um inesperado adiamento, um 
dilata, que, com todos os
aborrecimentos que traz, afinal de
contas vai tornar-se um fator
providencial. A razão é que,
justamente nesse intervalo de tempo,
nessa primavera de espera forçosa,
Josemaria Escrivá “entende” com
nitidez que também há lugar na Obra
para os sacerdotes diocesanos. Talvez
seja mais correto dizer que o que
Escrivá “entende” é o modo de fazer



“entender” aos organismos da Santa
Sé aquilo que ele já havia
“entendido” no dia 2 de outubro de
1928, quando vira a Obra formada
por leigos e sacerdotes.

Assim como, entre os casados, o eixo
da sua santidade é precisamente a
sua “vocação matrimonial”, com
todos os deveres do seu estado e
ofício, assim também, entre os
clérigos, a plataforma da sua
vinculação à Obra será a
possibilidade de se santificarem na
sua “vocação sacerdotal” e pelo
desempenho dos trabalhos próprios
do seu ministério. Não há nada que
inventar nem página que corrigir na
Obra, tal como saiu da mente de
Deus.

Quanto ao aparente problema da
“dupla obediência”, derrete-se como
um torrão de açúcar. Esses
sacerdotes diocesanos só terão um
superior: o seu bispo. Toda a sua



dependência no Opus Dei será em
relação ao diretor espiritual que,
expressamente, não exerce funções
de governo: para ajudá-los a ser
santos, pode “aconselhar”, mas não
pode “mandar”.

“Primum Inter” - A
Aprovação definitiva

A aprovação pontifícia do Opus Dei
efetiva-se a 16 de junho de 1950,
mediante o decreto Primum inter. No
espaço de tempo entre a chegada de
Escrivá a Roma e essa sanção
definitiva, às dificuldades
econômicas para a compra e as obras
de Villa Tevere juntaram-se as
duríssimas calúnias que, sempre
“exportadas” da Espanha, e sempre
por lábios de “gente boa maldizente”,
instalaram as suas tocas em Roma,
em Milão e mais alguma cidade
italiana, chegando a circular com
livre trânsito pelos corredores da
Cúria.



Mas o Opus Dei cresce e se expande.
Em 1946, havia 268 membros (239
homens e 29 mulheres). Nos
primeiros meses de 1950, a cifra mais
que decuplicou: 2.954 membros
(2.404 homens e 550 mulheres). Os
sacerdotes – que em 1946 eram o
Fundador e outros três –, em 1950 já
são 23, e outros 46 leigos se
preparam para ser ordenados. Não
se trata ainda de sacerdotes
diocesanos, que procedam do
seminário, mas de leigos que,
pertencendo já ao Opus Dei e estando
no exercício do seu trabalho
profissional, aceitaram livremente o
convite do Padre para serem
sacerdotes, depois de obterem um
doutorado eclesiástico. Muitos deles
têm também um doutorado civil.

Quando a Obra recebe a aprovação
pontifícia, já se encontra estendida
pela Espanha, Portugal, Grã-
Bretanha, Irlanda, França, México,
Estados Unidos, Chile e Argentina. E,



como se diz, está de malas prontas
para iniciar o trabalho apostólico na
Colômbia, Peru, Guatemala, Equador,
Alemanha, Suíça, Áustria... E,
passados apenas oito anos, dará o
salto para a Ásia, a África e a
Oceania. Como costuma acontecer, a
vida precedeu a norma.

No verão desse mesmo ano de 1950, a
Santa Sé comunica a Escrivá que já
se pode tornar pública a aprovação
definitiva. O Padre determina que,
em todos os centros do Opus Dei –
que já são uma centena –, se celebre
um solene ato eucarístico em que se
cante ou se recite o Te Deum, em ação
de graças.

Na verdade, era um Te Deum que
havia custado muito trabalho, muita
oração, muitas ante-salas, muitas
vigílias, muitas horas incertas... Era
um Te Deum de júbilo, mas de um
júbilo arfante.



Agora ia começar – ou melhor:
recrudescer – a contenda para
impedir que uma norma
confeccionada pelos homens
asfixiasse uma espiritualidade
suscitada por Deus. Espiritualidade
que, ou era limpidamente secular, ou
não faria nenhuma falta... nem a
Deus nem aos homens.

Reparou-se em breve que a
roupagem canônica de Instituto
Secular não era apenas insuficiente e
inadequada para o Opus Dei; dada a
sua natureza, mais do que “uma
roupa apertada”, era um “disfarce”.
O Opus Dei não era de fato o que
pretendiam que fosse de direito.

Buscando novos caminhos

Pio XII já tinha confeccionado a 
Provida Mater Ecclesia. Era o
máximo que podia fazer; não se
podia esperar outra inovação
jurídico-pastoral no seu pontificado.



Por sua vez, João XXIII teria entre
mãos outra ímproba tarefa: a de
convocar e pôr em andamento o
Concílio Vaticano II; além disso,
pretendia renovar o Código de
Direito Canônico vigente. Era hora de
dar corda à paciência, à espera,
porque seria demorada.

Não obstante, uma bateria de
equívocos, que tentavam com
pertinácia assimilar e equiparar os
membros do Opus Dei aos de outras
instituições “religiosas”, forçaram
mons. Escrivá a solicitar uma revisão
do status jurídico da Obra. Entre
março e junho de 1950, têm lugar
várias entrevistas e trocas de notas
“oficiosas” entre Álvaro del Portillo e
mons. Scapinelli, e entre mons.
Escrivá e o Secretário de Estado,
cardeal Tardini. Em 27 de junho
desse ano, no fim de uma audiência,
com um gesto de braços tão pomposo
como derrotista, Tardini diz a
Escrivá:



– Siamo ancora molto lontani...!

Ao que Escrivá responde:

– Bem, estamos ainda muito longe...
Bem, mas a semente foi lançada... e
não deixará de frutificar.

O Opus Dei não pede que se crie para
os seus membros “um novo estado”,
mas um enquadramento jurídico em
consonância com o que são e com o
que vivem. Não lhes interessa um
“estado de perfeição”, mas a
liberdade de poderem chegar à
perfeição, permanecendo cada qual
no seu “estado”: no seu estado civil e
no exercício da sua profissão ou
ofício.

Mas esse pedido de revisão, sugerido
por um personagem da Cúria
romana, dormirá o sono dos justos. O
cardeal Tardini disse-o lealmente a
Del Portillo:



– Nem sequer olho para isto. É
inútil...[3]

Em 1962, incentivados pelo cardeal
Ciriaci, voltam a fazer outra
tentativa. Desta vez, o pedido vai de
modo formal e oficial a João XXIII. A
resposta é que “há obstáculos
praticamente insuperáveis”.

João XXIII também recebe Escrivá
numa audiência. E, em certa ocasião,
comenta com o seu secretário, mons.
Loris Capovilla, que mais tarde seria
bispo de Loreto: “L'Opus Dei è
destinata a operare nella Chiesa su
inattesi orizzonti di universale
apostolato” (“O Opus Dei está
destinado a abrir na Igreja
insuspeitáveis horizontes de
apostolado universal”).

João XXIII morre em junho de 1963.
O Conclave elege como Papa
Giovanni Battista Montini: Paulo VI.



Álvaro del Portillo faz diligências
junto de diversas personalidades do
Vaticano, informando-as de que a
questão institucional do Opus Dei
ainda não foi resolvida. Um desses
contactos é com o cardeal
Confalonieri que, guardando os
papéis, lhe diz no latim da burocracia
eclesiástica: “Reponatur in archivio”.
E o pedido de um novo status, que
não pretende senão ser no papel o
que já é na rua, volta para o porão do
esquecimento.

Ainda haverá duas audiências
privadas, e muito cordiais,
concedidas por Paulo VI a Escrivá. Ao
encerrar-se a primeira, Del Portillo
entra um instante para
cumprimentar o Papa. Paulo VI
recebe-o sorridente, estendendo-lhe
os dois braços, feliz com o
reencontro:

– Pe. Álvaro, pe. Álvaro...! Faz tanto
tempo que nos conhecemos!



– Vinte anos, Santo Padre.

– De lá para cá, fiz-me velho...

– Oh, não, Santidade: fez-se... Pedro!
[4]

Por conhecer o Opus Dei há vinte
anos, Paulo VI compreende que
aquilo que o Fundador defende é a
condição secular e libérrima da sua
gente, “fiéis e cidadãos comuns”,
para trabalharem com autonomia
em todas as atividades honestas da
sociedade civil: para poderem
exercer a docência em escolas ou
Universidades não necessariamente
confessionais; para se dedicarem ao
comércio, ou à atividade bancária, ou
à produção de vinhos, ou a qualquer
outro negócio lícito e honrado; para
exercerem a medicina, atuarem no
teatro ou no jornalismo, em meios de
comunicação não católicos; para se
sindicalizarem, associarem,
entrarem na carreira política, militar
ou atlética... “Quero que – para as



coisas sociais, políticas, econômicas –
os meus filhos tenham a mesma
liberdade que têm os outros
católicos: nem mais nem menos
liberdade”[5], dirá Josemaria Escrivá,
precisamente porque todas essas e
muitas outras atividades civis se
dificultavam ao terem de usar a
máscara de Instituto Secular.

A 14 de fevereiro de 1964, o
Fundador escreve ao Papa uma “nota
de consciência”, um Appunto
riservato all'Augusta Persona del
Santo Padre. Nela, entre outros
assuntos, propõe algumas
modificações no texto das
Constituições que regem a Obra
desde 1950.

Tempos atrás, baseando-se na
faculdade que a Santa Sé lhe havia
concedido de introduzir mudanças
nesse documento que regia o Opus
Dei, Escrivá propusera a Pio XII
algumas alterações – treze, no total –,



todas elas relativas ao regime das
mulheres dentro da Obra, visando
reforçar o seu autogoverno e, ao
mesmo tempo, revigorar a unidade.
A Santa Sé aprovara-as
imediatamente. A proposta fora
apresentada em 16 de julho de 1953 e
a “luz verde” pontifícia não
demorara nem um mês: chegara a 12
de agosto.

Este esclarecimento não é supérfluo:
desmente uma informação errônea,
recentemente publicada, segundo a
qual Escrivá e Del Portillo, naquele
ano de 1953, utilizavam a pequena
oficina tipográfica de Villa Tevere
“para alterar os textos das
Constituições... às costas do Papa”.
Não é verdade. Embora pudesse
fazer uso do “foro” de Fundador,
Escrivá, sempre que introduziu
alguma alteração nos estatutos, fê-lo
depois de elevar o correspondente
pedido ao Pontífice. Como acabamos
de ver, em 1953 solicitara a vênia de



Pio XII, e, em 1963, solicitou a de
Paulo VI[6].

Depois da “nota reservada” ao Papa,
recebe-se uma primeira resposta
oficial, que é um dilata. No fim das
contas, esse breve vocábulo
elegantemente vago não significa, na
diplomacia vaticana, que as portas
estejam fechadas, mas que a
possibilidade permanece de pé...,
porém para mais adiante. Não é um
“não”. É um “ainda não”.

Novas esperanças

Não obstante, Paulo VI faz ver a
mons. Escrivá que, no desenrolar do
Vaticano II, podem abrir-se novas
vias que tornem possível a desejada
solução para o enquadramento
institucional do Opus Dei.

E assim será. O documento conciliar 
Presbyterorum Ordinis (1965) e os
textos que aplicarem as suas



resoluções – Ecclesiae Sanctae (1966)
e Regimini Ecclesiae Universae (1967)
– irão contendo as normas gerais, o
bastidor firme sobre o qual se poderá
tecer, por fim, a nova roupagem: a
figura jurídica das Prelazias pessoais.
Em plural, porque não se trata de
uma criação exclusiva e excludente
para o Opus Dei.

Após a publicação do motu proprio
Ecclesiae Sanctae, Josemaria Escrivá,
muito contente, comentará aos seus
filhos:

– Mal saiu o documento, o secretário
do Concílio enviou-o ao pe. Álvaro,
com uma felicitação. Quem quer que
tenha olhos na cara vê que se trata
de uma roupa feita sob medida para
o Opus Dei[7].

Em 12 de setembro de 1965, Escrivá
recebe em Villa Tevere uma visita tão
esperada como desejada: o padre
Arrupe, Geral da Companhia de
Jesus.



O Fundador do Opus Dei
corresponderá a essa visita indo
almoçar no Borgo Santo Spirito, a
casa generalícia dos jesuítas, no dia
10 de outubro desse mesmo ano. A
propósito, nesta ocasião Arrupe quis
que tirassem umas fotografias juntos
no terraço, tendo por pano de fundo
uma vista panorâmica de Roma.

Vinham sendo abundantes as
insídias, as atitudes hostis, os
comentários depreciativos, as
murmurações distorcidas... de alguns
jesuítas – casos isolados e sempre “a
título pessoal” – contra o Opus Dei.
Escrivá quis esclarecer as coisas
desde o primeiro momento. Era
absurdo que o crescimento das
vocações para a Obra provocasse
esse tipo de ciumeiras entre estes ou
aqueles religiosos. Por quê? A Obra
nunca pode “comer terreno” a
nenhuma instituição religiosa,
porque a chamada ao Opus Dei só se
produz entre os que não sentem nem



sentiram nunca a mais leve
inclinação para o estado religioso.
Não é possível haver rivalidades. Em
numerosas ocasiões, é o próprio
Escrivá quem orienta e encaminha
rapazes e moças que se aproximam
da Obra para a sua verdadeira
vocação – diametralmente oposta –
no noviciado ou no convento. E, ao
fazê-lo, não pensa que esteja
perdendo uma “peça”. Acontece
simplesmente que, para essa ou para
esse, o Opus Dei não é o seu lugar. E
uma pessoa fora do seu lugar não
pode ser eficaz, nem fecunda, nem
fiel, nem feliz: “Cada qual na sua
casa, e Deus na de todos”.

O padre Arrupe volta novamente a
Villa Tevere em 8 de dezembro de
1965, convidado para o almoço.
Acompanham-no outros dois jesuítas:
o pe. Blajot e o pe. Iparraguirre



Na pequena sala de jantar para
convidados em Bruno Buozzi, Escrivá
conta a Arrupe:

“– Há alguns anos, vieram visitar-me
da Espanha os da BAC, da Editorial
Católica. Disseram-me que haviam
editado as Constituições da
Companhia de Jesus, e queriam a
minha autorização para publicarem
o direito peculiar, o ius peculiare, da
Obra.

“Respondi-lhes que compreendia que
se editassem as Constituições dos
senhores, porque tinham já o
depósito, o sedimento firme, de
terem sido escritas há quatrocentos
anos. Mas o nosso direito peculiar é
ainda muito recente. Garanti-lhes
que, a seu devido tempo, também
seria publicado. E acrescentei: «Sei
que não me engano se afirmo que
não os faremos esperar tantos anos
como os jesuítas...!»”



Nesse momento, o pe. Iparraguirre
intervém na conversa e corrobora o
que Escrivá acaba de dizer:

– Realmente, nós fizemos a primeira
edição há cem anos. Isto é,
demoramos três séculos para torná-
las públicas.

Josemaria Escrivá, um homem fogoso
e cheio de ímpeto, aprendeu, com as
pancadas da vida, a cultivar uma
grande aptidão para a paciência.
Curtiu-se na espera. Não tem pressa.
Tem urgência. Mas sabe que o
urgente pode esperar. E que, se o
urgente é, ainda por cima,
importante, deve esperar. Assim o
declara aos seus filhos, num dia de
outubro de 1966:

– Tenho que dizer-vos que a questão
do caminho jurídico já está resolvida.
Mas por ora não nos interessa vestir
o terno... Quando chegar o momento
oportuno, haveremos de vesti-lo: o
paletó e as calças.



Não quer stravincere, como dizem os
italianos. Não quer que pareça que
“consegue o que quer”. É prudente.

Em conversa com pouca gente ou em
tertúlia com muitos, faz-lhes ver que
a auto-estrada está concluída, mas
que lhe cabe “determinar o momento
em que se abrirá ao tráfego.
Podemos fazê-lo com rapidez ou mais
devagar, conforme mais nos convier
[...]. Queremos levar uma vida de
cristãos e comprometer-nos com um
compromisso de amor baseado na
nossa honradez... Foi assim que
vivemos durante muitos anos”[8].

Voltando à origem

E, em outra ocasião, martelando a
mesma ideia, que sempre esteve
clara na sua cabeça:

– Que vontade tenho de que
possamos morder a cauda, como as
pescadas! Voltaremos a ser como no



princípio. Nada de votos: faremos
um contrato, que é o que eu quis
durante toda a vida.

Sim, não se inventou nada de
diferente do que “era no princípio”.
Já nos anos trinta, residindo em
Madri, Escrivá reparara numas
lápides mortuárias que havia no piso
da igreja do Patronato de Santa
Isabel, de que era reitor. Apontara-as
certa vez, em 1936, antes de estalar a
guerra civil, ao seu filho Pedro
Casciaro, enquanto comentava:

– Aí está a futura solução jurídica da
Obra.

Nessa ocasião, Casciaro não
entendera nem pouco nem muito do
que o Padre lhe dissera. Não
conseguira saber o que significavam
os epitáfios daquelas duas lápides,
nem lhe ocorrera que a Obra
precisasse de uma “solução”, e
menos ainda que devesse ser
“jurídica”.



Esses sepulcros eram de dois
prelados espanhóis, ambos capelães-
mor do rei e vigários gerais
castrenses: por esta última condição,
eram titulares de uma vasta e
peculiar jurisdição eclesiástica
pessoal. De maneira que ali, nesses
epitáfios, estava em germe a figura
prelatícia, de âmbito universal, que
Escrivá vira para o Opus Dei.

O interessante é verificar que, já
naqueles anos – mesmo desde 1928 –,
Escrivá, com mentalidade de homem
de leis, intuía que a fórmula
adequada seria encontrada em
alguma coisa semelhante aos
ordinariatos ou aos vicariatos
castrenses.

Mas a espera até que se possa tomar
o “caminho real” ainda deve
demorar vários anos. Escrivá assim o
pressente. Talvez tenha oferecido a
Deus o sacrifício de não ver essa
“última pedra” do edifício da Obra:



– Talvez eu me vá sem o ver
terminado... Mas o Senhor deixa-me
contemplar o que não costuma
permitir a outros que vejam. É raro
que, a uma pessoa que iniciou um
trabalho – eu não quis, nunca me
passou pela cabeça ser fundador de
nada! –, Deus lhe conceda ver tanto
fruto na terra.

Não há dúvida de que a colheita de
vocações foi ubérrima em todos os
continentes. Nesse ano de 1967,
Escrivá sabe que falar do Opus Dei é
falar já de várias dezenas de
milhares de pessoas que trabalham
em setenta e tantos países. A Obra é
um campo sazonado. Cumpriu-se
outro dos augúrios de Davi no seu
Salmo 2: “Pede-me, e eu te darei as
nações por herança, e estenderei os
teus domínios até os confins da
terra”.

Num desses maravilhosos
crepúsculos romanos, à hora do 



tramonto, quando o sol, na sua
estirada final, fere sem piedade o
reboque ocre e avermelhado das
paredes de Villa Tevere, Josemaria
Escrivá, de uma janela, olha para o
terraço del Fiume. Os seus filhos
colocaram ali a estátua do nobre
jurisconsulto “mutilado”, sem cabeça
e sem braços... As dobras da túnica,
suaves e harmoniosas na sua pétrea
queda vertical, dão à figura um ar de
elegante serenidade. Escrivá lê as
palavras latinas gravadas no pedestal
de mármore: Non est vir fortis pro
Deo laborans, cui non crescit
animus... E traduz diretamente: “Não
há varão forte a quem, trabalhando
por Deus, o ânimo não cresça, a
coragem não se revigore, mesmo no
meio das dificuldades..., ainda que de
vez em quando o corpo se
despedace”.

É como se contasse a si mesmo a
história da sua vida: um esfalfar-se
com bravura, com a fortaleza



“agressiva” do acometer. E um lutar
inerme, suportando as inclemências,
com essa outra fortaleza “paciente”
do resistir. Isso foi a sua vida: pax...
in bello.

[1] Cfr. AGP, RHF 21169, p.71.

[2] RHF, EF-480202-1; requerimento
de Mons. Escrivá a Sua Santidade Pio
XII.

[3] Cfr. AGP, RHF 21171, p. 1424.

[4] AGP, RHF 20089, p. 16.

[5] Cfr. AGP, RHF 20089, p.37.

[6] El itinerario jurídico…, p.348, nota
148.

[7] Tertúlia 24-X-1966.

[8] Tertulia 29-VI-1969.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-solucao-
juridica-da-obra/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-solucao-juridica-da-obra/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-solucao-juridica-da-obra/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-solucao-juridica-da-obra/

	A “solução jurídica” da Obra
	O “Decretum laudis”
	“Primum Inter” - A Aprovação definitiva
	Buscando novos caminhos
	Novas esperanças
	Voltando à origem


