opusdei.org

A Santa Missa,
centro e raiz da vida
do cristao

“Sempre vos ensineli, filhas e
filhos queridissimos, que a raiz
e o centro da vossa vida é o
Santo Sacrificio do altar”. Sdo
Josemaria animava todos para
que fossem consequentes com a
centralidade da Eucaristia na
vida da Igreja e de cada cristao.

05/02/2019

“Sempre vos ensinei, filhas e filhos
queridissimos, que a raiz e o centro



da vossa vida € o Santo Sacrificio do
altar”[1]. Em numerosas ocasioes,
Sao Josemaria ensinou, tanto
oralmente como por escrito, que a
Eucaristia € o centro e a raiz da vida
espiritual do cristéo.

Normalmente, costumava abordar
este tema, quando expunha na sua
pregacao a doutrina catolica sobre o
Sacrificio Eucaristico, bem como
quando falava da vocacgao crista e de
viver em Cristo com alma sacerdotal.
“Se o Filho de Deus - escrevia em
1940 - se fez homem e morreu numa
Cruz, foi para que todos os homens
fossem uma s6 coisa com Ele e com o
Pai (cf.Jo 17, 22). Portanto, estamos
todos chamados a formar parte desta
unidade divina. Com alma
sacerdotal, fazendo da Santa Missa o
centro da nossa vida interior,
procuramos estar com Jesus, entre
Deus e os homens”[2]. Exortava todos
para que fossem consequentes com a
centralidade da Eucaristia na vida da


https://opusdei.org/pt-br/article/editorial-alma-sacerdotal/

Igreja e de cada cristdo, colocando
todos os dias a existéncia inteira no
altar do Sacrificio Eucaristico: “Deves
lutar por conseguir que o Santo
Sacrificio do Altar seja o centro e a
raiz da tua vida interior, de modo
que todo o teu dia se converta num
ato de culto - prolongamento da
Missa a que assististe e preparacao
para a seguinte -, que vai
transbordando em jaculatorias, em
visitas ao Santissimo Sacramento, em
oferecimento do teu trabalho
profissional e da tua vida
familiar...”[3].

E sua pregacdo era acompanhada
com o exemplo da propria vida.
Assim o testemunha Mons. Alvaro
del Portillo: “Durante cerca de
quarenta anos, dia apos dia, fui
testemunha do seu empenho por
transformar cada jornada num
holocausto, num prolongamento do
Sacrificio do Altar. A Santa Missa era
0 ima da sua heroica dedicacdo ao


https://opusdei.org/pt-br/alvaro-del-portillo/
https://opusdei.org/pt-br/alvaro-del-portillo/

trabalho e a raiz que vivificava a sua
luta interior, a sua vida de oracdo e
de peniténcia. Gracas a essa uniao
com o Sacrificio de Cristo, a sua
atividade pastoral adquiriu um valor
santificador impressionante:
verdadeiramente, em cada um dos
seus dias, tudo era operatio Dei, Opus
Dei, um auténtico caminho de
oracdo, de intimidade com Deus, de
identificacdo com Cristo na sua
entrega total para a salvacdo do
mundo”[4].

Neste estudo, proponho-me
considerar, em primeiro lugar, o
fundamento dogmatico e o conteudo
teoldgico da expressdo a Santa Missa
é o centro e araiz da vida do cristdo,
tdo frequentemente utilizada por Sao
Josemaria; depois, procurarei
mostrar, servindo-me também dos
seus ensinamentos, o que a dita
expressdo implica na existéncia
quotidiana do cristao.


https://www.facebook.com/SaoJosemariaEscriva
https://www.facebook.com/SaoJosemariaEscriva

1. A Eucaristia, perpetuacao no
tempo da Igreja da corrente de
Amor trinitario pelos homens

Aqueles que se aproximam dos textos
de Sdo Josemaria constatam
rapidamente o profundo sentido da
filiacdo divina que neles se reflete e a
perspectiva trinitaria presente em
todos os seus escritos[5]. No que se
refere a Eucaristia, na homilia A
Eucaristia, Mistério de Fé e de Amor,
pronunciada no dia 14 de Abril de
1960, Sexta-Feira Santa, introduz-nos
na consideragdo do Mistério
Eucaristico nos seguintes termos:

“O Deus da nossa fé ndo é um ser
longinquo, que contemple com
indiferenca a sorte dos homens, seus
anseios, suas lutas, suas angustias. E
um Pai que ama seus filhos até o
extremo de lhes enviar o Verbo, a
Segunda Pessoa da Santissima
Trindade, para que, pela sua
encarnacao, morra por eles e os


https://opusdei.org/pt-br/article/a-eucaristia-misterio-de-fe-e-de-amor/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-eucaristia-misterio-de-fe-e-de-amor/

redima; o mesmo Pai amoroso que
agora nos atrai suavemente a Si,
mediante a acdo do Espirito Santo
que habita em nossos coragoes.

A alegria da Quinta-Feira Santa nasce
de compreendermos que o Criador se
excedeu no carinho por suas
criaturas. E como se ndo bastassem
todas as outras provas da sua
misericordia, Nosso Senhor Jesus
Cristo instituiu a Eucaristia para que
pudéssemos té-lo sempre junto de
nos e porque — tanto quanto nos é
possivel entender -, movido por seu
Amor, Ele, que de nada necessita,
ndo quis prescindir de nos. A
Trindade enamorou-se do homem,
elevado a ordem da graca e feito a
sua imagem e semelhanca, redimiu-o
do pecado - do pecado de Adéo, que
recaiu sobre toda a sua
descendéncia, e dos pecados pessoais
de cada um -, e deseja vivamente
morar em nossa alma: Se alguém me
ama, guardara a minha palavra, e


https://opusdei.org/pt-br/article/quem-e-o-espirito-santo/
https://opusdei.org/pt-br/article/creio-em-deus-uno-e-trino/

meu Pai o amard, e viremos a ele, e
nele faremos a nossa morada. Esta
corrente trinitaria de amor pelos
homens perpetua-se de maneira
sublime na Eucaristia”[6].

A presenca e a atuacdo da Trindade
no Sacrificio eucaristico constitui o
nucleo central das suas reflexdes. “A
Santa Missa (...) é a doacdo da
Trindade a Igreja. Compreende-se
deste modo que a Missa seja o centro
e araiz da vida espiritual do
cristao”[7]. Para Sao Josemaria, a
centralidade da Eucaristia e o seu
valor basilar na vida crista
fundamenta-se no que ela contém e
nos da a participar. A Eucaristia
manifesta-nos e faz-nos participantes
do amor do Pai, que no seu plano
salvifico enviou o seu Filho unigénito
ao mundo para nos redimir e nos dar
a vida eterna (cf. Jo 3,16-17). Mostra-
nos e oferece-nos o amor do Filho, o
Pao descido do Céu que, obediente a
vontade do Pai, entregou a sua vida



por nos (cf. Jo, 6, 32-38; Mt 26, 28).
Revela-nos e comunica-nos o amor
do Espirito Santo, por acdo do qual o
Verbo se fez carne (cf. Mt 1,20; Lc
1,35), e continua a tornar-se presente
entre nos em cada celebracdo da
Eucaristia oferecendo-nos a sua
carne vivificada pelo Espirito (cf. Jo
6,51-57.63).

“Toda a Trindade esta presente no
sacrificio do Altar. Por vontade do
Pai, com a cooperacao do Espirito
Santo, o Filho se oferece em oblacao
redentora”[8]. Todas as vezes que a
Igreja celebra a Eucaristia, o Senhor
torna-se presente nos signos
sacramentais do pao e do vinho, no
ato de oferecer a propria vida ao Pai
para libertar a humanidade inteira
da escraviddo do pecado. Em Cristo e
com Cristo torna-se presente a sua
obra salvifica, o Sacrificio da nossa
redencdo na plenitude do Mistério
Pascal, ou seja, da sua Paixdo, Morte
e Ressurreicdo. Ndo se trata de uma



presenca estatica, puramente
passiva, ja que Ele se torna presente
com o dinamismo salvifico da sua
Morte e Ressurreicdo gloriosa. Torna-
se presente como Pessoa que vem ao
nosso encontro para nos redimir,
para nos manifestar o seu amor, para
nos dar a sua propria vida com o Pao
da vida eterna e o Calice da salvacao
perpétua, para nos unir a Si e tornar
possivel que n’Ele — em Cristo e sob a
acao do Espirito Santo — restituamos
ao Pai, em acdo de gracas, tudo o que
do Pai procede.

“O amor da Trindade pelos homens
faz com que, da presenca de Cristo
na Eucaristia, nascam para a Igreja e
para a humanidade todas as
gracas”[9]. Desta corrente trinitaria
de amor que o Santissimo
Sacramento nos oferece, provém a
forca que permite aos cristdos viver
em Cristo, animados por um sé
espirito, como filhos do Unico Pai,
amando até ao dom total de si



mesmos, plenamente comprometidos
na edificacdo da Igreja e na
transformacdo do mundo segundo o
projeto divino. A Eucaristia ndo é um
mistério que sO possamos admirar a
luz da fé, é infinitamente mais,
porque neste sacramento Jesus Cristo
convida-nos a acolher a salvacdo que
Ele nos promete, a receber os dons
sacrificiais do seu Corpo e do seu
Sangue como alimento de vida
eterna, permitindo-nos entrar em
comunhdo com Ele, com a sua Pessoa
e 0 seu Sacrificio, em comunhdo com
todos os membros do seu Corpo
Mistico, que é a Igreja.

A seguir, considerar-se-a esta
presenca do Sacrificio Redentor na
Eucaristia e em que consiste a nossa
participacdo nele. Em primeiro lugar,
recordaremos de forma sintética a
doutrina elaborada pela tradigdo
teoldgico-dogmatica e pelo
Magistério do século XX; depois,
expor-se-a o ensinamento que, no



referido contexto histdrico-teologico,
Sao Josemaria Escriva nos
proporciona sobre a participacao do
cristdo no Sacrificio eucaristico.

2. A Eucaristia, Sacrificio de Cristo
e da Igreja: via de acesso ao Pai, no
Filho, pelo Espirito Santo

2.1. A doutrina formulada pela
tradicao teoldgica e pelo
Magistério do século XX

“O nosso Salvador instituiu na ultima
Ceia, na noite em que foi entregue, o
Sacrificio eucaristico do seu Corpo e
do seu Sangue para perpetuar pelo
decorrer dos séculos, até Ele voltar, o
Sacrificio da cruz, confiando a Igreja,
sua esposa amada, o memorial da
sua morte e ressurreicao:
sacramento de piedade, sinal de
unidade, vinculo de caridade,
banquete pascal em que se recebe
Cristo, a alma se enche de graca e nos
é concedido o penhor da gloria
futura”[10]. Este texto do Concilio



Vaticano II proporciona-nos uma
sintese dos diversos aspectos do
Mistério Eucaristico: a Eucaristia é
simultaneamente sacrificio (em
relacdo de identidade sacramental
com o Sacrificio da Cruz),memorial
da Morte e Ressurreicdo do Senhor,
sacramento da sua presenca pessoal,
banquete pascal (da nova Pascoa da
Igreja peregrina), signo e causa da
unidade da Igreja, garantia da
plenitude escatoldgica. Nele
encontramos claramente vincado o
conteudo essencial da Eucaristia e o
fim que moveu o Senhor quando a
instituiu: para perpetuar através dos
séculos, até a sua vinda, o Sacrificio
da Cruz e, desse modo, confiar a sua
Esposa amada —a Igreja-o
memorial da sua Morte e
Ressurreicdo.

2.1.1. A Eucaristia, presenca
sacramental do Sacrificio redentor
de Jesus Cristo


https://opusdei.org/pt-br/article/tema-20-a-eucaristia-ii/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-20-a-eucaristia-ii/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-19-a-eucaristia-i/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-19-a-eucaristia-i/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-21-a-eucaristia-iii/

A Eucaristia é sacrificio num sentido
‘novo’ relativamente aos sacrificios
das religides naturais e aos
sacrificios rituais do Antigo
Testamento: é sacrificio porquanto o
sacramento-memorial instituido por
Cristo na ultima Ceia torna-se
presente, no hoje da celebracéo
liturgica da Igreja, o unico sacrificio
da nossa redencdo[11]. Ou seja, é
sacrificio em relacdo direta — de
identidade sacramental, como
dissemos — com o Sacrificio unico,
perfeito e definitivo da Cruz. Esta
relacdo foi instituida por Jesus Cristo
na ultima Ceia, quando entregou aos
Apostolos, sob as espécies de pao e
vinho, o seu Corpo oferecido em
sacrificio e o seu Sangue derramado
em remissdo dos pecados,
antecipando no rito memorial o que
viria a acontecer historicamente,
pouco tempo depois, no Golgota. A
partir de entdo, a Igreja, sob o guia e
a virtude do Espirito Santo, ndo cessa
de cumprir o mandato que Jesus



Cristo deu aos seus discipulos: “fazei
isto em minha memoaria” (Lc 22,19;
1Cor 11,24-25). Deste modo anuncia —
torna presente com a palavra e o
sacramento — “a Morte do Senhor [0
seu Sacrificio: cf. Ef5,2; Heb 9,26], até
que Ele venha” (1Cor 11,26).

Este anuncio, esta proclamacao
sacramental do Mistério Pascal do
Senhor, é de particular eficacia, pois
ndo so representa in signo ou in
figura o Sacrificio redentor de Cristo,
como também se torna
verdadeiramente presente a sua
Pessoa e o evento salvifico
comemorado. O Catecismo da Igreja
Catolica o expressa do seguinte
modo: “A Eucaristia é o memorial da
Pascoa de Cristo, a atualizacdo e a
oferenda sacramental do seu unico
sacrificio, na liturgia da Igreja que é
0 seu corpo”[12].

O fundamento desta perene
atualidade do sacrificio redentor do



Senhor encontra-se na propria
Pessoa de Cristo — o Filho encarnado
e glorificado do Pai — e na eficacia
dos sacramentos que confiou a sua
Igreja: “Na liturgia da Igreja, Cristo
significa e realiza principalmente o
seu mistério pascal. Durante a sua
vida terrena, Jesus anunciava pelo
seu ensino e antecipava pelos seus
atos o seu mistério pascal. Uma vez
chegada a sua “Hora” (cf. Jo 13,1;
17,1), Jesus vive 0 unico
acontecimento da histdria que nado
passa jamais: morre, é sepultado,
ressuscita de entre os mortos e senta-
Se a direita do Pai “uma vez por
todas” (Rm 6, 10; Hb 7, 27; 9,12). £ um
acontecimento real, ocorrido na
nossa historia, mas unico; todos os
outros acontecimentos da historia
acontecem uma vez e passam,
devorados pelo tempo. Pelo
contrario, o mistério pascal de Cristo
ndo pode ficar somente no passado,
ja que pela sua morte, Ele destruiu a
morte; e tudo o que Cristo é, tudo o



que fez e sofreu por todos os homens,
participa da eternidade divina, e
assim transcende todos os tempos e
em todos se torna presente. O
acontecimento da cruz e da
ressurreicdo permanece e atrai tudo
para a vida”[13].

Isto pode explicar-se considerando o
Mistério de Jesus Cristo, 0o Homem-
Deus, cujos atos redentores
realizados na historia, sdao
verdadeiramente atos do Filho de
Deus Pai. Ele, segunda Pessoa da
Santissima Trindade, quando levou a
cabo o Sacrificio da nossa redencao
realizou-o na sua natureza humana
com a forca do seu ser divino[14],
dando a tal acontecimento
fundamento e dimensao eterna.
Logo, o seu ato de oferta sacrificial,
embora tenha sido realizado num
tempo concreto da historia, ndo
permaneceu circunscrito aquele
momento historico, dado que
alcancou a eternidade divina[15]. E



perenemente atual no ‘hoje eterno’
do seu ser divino e na sua eterna
visdo e amor beatificos, sem
interrupgdo nem reiteracao; esta
inseparavelmente unido a Pessoa do
Filho de Deus feito homem. Por isso,
quando se fala da oblacdo do Senhor
na Missa, nao deve entender-se como
um novo ato oblativo de Cristo, mas
apenas como a perenidade da agdo
sacrificial cumprida ‘uma vez para
sempre’ (cf. Hb 7,25-27)[16].

Quando a Igreja celebra a Eucaristia,
atualiza-se sacramentalmente o
Sacrificio redentor da Cruz na
plenitude do Mistério Pascal de Jesus
Cristo, visto que se re-presenta de
modo misterioso, mas real, a Pessoa
de Cristo, do unico Cristo existente,
ressuscitado e glorioso. Assim, torna-
se presente a propria Vitima do
Golgota, agora gloriosa; 0 mesmo
Sacerdote, Jesus Cristo; 0o mesmo ato
sacrificial (a oferta primordial da
Cruz) inseparavelmente unido a



presenca sacramental de Cristo;
oferta sempre atual em Cristo
ressuscitado e glorioso. SO muda a
manifestacdo externa desta entrega:
no Calvario, mediante a Paixdo e
Morte de Cruz; na Missa, através do
signo-memorial: a dupla consagracao
do péo e do vinho no contexto da
Oracdo Eucaristica (imagem
sacramental da imolacdo da Cruz)
[17]. Por vontade do proprio Cristo,
este ato salvifico, eterno, ficou
vinculado a histdria e torna-se
presente no tempo e no espago onde
se celebra o memorial instituido por
Ele na ultima Ceia. O Catecismo da
Igreja Catdlica afirma-o deste modo:
“Quando a Igreja celebra a
Eucaristia, faz memoria da Pascoa de
Cristo, e esta se torna presente: o
sacrificio que Cristo ofereceu na cruz
uma vez por todas, continua sempre
atual (cf. Hb 7, 25-27)”[18].

Até aqui, tratamos da Eucaristia
como presenca do Sacrificio redentor



de Cristo na plenitude do seu
Mistério Pascal. Mas sera que
poderemos dizer que a Eucaristia é
também Sacrificio da Igreja?

2.1.2. A Eucaristia, Sacrificio de
Cristo e da Igreja

A Eucaristia é o Sacrificio da Igreja,
ndo so porque lhe foi entregue o
memorial sacramental do sacrificio
redentor de Cristo, como também
cada vez que se celebra o Mistério
Eucaristico participa no Sacrificio do
seu Senhor, entrando em comunhao
com Ele - com a sua oferta sacrificial
ao Pai - e com os bens da redencao
que Ele nos obteve. Toda a Igreja
oferece e é oferecida em Cristo ao Pai
pelo Espirito Santo. Assim o afirma a
tradicdo viva da Igreja, tanto nos
textos da liturgia como no ensino dos
Padres e do Magistério. O
fundamento desta doutrina
encontra-se no principio de uniao e
cooperacdo entre Cristo e os



membros do seu Corpo, claramente
exposto pelo Concilio Vaticano II:
“Em tdo grande obra, que permite
que Deus seja perfeitamente
glorificado e que os homens se
santifiquem, Cristo associa sempre a
si a Igreja, sua esposa muito
amada”[19].

A Igreja oferece com Cristo

A participacdo da Igreja — o Povo
sacerdotal, hierarquicamente
estruturado — na oferta do Sacrificio
Eucaristico esta fundada no mandato
de Jesus: “fazei isto em memdria de
Mim”, e reflete-se na formula
litargica “memores... offerimus...
gratias agentes” frequentemente
utilizada nas Oracdes Eucaristicas da
Igreja Antiga[20] e igualmente
presente nas atuais Oragoes
Eucaristicas[21].

Como atestam os textos da liturgia
eucaristica, os fiéis ndo sdo meros
espectadores de um ato de culto



realizado pelo sacerdote celebrante.
Todos os presentes podem e devem
participar na oferta do Sacrificio
Eucaristico, porque em virtude do
Batismo foram incorporados e
formam parte da “geracdo escolhida,
do sacerdocio real, da nagao santa,
do povo adquirido por Deus” (I Pe 2,
9); ou seja, do novo Povo de Deus em
Cristo, que Ele proprio continua a
reunir em torno de Si para que de
um confim ao outro da terra ofereca
ao seu nome um sacrificio perfeito
(cf. M11,10-11). Oferece ndo s6 o
culto espiritual do sacrificio das
proprias obras e da totalidade da sua
existéncia, mas também — em Cristo e
com Cristo — a Vitima perfeita, santa
e imaculada. Tudo isto comporta o
exercicio do sacerdocio comum dos
fiéis na Eucaristia.

Sobre este ultimo ponto, convém
recordar que a dita oblacdo se
cumpre por meio do sacerdote
celebrante no preciso momento da



consagracao, quando em nome e na
pessoa de Cristo torna presente o seu
Corpo e 0 seu Sangue, e se realiza o
ato de oferenda sacrificial do Senhor
—n’Ele e com Ele - e de toda a Igreja,
representada visivelmente na
assembleia dos fiéis[22]. Finalmente,
no que respeita ao sentido das
ora¢Oes da anamnesis, onde se
sublinha o ‘servico sacerdotal’
realizado pela Igreja (ou a sua acao
oblativa), convém precisar que ndo
se devem entender como se a Igreja
procurasse oferecer — so ou com
Cristo glorificado — um novo
sacrificio, diverso ou justaposto ao da
Cruz do Senhor. A férmula
memores...offerimus... gratias
agentes, ndo € outra coisa que a
explicacdo, mediante um texto
litargico, da vontade da Igreja, Corpo
Mistico de Cristo, de oferecer e
oferecer-se com a sua Cabeca (nédo
pretende substituir o Senhor na
oferta do seu sacrificio, ou atuar
como mediadora entre Cristo e o Pai).



O sujeito do mistério do culto,
rigorosamente falando, é Cristo. Mas
com Cristo intervém sempre a Igreja,
ndo porque seja capaz por si propria
de participar na obra salvadora, mas
enquanto é Corpo e Esposa do seu
Senhor[23].

A acdo da Igreja é receptiva (recebe
de Cristo a salvacdo e a prdpria vida
do seu Senhor, quando na
representacdo sacramental dos seus
atos salvificos lhe da acesso ao seu
ministério). Mas a esta passividade
na recepcao une-se a sua atividade
na colaboracao, que se torna possivel
gracas ao batismo dos fiéis
incorporados em Cristo e feitos
capazes de cooperar com Ele. Esta
colaboracdo da Igreja alcanca o cume
ao participar no Sacrificio do seu
Senhor. Quando a Igreja
(hierarquicamente ordenada, o
sacerdote celebrante e os outros fiéis)
oferece externamente o Sacrificio
Eucaristico e se une interiormente ao



ato sacrificial da Cruz, o Sacrificio de
Cristo converte-se também no
Sacrificio da Igreja. “F 0 mesmo
sacrificio, sendo apenas diverso o
modo de oferecé-lo, como diz o
Concilio de Trento: sola offerendi
ratione diversa. Logo, este Sacrificio
[a Santa Missa] é o verdadeiro
Sacrificio da Igreja, porque ela
realiza agora pela sua propria
iniciativa o Sacrificio que o Senhor
lhe transmitiu. Na qualidade de
Corpo e Esposa, ou seja, gragas ao seu
ato de oblacdo, livre e espontaneo,
embora seja realizado segundo o
mandato e o poder da Cabeca e do
Esposo, torna proprio o ato sacrificial
da sua Cabeca. Deste modo, 0
Sacrificio de Cristo, sem que nada se
lhe acrescente, converte-se no
Sacrificio da Igreja, e assim se
converte em alguma coisa nova e
diferente, sem que se lhe acrescente
nada de especial, nem tenha
necessidade de ser completado”[24].



Na sua acdo de gragas, a Igreja
apresenta ao Pai o que d’Ele recebeu,
pedindo-Lhe a aplicacdo dos bens
salvificos da Cruz e a graca de
formar em Cristo um s6 corpo e um
SO espirito. Resumindo, entre a oferta
da Igreja e a de Cristo ndo ha
justaposicdo, mas identificagdo. Os
fiéis ndo oferecem um sacrificio
diferente do de Cristo, pois ao
unirem-se a Ele, tornam possivel que
Ele incorpore a oblacdo da Igreja a
sua, “de tal modo que a oferenda da
Igreja acaba por ser a mesma de
Cristo”[25]. E é Ele, Jesus Cristo,
quem oferece o sacrificio dos fiéis
incorporando-o ao seu[26]. A relacdo
entre estes dois aspectos “ndo se
pode caracterizar como justaposicao
nem como sucessao, mas como
presenca de um no outro”[27].

A Igreja é oferecida com Cristo

A Igreja, em unido com Cristo, ndo so
oferece o Sacrificio eucaristico, mas é



também oferecida com ele, pois
como Corpo e Esposa estd
inseparavelmente unida a sua
Cabeca e ao seu Esposo.

O ensino dos Padres é muito claro a
este respeito. Para Sdo Cipriano, a
Igreja oferecida (a oblacdo invisivel
dos fiéis) esta simbolizada na oferta
liturgica dos dons do péo e do vinho
misturado com gotas de agua como
matéria do Sacrificio do Altar[28].
Para Santo Agostinho é claro que no
Sacrificio do Altar toda a Igreja é
oferecida com o seu Senhor, e que
isto se manifesta na propria
celebracdo sacramental: “Toda a
cidade redimida, ou seja, a
assembleia comunitaria dos santos, é
oferecida a Deus como um sacrificio
universal pela mediacdo do Sumo
Sacerdote que, sob a forma de
escravo, se ofereceu por nos na sua
Paixdo a fim de fazer de nos o corpo
de tdo grande Cabeca... Este é 0
sacrificio dos cristaos: “sendo muitos,



ndo formamos mais que um so corpo
em Cristo” (Rm 12, 5). A Igreja
celebra este mistério no sacramento
do altar, bem conhecido dos fiéis,
onde se mostra que no que ela
oferece se oferece a si propria”[29].
Para Sdo Gregorio Magno, a
celebracdo da Eucaristia é um
estimulo para que imitemos o
exemplo do Senhor, oferecendo a
nossa vida ao Pai tal como Jesus fez,
deste modo chegarda a nos a salvacao
que provém da Cruz do Senhor[30].

A propria liturgia eucaristica ndo
deixa de expressar a participacao da
Igreja, sob o influxo do Espirito
Santo, no Sacrificio de Cristo: “Olhai
benignamente para a oblagdo da
vossa Igreja: vede nela a Vitima que
nos reconciliou convosco, e fazei, que
alimentando-nos do Corpo e Sangue
do vosso Filho, cheios do seu Espirito
Santo, sejamos em Cristo um so
corpo e um so6 espirito. O Espirito
Santo faca de nos uma oferenda



permanente...”[31]. De modo
semelhante se pede na Oracao
Eucaristica IV: “Olhai, Senhor, para
esta oblacdo que preparaste para a
vossa Igreja; e concedei, por vossa
bondade, a quantos vamos participar
do mesmo pdo e do mesmo calice,
que, reunidos pelo Espirito Santo
num so corpo, sejamos em Cristo
uma oferenda viva para louvor da
vossa gloria”.

Relativamente ao Magistério
contemporaneo, basta citar este texto
do Catecismo da Igreja Catdlica: “A
Eucaristia € igualmente o sacrificio
da Igreja. A Igreja, que é o corpo de
Cristo, participa na oblacdo da sua
Cabeca. Com Ele, ela propria é
oferecida integralmente. Ela une-se a
sua intercessdo junto do Pai em favor
de todos os homens. Na Eucaristia, o
sacrificio de Cristo torna-se também
o sacrificio dos membros do seu
corpo. A vida dos fiéis, o seu louvor,
0 seu sofrimento, a sua oragao e o



seu trabalho unem-se aos de Cristo e
a sua oblacdo total, adquirindo assim
um novo valor. O sacrificio de Cristo
presente sobre o altar proporciona a
todas as geracoes de cristaos a
possibilidade de se unirem a sua
oblacao”[32].

A doutrina enunciada tem uma
importancia fundamental para a
vida crista. Os fiéis sdo todos
chamados a participar na Santa
Missa com esta intencdo: oferecer a
sua propria vida sem mancha de
pecado ao Pai, com Cristo, Vitima
imaculada, em sacrificio espiritual-
existencial, restituindo-Lhe com
amor filial e em acao de gracas tudo
0 que d’Ele receberam. Deste modo, a
caridade divina - “a corrente de
amor trinitdrio” — transformara a sua
vida inteira.

2.2. A participacao no Sacrificio
Eucaristico no ensinamento de Sao
Josemaria Escriva



Nos escritos de Sdo Josemaria
manifesta-se uma visao
profundamente unitaria dos diversos
aspectos do Mistério Eucaristico. De
modo particular, sublinha a
dimensao sacrificial da liturgia
eucaristica, considerando-a na
perspectiva adequada, ou seja, na
ordem da sacramentalidade da
Igreja: a Santa Missa é “o sacrificio
sacramental do Corpo e do Sangue de
Nosso Senhor”[33]. Com a Tradicdo
da Igreja, identifica esse sacrificio
sacramental com o Sacrificio unico
do nosso Redentor: “E o Sacrificio de
Cristo, oferecido ao Pai com a
cooperacao do Espirito Santo:
oblacdo de valor infinito, que
eterniza em nos a Redencao”[34]. E
ao contemplar com os olhos da fé e
do amor esta realidade, descobre que
“neste Sacrificio [Santa Missa] se
encerra tudo o que o Senhor quer de
nos”[35]. Aquilo que Ele deseja,
quando participamos na liturgia



eucaristica em todo o momento da
nossa existéncia.

Com efeito, o nosso Pai Deus quer
que vivamos tal como somos, como
filhos no Filho, identificados com
Cristo no amor e na obediéncia
filiais. Essa identificacdo realiza-se
de forma singular gracas as
Eucaristia. Em Cristo, em comunhdao
com o seu ser tedndrico, podemos
viver em constante relacdo filial com
o Pai (cf. Jo 6, 57); e 0 Pai derrama
sobre nos a sua paternidade
transbordante de amor. Além disso,
mediante a comunhdo do corpo de
Cristo com a sua humanidade
vivificada pelo Espirito, entramos
também em comunhdo com a
terceira Pessoa da Santissima
Trindade, recebendo a for¢ca do amor
do Espirito Santo, que tudo cria,
renova, inflama e santifica. Ele
cristifica-nos e faz-nos sentir a nossa
filiacdo divina em Cristo. Nesta linha,
escrevia Sdo Josemaria: “Na Missa,



encaminha-se para a sua plenitude a
vida da graca que foi depositada em
nos pelo Batismo e que cresce
fortalecida pelo Crisma. Quando
participamos da Eucaristia, escreve
Sdo Cirilo de Jerusalém,
experimentamos a espiritualizagdo
deificante do Espirito Santo, que ndo
S0 nos configura com Cristo — como
acontece no Batismo -, mas nos
cristifica integralmente, associando-
nos a plenitude de Cristo Jesus. Na
medida em que nos cristifica, a
efusdo do Espirito Santo leva-nos a
reconhecer a nossa condicdo de
filhos de Deus. O Paraclito, que é
caridade, ensina-nos a fundir com
essa virtude toda a nossa vida; e
assim, consummati in unum, feitos
uma s0 coisa com Cristo, podemos
ser entre os homens o que Santo
Agostinho afirma da Eucaristia: sinal
de unidade, vinculo de Amor”[36].

A contemplacdo do amor que Cristo
nos manifesta na Eucaristia e,



sobretudo, a identificacdo com Ele —
pela fé, a graca cristiconformante do
sacramento e a acdo do Paraclito na
alma — ndo pode deixar indiferente
ou passivo nenhum cristao que
participe no Sacrificio Eucaristico.
“Para corresponder a tanto amor —
afirma Sdo Josemaria —, é preciso que
haja da nossa parte uma entrega
total do corpo e da alma”[37]. E
necessario que nos entreguemos
como Ele: por amor e com doagéo
total, incondicional, humilde,
escondida e perseverante.

O que Deus espera de nos em cada
celebracdo eucaristica é que
saibamos aderir plenamente as
palavras de Jesus Cristo: tomai, todos,
e comei... isto é o meu Corpo, que
serd entregue por vos e por todos
para remissao dos pecados. O
mandato do Senhor, fazei isto (o que
Eu fiz) em memoria de Mim, exige
ndo so que o celebrante repita as
suas palavras e gestos, mas também



que acolhamos com fé e amor o dom
que Ele nos da e, unidos a Ele,
saibamos entregar-nos ao Pai, no
Espirito Santo, pela salvagao do
mundo.

Os fiéis — a totalidade do Povo de
Deus e ndo apenas o sacerdote
celebrante — estdo todos chamados a
viver deste modo a Eucaristia, ou
seja, a atualizar a sua entrega a
Nosso Senhor no momento da
consagracdo dos dons em que, com a
presenca da Pessoa de Cristo, se
atualizar o ato de oferta sacrificial e
nos tornamos, no momento da
comunhdo, uma so coisa com a
Vitima divina[38]. Apesar de s o
ministro sacramentalmente
ordenado - bispo ou sacerdote —
estar habilitado para agir in persona
Christi no Sacrificio eucaristico, a
verdade é que a celebracdo
eucaristica afeta e compromete cada
um dos presentes, 0s quais, em
virtude do sacerddcio comum dos



fiéis (ou seja, da sua participacdo no
sacerdocio de Cristo, recebida no
Batismo), estdo chamados a prestar a
Deus Pai um culto espiritual (Rm 12,
1), o sacrificio das suas vidas unidas
ao Sacrificio de Cristo.

Sao Josemaria insistiu repetidamente
nesta doutrina da Igreja, ensinando a
renovar na Santa Missa o
oferecimento da propria vida e das
obras de cada dia, tudo quanto
somos e possuimos: a inteligéncia, a
vontade e a memoria; o trabalho, as
alegrias e as contradi¢6es. Queria
colocar tudo sobre o altar para que
Deus Nosso Senhor o assumisse e lhe
atribuisse valor salvifico “nesse
instante supremo — o tempo unindo-
se a eternidade — do Santo Sacrificio
da Missa”[39]. Queria dirigir a
existéncia inteira, dia apds dia, para
o Sacrificio eucaristico, ensinando
todos a viver com alma sacerdotal.
Antecipava assim o que o Concilio
Vaticano II afirmaria dos fiéis



cristaos: “Todos os seus trabalhos,
oracgOes e empreendimentos
apostolicos, a vida conjugal e
familiar, o trabalho de cada dia, o
descanso do espirito e do corpo, se
forem feitos no Espirito, e as proprias
incomodidades da vida, suportadas
com paciéncia, se tornam em outros
tantos sacrificios espirituais,
agradaveis a Deus por Jesus Cristo
(cf. 1 Pe 2, 5); sacrificios estes que sdo
piedosamente oferecidos ao Pai,
juntamente com a oblacdo do corpo
do Senhor”[40].

O que dissemos até agora acerca dos
fiéis aplica-se de modo especial ao
sacerdote celebrante: enquanto na
celebracdo eucaristica atua in
persoma Christi, estd chamado a
identificar-se de modo particular
com Cristo, Vitima e Sacerdote. O
oferecimento da propria vida ao Pai,
por Cristo e em Cristo, deve ser para
ele uma realidade em cada
celebracdo da Eucaristia. Neste



sentido afirma o Decr. Presbyterorum
Ordinis, os presbiteros”enquanto se
unem com a propria acao de Cristo
sacerdote, oferecem-se todos os dias
totalmente a Deus”[41]. O que
realizam sacramentalmente sobre o
altar compromete a sua vida inteira:
estdo chamados a entregarem-se
plenamente, em Cristo e com Cristo,
ao Pai, permitindo deste modo ao
Senhor que Ele assuma inteiramente
a sua existéncia e lhe dé plenitude de
sentido e valor redentor.

Sdo Josemaria era plenamente
consciente desta verdade, recordava-
a frequentemente aos sacerdotes e
vivia-a todos os dias no Sacrificio do
Altar:

“Pelo sacramento da Ordem, o
sacerdote torna-se efetivamente apto
para emprestar a Nosso Senhor a
v0z, as maos, todo o seu ser: € Jesus
Cristo quem, na Santa Missa, com as
palavras da consagracdo, transforma



a substancia do pao e do vinho no
Seu Corpo, Alma, Sangue e
Divindade. Nisto se fundamenta a
incomparavel dignidade do
sacerdote. Uma grandeza
emprestada, compativel com a
minha pequenez. Eu peco a Deus
Nosso Senhor que nos dé, a todos os
sacerdotes, a graca de realizar
santamente as coisas santas, e de
refletir também na nossa vida as
maravilhas das grandezas do Senhor.
NOs, que celebramos os mistérios da
Paixdo do Senhor, temos de imitar o
que fazemos. E entdo a hostia
ocupara o nosso lugar diante de
Deus, se nos mesmos nos fizermos
hostias. (Sdo Gregorio Magno,
Didlogo 4, 59)”[42].

Mons. Alvaro del Portillo,
testemunha privilegiada da fé e do
amor com que Sio Josemaria
celebrava todos os dias a Santa
Missa, disse-nos:


https://opusdei.org/pt-br/alvaro-del-portillo/

“Ao elevar o Pao eucaristico e o
Sangue de Nosso Senhor, repetia
sempre algumas oragdes — ndo em
voz alta, porque as rubricas da Missa
ndo o permitem, mas com a mente e
0 coracdo —, com perseveranca
heroica que durou dezenas de anos.

Concretamente, enquanto mantinha
a hostia consagrada entre as maos,
dizia: Meu Senhor e meu Deus, o ato
de fé do Apostolo Sdo Tomé. Depois,
inspirando-se numa invocacao
evangélica, repetia lentamente:
Adauge nobis fidem, spem et
charitatem; pedia ao Senhor para
toda a Obra a graca de crescer na fé,
na esperanca e na caridade.
Imediatamente a seguir, repetia uma
oracao dirigida ao Amor
Misericordioso, que tinha aprendido
e vinha meditando desde a sua
juventude, mas que nunca utilizava
na pregacao, somente apds muitos
anos nos referiu que a recitava: Pai
Santo, pelo Coragdo Imaculado de



Maria, ofereco-Vos Jesus, vosso Filho
muito amado, e ofereco-me a mim
mesmo n’Ele, por Ele e com Ele, todas
as minhas intengdes e em nome de
todas as criaturas. A seguir,
acrescentava a invocacao: Senhor,
dai-nos a pureza e o gaudium cum
pace, a mim e a todos; pensando,
como é natural, nos seus filhos do
Opus Dei. Por fim, enquanto fazia a
genuflexdo depois de ter elevado a
Hostia e o Cdlice, recitava a primeira
estrofe do hino eucaristico Adoro te
devote, latens deitas, e dizia ao
Senhor: Bem-vindo ao altar!

Tudo isto, repito, ndo o fazia so de
vez em quando, mas todos os dias, e
nunca mecanicamente, mas com
todo o amor e vibragdo interior”[43].

Compreende-se facilmente a alegria
de Sdo Josemaria ao ler no Decreto
Presbyterorum Ordinis algo que ele ja
pregava ha muitos anos: que a
celebracao do Sacrificio eucaristico é



0 “centro e a raiz de toda a vida do
presbitero, de tal maneira que aquilo
que se realiza sobre a ara do
sacrificio, isso mesmo procura
realizar em si a alma sacerdotal”[44].

Sdo Josemaria viveu e ensinou a
viver esta entrega da propria vida ao
Senhor na Santa Missa (“a nossa
Missa, Jesus...”, escrevera em
Caminho[45]), com uma radicalidade
total, sem a limitar a um proposito
interior, formulado no momento da
celebracdo liturgica. “Devemos amar
a Santa Missa, que tem que ser o
centro do nosso dia. Se vivemos bem
a Missa, como ndo havemos de
continuar depois o resto da jornada
com o0 pensamento no Senhor, com o
desejo irreprimivel de ndo nos
afastarmos da sua presenca, para
trabalhar como Ele trabalhava e
amar como Ele amava?”[46]. Por
outro lado, procurava fazer de todo o
dia uma Missa continua, vivendo
quotidianamente uma existéncia


https://www.youtube.com/josemariaescrivapt

“totalmente eucaristica”[47]. A
propdasito disto, afirmava em 1945:
“Deste modo, muito unidos a Jesus na
Eucaristia, conseguiremos a continua
presenca de Deus no meio das
ocupacdes habituais proprias da
situacdo de cada um neste peregrinar
terreno, procurando o Senhor em
cada momento e em todas as coisas.
Tendo nas nossas almas os mesmos
sentimentos de Cristo na Cruz,
conseguiremos que a nossa vida
inteira seja de reparacao incessante,
de assidua peticdo e permanente
sacrificio por toda a humanidade,
porque o Senhor vos dara um
instinto sobrenatural para purificar
todas as acOes, para eleva-las a
ordem da graca e converté-las em
instrumento de apostolado. S6 assim
seremos almas contemplativas no
meio do mundo, como pede a vossa
vocacao, e chegaremos a ser almas
verdadeiramente sacerdotais,
fazendo que tudo o que é nosso seja
um continuo louvor a Deus”[48].



Mais concretamente, mostrou de
maneira pratica como colocar a
Santa Missa no centro da vida
quotidiana. Dividia as 24 horas do
dia em duas partes: “Até ao meio-dia
vivia a presenca de Deus centrando-a
na acao de gracas pela Missa
celebrada e, depois do Angelus,
comecava a preparar-se para a Missa
do dia seguinte”[49]. Nesse tempo de
preparacdo, multiplicava atos de fé,
esperanca e amor ao Senhor, pedia-
Lhe perdao pelos seus pecados e
pelos de todos os homens; pedia
incansavelmente ‘almas de apostolo’
e renovava a intencao de colocar
sobre a patena todas as suas oracoes,
trabalhos, pensamentos e afetos,
alegrias e sofrimentos, para que o
Senhor assumisse tudo e lhe desse
valor redentor. Sdo Josemaria
considerou o ensino sobre a
participacdo dos fiéis no Sacrificio
Eucaristico como parte essencial do
ministério sacerdotal. “Todos os
afetos e necessidades do coragdo do



cristdo encontram na Santa Missa o
melhor caminho: aquele que, por
Cristo, chega ao Pai no Espirito
Santo. O sacerdote deve pOr especial
empenho em que todos o saibam e
vivam. Ndo hd atividade alguma que
possa antepor-se normalmente a de
ensinar e fazer amar e venerar a
Sagrada Eucaristia”[50]. E mais
adiante, sublinhando a unidade
entre a consagracao e a missdo do
presbitero, dira: “Um sacerdote que
vive deste modo a Santa Missa —
adorando, expiando, impetrando,
dando gracas, identificando-se com
Cristo —, e que ensina os outros a
fazer do Sacrificio do Altar o centro e
a raiz da vida do cristao,
demonstrara realmente a grandeza
incomparavel da sua vocacao”[51].

Como ensinava Sdo Josemaria
Escriva, a centralidade da Eucaristia
na existéncia quotidiana do cristdo
deve manifestar-se, de modo
particular, no cuidado da liturgia



eucaristica, na fé e no amor com que
cuidamos de Deus nas coisas de
Deus.

“Peco a todos os cristdos que rezem
muito por nos, sacerdotes, para que
saibamos realizar santamente o
Santo Sacrificio. Rogo-lhes que
mostrem um amor tdo delicado a
Santa Missa, que nos leve, a nos,
sacerdotes, a celebra-la com
dignidade — com elegancia — humana
e sobrenatural: com asseio nos
paramentos e nos objetos destinados
ao culto, com devocdo, sem pressas.

Por que pressa? Tém-na por acaso 0s
namorados ao despedir-se? Parece
que se vao embora e ndo vao: voltam
uma e outra vez, repetem palavras
correntes como se acabassem de
descobri-las... Nao receeis aplicar
exemplos do amor humano, nobre,
limpo, as coisas de Deus. Se amarmos
0 Senhor com este coracdo de carne —
nao temos outro — ndo sentiremos



pressa em terminar esse encontro,
essa entrevista amorosa com
Ele”[52].

O seu exemplo ficou bem gravado na
vida das suas filhas e dos seus filhos
no Opus Dei. “Desde o inicio do seu
ministério sacerdotal que se esforcou
por ndo dar lugar nem a rotina nem
a precipitacdo ao celebrar o Santo
Sacrificio, apesar da habitual
escassez de tempo para realizar as
suas multiplas atividades pastorais.
Pelo contrario, tendia
espontaneamente a celebrar a Missa
com muito sossego, penetrando em
cada texto e no sentido de cada gesto
litargico, a tal ponto que, durante
muitos anos, teve de se esforcar
verdadeiramente — de acordo com o
que lhe diziam na direcdo espiritual
— por ser mais rapido, para ndo
chamar a atencdo e por saber que
estd ao servico dos fiéis que
contavam com tempo mais reduzido
para assistir a Missa. Neste contexto,


https://www.youtube.com/OpusDeiBrasilOficial

compreende-se 0 que escreveu em
1932 como um desabafo da sua alma:
‘Ao celebrar a Santa Missa, deviam
parar os relégios™[53].

Os que foram testemunhas de como
Sdo Josemaria Escriva celebrava a
Santa Missa sdo unanimes em
afirmar que, externamente, nunca se
viu nada de extraordinario ou
singular na sua Missa, embora fosse
impossivel ndo apreciar a sua
profunda devocdo[54]. A sua piedade
alimentava-se dos textos liturgicos e
manifestava-se na variedade dos
gestos — previstos na liturgia
eucaristica — como os beijos ao altar,
simbolo de Cristo, as inclinacdes de
cabeca, as genuflexdes pausadas com
que adorava o Santo dos Santos[55].
Vivia a Santa Missa e ensinou todos a
vivé-la como um encontro
pessoalissimo com Cristo, nosso
Amor, e com todo o seu Corpo
Mistico, a Igreja: “Viver a Santa Missa
€ permanecer em oragao continua,



convencer-se de que é para cada um
de nds um encontro pessoal com
Deus, em que adoramos, louvamos,
pedimos, damos gracas, reparamos
por nossos pecados, nos purificamos
e nos sentimos uma s6 coisa em
Cristo com todos o0s cristdos.”[56].
“Essa intensidade — escreveu Mons.
Alvaro del Portillo — com que se unia
pessoalmente ao Sacrificio do Senhor
na Eucaristia, culminou em algo que
ndo duvido em considerar como um
peculiar dom mistico, que o Padre
nos contou com grande simplicidade,
ocorrido no dia 24 de Outubro de
1966: ‘Nos meus sessenta e cinco
anos, fiz uma descoberta
maravilhosa. Encanta-me celebrar a
Santa Missa, mas ontem me custou
um trabalho tremendo. Que esforco!
Vi que a Missa é verdadeiramente
Opus Dei, trabalho, como foi um
trabalho para Jesus Cristo a sua
primeira Missa: a Cruz. Vi que o
oficio do sacerdote, a celebracao da
Santa Missa, é um trabalho para



confeccionar a Eucaristia; que se
experimenta dor, alegria e cansaco.
Senti na minha carne o esgotamento
de um trabalho divino’’[57].

3. Eucaristia e vida em Cristo

Na Eucaristia, Jesus ndo nos deixou
apenas um sinal-recordacdo da sua
presenca historica entre os homens e
do seu Sacrificio com que concluiu a
nossa redencdo. O seu amor
omnipotente tornou possivel que
depois da sua Ascensdo gloriosa ao
Céu, pudesse permanecer sempre na
Igreja, no Santissimo Sacramento do
altar.

“Tenhamos em mente a experiéncia
tdo humana da despedida de duas
pessoas que se amam. Desejariam
permanecer sempre juntas, mas o
dever — seja ele qual for - obriga-as a
afastar-se uma da outra. Ndo podem
continuar sem se separarem, COmo
gostariam. Nessas situacdes, 0 amor
humano, que, por maior que seja, é



sempre limitado, recorre a um
simbolo: as pessoas que se despedem
trocam lembrancas entre si,
possivelmente uma fotografia (...).

Porém, o Senhor pode o que nos nao
podemos. Jesus Cristo, perfeito Deus
e perfeito Homem, ndo nos deixa um
simbolo, mas a propria realidade:
fica Ele mesmo. Ird para o Pai, mas
permanecera com os homens. Nao
nos deixara um simples presente que
nos lembre a sua memaria, uma
imagem que se dilua com o tempo
(...). Sob as espécies do pao e do
vinho encontra-se o proprio Cristo,
realmente presente com seu Corpo,
seu Sangue, sua Alma e sua
Divindade”[58].

A presenca pessoal de Jesus Cristo —
do Filho encarnado e glorificado do
Pai — verdadeira, real e substancial,
esta cheia de consequéncias para a
vida da Igreja e do cristdo. Sendo
Cristo o Verbo do Pai (cf. Jo 1, 1; 1, 14;



14, 9-10), Aquele em quem “reside
corporalmente toda a plenitude da
divindade” (Cl 2, 9), o nosso Redentor
e Salvador (cf. Mt 26, 28; At 4, 10-12;
Rm 3,23-24;1Tm 2, 5-6; 1 Jo 2, 2),
compreende-se a extraordindria
poténcia santificante da Eucaristia:
entrando em Comunhao com Cristo,
perfeito Deus e perfeito Homem,
recebemos a propria vida divina (cf.
Jo 1, 4), aluz que ilumina todo o
homem (cf. Jo 1, 9), a Verdade que
nos liberta (cf. Jo 8, 31-32), o Amor
que nos transforma (1 Jo 4, 16) e
todos os bens salvificos que Ele, com
a sua Morte e Ressurreicdo, nos
alcancou.

Mediante a Eucaristia, a nova vida
em Cristo, iniciada no fiel com o
Batismo (cf. Rm 6, 3-4; Gl 3, 27-28),
pode-se consolidar e desenvolver até
alcancar a sua plenitude (cf. Ef 4, 13),
permitindo ao cristdo levar a bom
termo o ideal anunciado por Sdo
Paulo: “Ndo sou eu que vivo, mas



Cristo que vive em mim” (GI 2, 20). E
0 que se deduz das palavras de Jesus
Cristo: “Eu sou o pao vivo, o que
desceu do Céu: se alguém comer
deste pdo, vivera eternamente; e 0
pao que Eu hei-de dar é a minha
carne, pela vida do mundo. (...)
Quem realmente come a minha
carne e bebe 0 meu sangue fica a
morar em mim e Eu nele. Assim
como o Pai que me enviou vive e Eu
vivo pelo Pai, também quem de
verdade me come vivera por

mim” (Jo 6, 51-57). O Pdo eucaristico
da aos fiéis a vida do Senhor,
concedendo-lhes uma particular
participacdo, em Cristo e com Cristo,
na comunhdo de vida e de amor do
Deus Uno e Trino.

A consideracdo destas verdades era
para Sado Josemaria um poderoso
estimulo para viver tal como somos:
filhos de Deus em Cristo. “A Sagrada
Eucaristia introduz a novidade
divina nos filhos de Deus, e devemos



corresponder in novitate sensus, com
uma renovacao de todos 0s nossos
sentimentos e de toda a nossa
conduta. Foi-nos dado um principio
novo de energia, uma raiz poderosa,
enxertada no Senhor. Ndo podemos
voltar ao antigo fermento, nés que
temos o Pao de hoje e de
sempre”[59].

A Eucaristia configura-nos com
Cristo, faz-nos participantes do ser e
da missao do Filho, identifica-nos
com as suas intencoes e sentimentos,
da-nos forca para amar como Cristo
nos pede (cf. Jo 13,34-35), para
inflamar todos os homens e
mulheres do nosso tempo com o fogo
do amor divino que Ele veio trazer a
terra (cf.Lc 12,49), para nos
compadecermos das multiddes que
agora, como ha vinte séculos, andam
como ‘ovelhas sem pastor’, sem rumo
nem sentido (cf.Mt 9,36). Tudo isto se
deve manifestar na nossa vida: “Se
fomos renovados pela recepcao do



Corpo do Senhor, devemos
manifesta-lo com obras. Que os
Nnoss0s pensamentos sejam sinceros:
de paz, de entrega, de servico. Que as
nossas palavras sejam verdadeiras,
claras, oportunas; que saibam
consolar e ajudar, que saibam
sobretudo levar aos outros a luz de
Deus. Que as nossas acdes sejam
coerentes, eficazes, acertadas: que
tenham esse bonus odor Christi, o
bom odor de Cristo, por recordarem
0 seu modo de se comportar e de
viver”[60].

Gracas a Eucaristia, o cristdo pode
ser verdadeiramente cristéforo,
portador de Cristo, Cristo que passa
entre os homens. Assim o
considerava Sdo Josemaria na
homilia pronunciada no dia 28 de
Abril de 1964, festa do Corpus Christi:

“A procissdo do Corpo de Deus torna
Cristo presente nas aldeias e cidades
do mundo. Mas essa presenca, repito,



ndo deve ser coisa de um dia, ruido
que se ouve e se esquece. Essa
passagem de Jesus lembra-nos que
devemos descobri-lo também nas
nossas ocupacoes habituais. A par da
procissao solene desta quinta-feira,
deve avancar a procissdo silenciosa e
simples da vida comum de cada
cristdo, homem entre os homens,
mas feliz de ter recebido a fé e a
missdo divina de se conduzir de tal
modo que renove a mensagem do
Senhor sobre a terra. Nao nos faltam
erros, misérias, pecados. Mas Deus
estd com os homens, e devemos
colocar-nos a sua disposicdo para
que Ele se sirva de nds e se torne
continua a sua passagem entre as
criaturas.

Pecamos, pois, ao Senhor que nos
conceda a graca de ser almas de
Eucaristia, que a nossa relacao
pessoal com Ele se traduza em
alegria, em serenidade, em
propositos de justica. E assim



facilitaremos aos outros a tarefa de
reconhecerem Cristo, contribuiremos
para coloca-lo no cume de todas as
atividades humanas. Cumprir-se-a a
promessa de Jesus: Eu, quando for
exaltado sobre a terra, tudo atrairei a
mim[61].

Na Eucaristia, encontramos o
principio que impulsiona a
evangelizacdo do mundo, o
fundamento da eficacia do
apostolado que os discipulos de
Cristo realizam[62]. Injetados na
corrente de vida e amor de Deus Uno
e Trino, procuram cumprir no Filho e
pelo Espirito Santo, a vontade do Pai,
que quer que todos os homens se
salvem (cf. 1 Tm 2, 4).

Ao unirmo-nos a Cristo, ao unico Pao
de que participam todos os cristdos
(cf. 1 Cor 10,17), a Eucaristia une-nos
entre nés e com Ele, edificando a
Igreja como um so Corpo (cf. 1 Cor
12,27). Por isso, participando na



celebracdo eucaristica “nos sentimos
uma so coisa em Cristo com todos 0s
cristdos”[63]. A Eucaristia faz-nos
estar mais unidos a toda a familia de
Deus que ¢é a Igreja (cf. Ef 2, 19).

A Eucaristia, ao conter o Verbo
encarnado, o crucificado que
ressuscitou e esta glorioso a direita
do Pai, possui eficacia salvifica que
transcende o tempo e penetra na
realidade escatoldgica “Para o cristao
que se conforta com o mana
definitivo da Eucaristia, a felicidade
eterna comeca ja agora. O que era
velho passou; deixemos de lado as
coisas caducas, seja tudo novo para
nos: os coragoes, as palavras e as
obras. Esta é a Boa Nova. E novidade,
noticia, porque nos fala de uma nova
profundidade de Amor de que antes
néo suspeitavamos. E boa, porque
nada ha de melhor que unir-nos
intimamente a Deus, Bem de todos os
bens. E a Boa Nova, porque, de
alguma maneira, e de um modo



indescritivel, nos antecipa a
eternidade”[64].

“Jesus na Eucaristia é penhor firme
da sua presenca em nossas almas; do
seu poder, que sustenta o mundo; das
suas promessas de salvacdo, que
ajudardo a familia humana a habitar
perpetuamente na casa do céu,
quando chegar o fim dos tempos, em
torno de Deus Pai, Deus Filho e Deus
Espirito Santo: Trindade Beatissima,
Deus Unico”[65]. Na Eucaristia estd
presente in nuce, de modo apenas
iniciado, a realizacdo do plano
salvifico universal de Deus: com
Cristo ressuscitado torna-se também
presente a nova criacdo, ‘0s novos
céus e a nova terra’, a nova
humanidade (cf. Ap 21, 1-7; 2 Pe 3,13;
Rm 8,19-22). Com efeito, na
transfiguracao gloriosa de Jesus
Cristo ja se tinha iniciado a
renovacao escatoldgica do mundo:
no Senhor ressuscitado, o eschaton —
Aquele que representa as ultimas



coisas — ja esta presente no oitavo
dia, a eternidade que irrompe no
presente, fazendo-nos saborear o que
encontraremos na vida eterna[66].

Neste sentido, podemos dizer que
cada celebracdo eucaristica é Pascoa,
passagem da Igreja e da criacdo
inteira em direcdo ao seu fim
definitivo. Em cada Eucaristia, “Jesus
com gesto de sacerdote eterno, atrai
a Si todas as coisas, para coloca-las,
divino afflante Spiritu, com o0 sopro
do Espirito Santo, na presenca de
Deus Pai”[67].

Artigo de Angel Garcia Ibdfiez,
Professor de Teologia dos
Sacramentos na Universidade
Pontificia da Santa Cruz (Roma),
publicado no numero 28 da revista
Romana.



https://es.romana.org/

[1] S. JOSEMARIA ESCRIVA, Carta
2-02-1945, n. 11. Daqui em diante,
todas as citacOes em que nao se
mencione o autor serdo de Sao
Josemaria Escriva.

[2] Carta, 11-03-1940, n. 11.
[3] Forja, n. 69.

[4] ALVARO DEL PORTILLO,
Sacerdotes para una nueva
evangelizacion,em AA.VV. A
formacgdo dos sacerdotes nas
circunstancias atuais, XI Simposio
Internacional de Teologia da
Universidade de Navarra, Pamplona
1990, p. 995.

[5] Cf. F. OCARIZ, La filiacion divina,
realidad central en la vida y en la
ensefianza de Mons. Escrivda de
Balaguer, em AA.VV., Mons.
Josemaria Escriva de Balaguer e o
Opus Dei, 22 ed., Pamplona 1985, pp.
175-214; C. FABRO, La tempra di un
Padre della Chiesa, em C. FABRO-S.



GAROFALO-M.A. RASCHINI, Santi nel
mondo. Studi sugli scritti del beato
Josemaria Escriva, Mildo 1992, pp.
106-110.

[6] E Cristo que Passa, n. 84-85.
[7] Ibidem, n. 87.
[8] Ibidem, n. 86.
[9] Ibidem, n. 86.

[10] CONCILIO VATICANO II, Const.
Sacrosanctum Concilium, 4-12-1963,
n.47.

[11] Cf. PAULO VI, Solemnis Professio
Fidei, 30-06-1968, n. 24.

[12] Catecismo da Igreja Catolica, n.
1362.

[13] Catecismo da Igreja Catolica, n.
1085.

[14] Cf. S. TOMAS DE AQUINO, S.Th.,
III, q. 17, a. 2, c.



[15] Trata-se de um ato meta-
historico; ndo se pode medir apenas
com 0s parametros espaco-temporais
da vida presente, como Sd0 0S N0ssos
atos humanos, mas segundo a
eternidade comparticipada do
Homem-Deus; cf. T. FILTHAUT,
Kontroverse uber di Mysterienlehre,
Warendorf 1947, p. 17.

[16] Cf. R. GARRIGOU-LAGRANGE,
“An Christus non solum virtualiter
sed etiam actualiter offerat Missas
quae quotidie celebrantur”, em
Angelicum 19 (1942) 105-118.

[17] A Eucaristia torna presente uma
realidade pré-existente: a Pessoa de
Cristo, e n’Ele, o ato sacrificial da
nossa redencdo. O signo apenas lhe
confere um novo modo de presencga,
sacramental, permitindo, como
veremos a seguir, a participacao da
Igreja no Sacrificio do Senhor.

[18] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1364.



[19] CONCILIO VATICANO II, Const.
Sacrosanctum Concilium, n. 7.

[20] Cf. Oracdo Eucaristica da
Tradicdo Apostolica de S. Hipdlito;
Anafora de Addai y Mari; Anafora de
S&o Marcos, em A. HANGGI-1. PAHL,
Prex Eucharistica. Textus a variis
liturgiis antiquioribus selecti,
Fribourg 1968, pp. 80-81; pp. 375-380;
p- 101-115, espec. p. 112-114.

[21] Cf. Missal Romano, Oracao
Eucaristica I (Unde et memoresy
Supra quee); Oracdo Eucaristica III
(Memores igitur, Respice, quecesumus e
Ipse nos tibi), expressdes semelhantes
encontram-se nas Oracoes II e IV.

[22] Sobre a participacgao dos fiéis na
oferenda do Sacrificio eucaristico, cf.
PIO XII, Enc. Mediator Dei: AAS 39
(1947) 555-556; 559-560; CONCILIO
VATICANO II, Cons. Sacrosanctum
Concilium, n. 48; Cons. dogm. Lumen
Gentium, 21-11-1964, n. 10-11; PABLO
VI, Enc. Mysterium Fidei: AAS 57



(1965) 761; Ibid., Solemnis Professio
Fidei, n. 24; JOAO PAULO II, Carta
Dominicee Cenae, 24-02-1980, n. 9.

[23] O. CASEL, “Die Kirche als Braut
Christi nach Schrift, Vaterlehre und
Liturgie”, em 1d., Mysterium der
Ekklesia. Von der Gemeinschaft aller
Erlosten in Christus Jesus (Aus
Schriften und Vortragen), Mainz
1961, pp. 59-87.

[24] Ibidem, “Glauben, Gnosis und
Mysterium”, em Jahrbuch fur
Liturgiewisenschaft 15 (1941) 299.

[25] M. LEPIN, L’idée du sacrifice de la
Messe d’apres les théologiens depuis
Porigine jusqu’a nos jours, 2% ed.,
Paris 1926, p. 755.

[26] Cf. J.A. JUNGMANN, “Oblatio und
Sacrificium in der Geschichte der
Eucharistieverstindnisses”, em
Zeitschrift fur katholische Theologie
92 (1970) 343.



[27] J. BETZ, “I’Eucaristia come
mistero centrale”, em AA.VV.,
Mysterium salutis, VIII, Brescia 1982,
p. 341.

[28] Cf. S. CIPRIANO, Ep. 63, 13: CSEL
3, 71.

[29] S. AGOSTINHO, De civ. Dei, 10,6:
CCL 47, 279.

[30] Cf. S. GREGORIO MAGNO,
Dialog., 4, 61,1: SChr 265, 202.

[31] Missal Romano, Oracao
Eucaristica III: Respice, quaesumus e
Ipse nos tibi.

[32] Catecismo da Igreja Catolica, n.
1368.

[33] Entrevistas com Mons. Josemaria
Escriva, n. 113.

[34] E Cristo que Passa, n. 86.

[35] E Cristo que Passa, n. 88.



[36] E Cristo que Passa, n. 87.
[37] E Cristo que Passa, n. 87.

[38] A Igreja deseja que todos os fiéis
participem consciente, devota e
ativamente no Sacrificio eucaristico,
oferecendo-se a si mesmos
juntamente com Cristo, oferecendo
pelas méos do sacerdote, e em unido
com ele, a héstia imaculada; cf.
CONCILIO VATICANO II, Cons.
Sacrosanctum Concilium, n. 48; Cons.
dogm. Lumen Gentium, n. 11; Decr.
Presbyterorum Ordinis, 7-12-1965, n.
2 e 5; PIO XII, Enc. Mediator Dei: AAS
39 (1947) 555-556; PAULO VI, Enc.
Mysterium Fidei: AAS 57 (1965) 761;
SCR, Instr. Eucharisticum Mysterium,
25-05-1967, n. 3b e 3e; JOAO PAULO
II, Carta Dominicae Cence, n. 9.

[39] E Cristo que Passa, n. 94.

[40] CONCILIO VATICANO II, Cons.
dog. Lumen Gentium, n. 34.



[41] CONCILIO VATICANO II, Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 13.

[42] Homilia, “Sacerdote para a
eternidade”, 13-04-1973, em Amar a
Igreja, n. 39.

[43] ALVARO DEL PORTILLO,
Entrevista sobre o Fundador do Opus
Dei, realizada por Cesare Cavalleri,
Madrid 1993, pp. 137-138.

[44] CONCILIO VATICANO II, Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 14. Sobre a
relacdo deste texto com a pregacao
de Sdo Josemaria Escriva cf. ALVARO
DEL PORTILLO, Sacerdotes para una
nueva evangelizacion, cit., p. 995.

[45] Caminho, n. 533.
[46] E Cristo que Passa, n. 154.

[47] Forja, n. 826. O tema da Missa
que se prolonga durante o dia inteiro
formulou-se de modos diversos ao
longo da histdria. Sobre este assunto,



nota-se clara sintonia entre os
ensinamentos de Sdo Josemaria e a
doutrina defendida pela escola
francesa de espiritualidade; por
exemplo, F. Mugnier, seguindo
autores como J. Bossuet, P. de Bérulle
e Ch. de Condren, expressava-se do
seguinte modo: “Faire ainsi de ma
journée comme une messe en action,
continuant, s’il se peut, la sainte
messe quotidiennement entendue et
pratiquée, ce devrait étre la vie
normale de tout chrétien” (F.
MUGNIER, Roi, Prophéte, Prétre avec
le Christ, Paris 1937, p. 215).

[48] Carta 2-02-1945, n. 11.

[49] ALVARO DEL PORTILLO,
Entrevista sobre o Fundador do Opus
Dei,cit., p. 136.

[50] Homilia, “Sacerdote para a
eternidade”, o. cit. n. 45.

[51] Homilia, “Sacerdote para a
eternidade”, o. cit. n. 49.



[52] Homilia, “Sacerdote para a
eternidade”, o. cit. n. 45.

[53] ALVARO DEL
PORTILLO,Sacerdotes para una nueva
evangelizacion, o. cit., p. 996.

[54] Cf. ]J. M. CASCIARO, Vale la pena.
Tres anos cerca del Fundador del
Opus Dei: 1932-1942, 22 ed., Madrid
1998, pp. 113-114. Vejam-se também
os testemunhos publicados nos
Articulos del Postulador, n. 379-384.

[55] E Cristo que Passa, n. 85-91.

[56] E Cristo que Passa, n. 88. Alguns
anos antes, Sao Josemaria escreveu:
“Nao vos habitueis nunca a celebrar
ou a participar no Santo Sacrificio:
pelo contrario, fazei-o com tanta
devogdo como se tratasse da unica
Missa da vossa vida; sabendo que ali
esta presente Cristo, Deus e Homem,
Cabeca e Corpo, e portanto, junto
com Nosso senhor, toda a

Igreja” (Carta 28-03-1955, n. 5).



[57] ALVARO DEL PORTILLO,
Sacerdotes para una nueva
evangelizacion, o. cit., pp. 996-997.

[58] E Cristo que Passa, n. 83.

[59] Ibidem, n., 155. E evidente que se
os efeitos salvificos da Eucaristia ndo
se alcancam de imediato em toda a
sua plenitude “néo € por defeito da
poténcia de Cristo, mas por defeito
da devogdo do homem?” (S. TOMAS
DE AQUINO, S. Th. 111, q. 79, a. 5, ad
3). Sobre a aplicacdo da virtude
salvifica do Sacrificio Eucaristico e
da comunhdo convém recordar que
isso ndo se realiza de modo mecanico
(infalivel e extrinsecamente), mas
segundo as disposi¢cdes morais dos
homens, ou seja, segundo a livre
correspondéncia a graca que Cristo
lhes presenteia; mais ainda, segundo
a fé, caridade, esperanca, contrigao,
humildade, etc. que manifestam no
seu encontro pessoal com Jesus
Cristo. A unido com Deus em Cristo



realiza-se pela via da liberdade e do
amor; é possivel devido ao amor que
Ele nos tem, mas exige de nos que
correspondamos livremente ao seu
amor (cf. 1Jo 4, 16.19-21).

[60] E Cristo que Passa, n. 156.
[61] E Cristo que Passa, n. 156.

[62] O Concilio Vaticano II afirma
explicitamente que a Eucaristia é
“fonte e cume de toda a
evangelizacdo”, Decr. Presbyterorum
Ordinis, n. 5; cf. Decr. Ad Gentes,
7-12-1965, n. 36.

[63] E Cristo que Passa, n. 88.
[64] E Cristo que Passa, n. 152.
[65] E Cristo que Passa, n. 153.

[66] Cf. S. BASILIO MAGNO, De
Spiritu Sancto, 27, 66: SChr 17bis, 237.

[67] E Cristo que Passa, n. 94.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/a-santa-missa-
centro-e-raiz-da-vida-do-cristao/
(13/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/a-santa-missa-centro-e-raiz-da-vida-do-cristao/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-santa-missa-centro-e-raiz-da-vida-do-cristao/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-santa-missa-centro-e-raiz-da-vida-do-cristao/

	A Santa Missa, centro e raiz da vida do cristão

