
opusdei.org

Para mim, viver é
Cristo (4): A razão
mais sobrenatural.
Liberdade interior

Resumir a lei em “amor a Deus
sobre todas as coisas e ao
próximo como a si mesmo” não
é um preceito qualquer. O amor
não pode ser reivindicado, e
Deus somente nos convida a
participar dele depois de ter
mostrado ao homem o seu
infinito carinho e cuidado.

08/08/2018



No começo de sua pregação, na
sinagoga de Nazaré, o Senhor lê
diante dos presentes uma passagem
de Isaías: “O Espírito do Senhor está
sobre mim, pois ele me ungiu para
anunciar a Boa-Nova aos pobres:
enviou-me para proclamar a
libertação aos presos e, aos cegos, a
recuperação da vista; para dar
liberdade aos oprimidos e proclamar
um ano aceito da parte do Senhor”.
(Lc 4,18-19, Is 61,1-2). E depois de
fechar o livro declara: “Hoje se
cumpriu esta passagem da Escritura
que acabastes de ouvir” (Lc 4, 21).

Assim, Jesus se apresenta como
libertador. Em primeiro lugar,
daquilo que reduz a liberdade
interior: a cegueira da ignorância, a
servidão do pecado, a opressão do
demônio. De fato, são frequentes em
sua pregação as alusões à liberdade e
à libertação para aqueles que O
seguem: “Se permanecerdes em
minha palavra, sereis



verdadeiramente meus discípulos”.
(Jo 8,31).

Os primeiros cristãos tinham uma
consciência profunda e jubilosa da
liberdade. Jesus foi para eles o
Salvador. Ele não os libertara de um
jugo para impor-lhes outro, mas
quebrou todos os laços que os
impediam de levar uma vida plena.
Esta plenitude que agora foi
apresentada a eles como possível, é
revelada na alegria que
transbordava em suas vidas. “Estai
sempre alegres. Orai
continuamente”, exorta Paulo, “dai
graças, em toda e qualquer situação,
porque esta é a vontade de Deus, no
Cristo Jesus, a vosso respeito”. (1Tess
5,16-18).

No princípio, Deus cria o homem
como senhor do criado, “Assim
[Deus] constrói a nossa natureza
como alguma coisa adaptada ao
exercício da realeza. Pela



superioridade que vem da alma, pela
forma mesma do corpo, ele dispõe as
coisas de tal sorte que o homem seja
apto ao poder régio. De fato, esta
característica régia (...), a alma
espontaneamente o manifesta, por
sua autonomia e sua independência
e pelo fato de que, em sua conduta,
ela é soberana de seu próprio querer.
E de quem outro é isto senão do rei?”
[1].

Pelo pecado o homem se vê reduzido
à escravidão, mas Deus o levanta
com a esperança de uma futura
salvação (cf. Gn 3,15). Este desejo de
nos redimir manifesta-se, por
exemplo, quando Ele liberta seu povo
da escravidão no Egito e promete
uma terra, que deve ser conquistada,
mas que será, em primeiro lugar, a
terra prometida: um presente de
Deus onde poderá adorá-lo com
liberdade. “Eu sou o Senhor teu Deus,
que te tirou do Egito, da casa da
escravidão” (Ex 20, 2). E acrescenta:



“Não terás outros deuses além de
mim” (Ex 20, 3). É precisamente
assim que Deus apresenta ao seu
povo os mandamentos do decálogo,
como condições para ser
verdadeiramente livre e não recair
na servidão. Deus não procura
impor-se como um tirano, mas
colocar o seu povo em condições
para aceitá-Lo livremente como
Senhor.

Entendemos esta aposta de Deus na
liberdade ao considerarmos que o
primeiro mandamento, do qual,
segundo Jesus Cristo, a lei e os
profetas dependem (cfr. Mt 22,40) só
pode ser o amor: amar a Deus acima
de todas as coisas e ao próximo como
a si mesmo (cfr. Mt 22,37-39). Porque
esse não é um preceito qualquer.
Outras coisas podem prevalecer e ser
impostas pela força e a coerção. Mas
o amor não pode ser reivindicado
assim. Deus o solicita, como um
amante, somente depois de ter



manifestado o amor que tem ao seu
povo, somente depois de ter
mostrado o seu carinho e o seu
cuidado de várias formas. Ao amor
verdadeiro só se pode convidar. É
necessário conquistá-lo, porque ele
só pode ser fruto da liberdade. E
para descobrir e ser alcançado por
este amor é essencial “promover a
liberdade interior, que leva a fazer as
coisas por amor”[2].

Um sentido para a liberdade

Deus nos criou livres precisamente
para que possamos amá-Lo de
verdade. É assim que Ele olha para
nós e se deleita em nós. Temos
dificuldade para entender isso
porque nós, seres humanos, não
sabemos como criar seres livres. No
máximo, produzimos autômatos, que
realizam o que projetamos para eles,
ou imitamos a liberdade criando
artefatos que funcionam
aleatoriamente. Porém somos



incapazes de promover algo que
possa decidir por si mesmo. No
entanto, isso é o que Deus faz
conosco, criando-nos e nos
redimindo do pecado que limitou a
nossa liberdade.

A principal característica do ser livre
não é não ser determinado ou
condicionado por algo externo, mas
ser capaz de apoiar nossas ações e
nossas respostas. Por isso a liberdade
deve ser acompanhada pela
responsabilidade. Ser livre é ser
capaz de responder e, portanto,
estabelecer um diálogo pleno e real
com outras pessoas e, acima de tudo,
com o nosso criador.

Não é, portanto, algo acrescentado,
uma característica da qual
poderíamos prescindir e continuar
sendo nós mesmos. A liberdade que
Deus quer para nós é verdadeira e
tão profunda quanto o nosso ser. Seu
reconhecimento é um grande avanço



do ser humano: “A paixão pela
liberdade, sua exigência por parte de
pessoas e povos, é um sinal positivo
do nosso tempo. Reconhecer a
liberdade de cada mulher e de cada
homem significa reconhecer que são
pessoas: donos e responsáveis por
seus próprios atos, com a
possibilidade de orientar sua própria
existência”[3].

Deus, que nos ama como somos,
porque nos criou, nos quer livres
porque nos ama pelo que nós
mesmos somos e somente se satisfaz
com a abertura livre e amorosa da
nossa intimidade: “Dá-me, meu filho,
teu coração” (Prov. 23,26). É assim
que se entende que “porque quero
mesmo”[4] seja, para São Josemaria,
a razão mais sobrenatural para fazer
o bem, razão pela qual o mistério do
amor criativo redentor de Deus se
entrelaça com a resposta autêntica
de sua amada criatura, que tem em
suas mãos reconhecê-lo como Pai e



aceitar com confiança a vontade de
quem só pode querer o bem de seu
filho.

Deus colocou em nossas mãos o
nosso destino. Não, como é lógico, no
sentido de podermos alcançar o que
Ele nos tem preparado por nossas
próprias forças, mas sim porque está
em nossas mãos nos dirigirmos a Ele,
que é quem pode nos fazer felizes[5].
Reconhecer essa capacidade de amar
a Deus livremente, em um primeiro
momento, pode produzir-nos temor.
No entanto, se quisermos de verdade
dizer-lhe um “sim”, a própria
convicção de que somos livres enche-
nos de alegria e esperança. Como
filhos de Deus, nos sentimos seguros
na medida em que queremos nos
apoiar Nele. Dessa forma, se entende
que São Josemaria, pensando em sua
própria vocação, exclamou: “Não vos
dá alegria verificar que a fidelidade
depende em boa parte de nós? Eu
entusiasmo-me pensando que Deus



me ama, e que quis que sua Obra
dependesse também da minha
correspondência. E dá-me alegria
poder dizer-lhe, livremente: ‘Senhor,
eu também te amo, conta com a
minha pouquidão’"[6].

A consideração de nossa liberdade
nos ajuda a construir nossa vida a
partir da realidade de que somos
filhos de Deus. Não somos
exemplares feitos em série, que
podem ser trocados em caso de falha.
Nossa resposta é insubstituível
porque somos criaturas amadas por
Deus com amor de predileção. Mas
podemos perder a consciência da
nossa liberdade na medida em que
não a exercitemos. Nesse caso, é
lógico que nos sintamos cada vez
mais limitados, condicionados e até
mesmo coagidos pelos nossos
humores ou pelo ambiente. É dessa
forma que pode aparecer a dúvida
sobre se somos livres ou até se vale a



pena, ou se há um sentido em ser
livres.

No entanto, o cristão sabe que a
liberdade tem um sentido. Nós não
somos apenas livres de ataduras,
com o poder de nossa própria
decisão. De nada serviria libertar
alguém e dizer-lhe que pode ir aonde
quiser, se não há um destino ao que
possa se dirigir ou, se existe não lhe
informar como chegar lá. Deus não
só nos dá a capacidade de nos livrar
do que nos limita e aprisiona, mas
abre diante de nós um horizonte
ilimitado, à altura de nossos desejos
mais profundos. Porque quem criou
a nossa liberdade não será, de forma
alguma, um limite para que nos
desenvolvamos: abre-nos a
possibilidade de crescer sem medida,
porque essa é a maneira como as
criaturas livres imitam a Deus. E nos
oferece a possibilidade de
incrementar completamente nossa



personalidade, unidos ao seu Filho
unigênito.

Uma liberdade autêntica

São Josemaria concebia a sua tarefa
como “dirigida a situar cada um em
face das exigências totais da sua vida,
ajudando as pessoas a descobrir
aquilo que Deus lhes pedia em
concreto, sem estabelecer qualquer
limitação a essa independência santa
e a essa abençoada responsabilidade
individual, que são características de
uma consciência cristã. Esse modo de
agir e esse espírito baseiam-se no
respeito à transcendência da verdade
revelada e no amor à liberdade da
criatura humana. Poderia
acrescentar que se baseiam também
na certeza da indeterminação da
História, aberta a múltiplas
possibilidades, que Deus não quis
limitar”[7].

Assim, entende-se que, para aqueles
que não conhecem a Cristo, levar a



sério sua própria liberdade é um
caminho para encontrar Deus, pois
dá início a uma busca que manifesta
as possibilidades da nossa condição,
juntamente com suas evidentes
limitações. Mas também aqueles que
já amam a Deus, ao aprofundar em
sua liberdade, com a ajuda de Deus,
colocam-se em posição de começar
um relacionamento mais profundo e
verdadeiro.

Só é coerente com a dignidade dos
filhos de Deus sentir-se “livres como
pássaros”[8], fazer o que se quer
mesmo. Inclusive quando, como no
caso de Cristo, o que se quer passa
por humilhar-se e submeter-se por
amor.

Não se trata, portanto, somente de
agir como se fossemos livres: se
realmente queremos seguir a Jesus,
temos que procurar em nós aquela
fonte de liberdade autêntica que é a
nossa filiação divina e comportar-nos



de acordo com ela, para que
possamos alcançar a liberdade de
espírito, que “[...] é essa capacidade e
atitude habitual de agir por amor,
especialmente no esforço de seguir o
que, em cada circunstância, Deus
pede a cada um”[9].

Permanecer nesse esforço se
traduzirá na espontaneidade e
iniciativa com que nos comportamos,
e em não nos deixarmos dominar
pelo temor. Porque a falta de
liberdade frequentemente se revela
em nossa tendência a atuar por
medo. Os teólogos chamam temor
servil ao medo de quem se afasta do
pecado por temor ao castigo. Esse
temor pode ser um começo para
retornar a Deus, mas a vida cristã
não pode se apoiar nele, pois “aquele
que tem medo não chegou à
perfeição do amor” (1 Jo 4,19), e
devemos agir “como pessoas que vão
ser julgadas pela Lei da liberdade”.
(Tg 2,12).



O medo pode se manifestar em
muitas áreas de nossas vidas. Aquele
que teme, embora queira o bem, tem
presente todo o mal de que deseja
fugir. Por isso, quando o medo é o
motor do nosso comportamento, nós
facilmente nos encolhemos e nos
complicamos a ponto de obscurecer
os verdadeiros motivos dos nossos
atos e quais são os bens que
perseguimos. Mas se amamos a Deus,
se queremos amá-lo, ele nos liberta
do medo, porque para aqueles que
amam a Deus tudo coopera para o
bem (cfr. Rom 8,28). Essa convicção
afasta nossos temores infundados e
nos permite saborear plenamente a
liberdade dos filhos de Deus e agir
com alegria e responsabilidade.

É verdade que não dizemos sim a
Deus de uma vez por todas. Somos
seres temporais e devemos renovar e
fazer crescer a nossa resposta ao
longo do tempo. Além disso, porque
somos chamados a responder



livremente, o Senhor espera de nós
uma resposta cada vez mais
autêntica. Às vezes Ele até parece
esconder-se, para que a nossa adesão
se torne mais livre e mais completa,
para purificá-la de motivos externos
e circunstanciais, para que não seja
movida pelo medo, mas pelo amor.
Esta circunstância não deve nos
perturbar. É um convite à fidelidade,
que não é a conservação de algo que
já foi feito, mas a renovação alegre,
nas mais diversas circunstâncias, de
uma doação a Deus que quer ser
liberal e desinteressada. A fidelidade
nos leva a voltar a contemplar o
nosso sim com frequência, para
torná-lo mais completo e construir a
partir daí a nossa vida interior, a
partir desse ponto onde encontramos
a graça de Deus e a nossa mais
profunda intimidade.

Lembrar-nos com constância de que
não somos autômatos ou animais
subordinados ao instinto, mas



criaturas livres, com um futuro
aberto que depende da nossa
iniciativa, nos ajudará a sair do
anonimato e a viver nossas vidas
diante de Deus e diante do mundo
em primeira pessoa, sem delegar a
ninguém a responsabilidade que é
nossa. Então, seremos capazes de
iniciar um diálogo autêntico com
Deus, um relacionamento pessoal em
que possamos forjar uma amizade
verdadeira e profunda. E, como fruto
dessa amizade com Deus, nossa alma
transbordará em um desejo urgente
de levar a todas as pessoas este Amor
de Deus e esse sentido de liberdade
que o acompanha.

Também por meio da amizade,
porque “a própria amizade é um
diálogo, em que damos e recebemos
luz; em que surgem projetos, numa
mútua abertura de horizontes, em
que nos alegramos pelo que é bom e
nos apoiamos no que é difícil: em
que passamos bons momentos



porque Deus nos quer
contentes”[10].

[1] Gregório de Nissa, A criação do
homem, 4.

[2] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

[3] F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-I-2018,
n. 1.

[4] São Josemaria, Cfr. É Cristo que
passa nº 17.

[5] “(…) Mas lhe deu o livre arbítrio,
pelo qual ele pode se voltar para
Deus, que lhe faça bem-aventurado.
O que podemos por nossos amigos,
de alguma forma podemo-lo por nós
mesmos” Tomás de Aquino, Suma
Teológica, I-II, q. 5 a. 5 ad 1.



[6] São Josemaria, A sós com Deus, nº
324.

[7] São Josemaria, Cfr. É Cristo que
passa nº 99.

[8] São Josemaria, Carta, 14-IX-1951,
nº. 38.

[9] F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-I-2018,
n. 5.

[10] Ibídem, n. 14

Foto: Dimitri Conejo Sanz

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-razao-mais-
sobrenatural/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-razao-mais-sobrenatural/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-razao-mais-sobrenatural/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-razao-mais-sobrenatural/

	Para mim, viver é Cristo (4): A razão mais sobrenatural. Liberdade interior

