
opusdei.org

A razão da nossa
esperança

O desafio peculiar da etapa
histórica em que vivemos
consiste, em grande medida, em
conseguir comunicar a
novidade de Cristo àqueles que
O consideram uma figura de
certa forma superada.

16/06/2008

Ao longo do seu extraordinário
pontificado, João Paulo II convocou
todos cristãos à tarefa de evangelizar
os países e ambientes que, devido a

https://opusdei.org/pt-br/article/joao-paulo-ii/


um longo processo de secularização,
já não conhecem Cristo.

Muitas pessoas mal ouviram falar de
Jesus e, ao mesmo tempo, se sentem
insatisfeitas perante as propostas
terrenas mais difundidas na opinião
pública; outras ouviram ou leram
algo sobre a sua Pessoa, mas na
realidade, conhecem-na
superficialmente ou possuem uma
imagem deformada.

O desafio peculiar da etapa histórica
em que vivemos consiste, em grande
medida, em conseguir comunicar a
novidade de Cristo àqueles que O
consideram uma figura de certa
forma superada.

Bento XVI quis assumir plenamente
esta missão: em suas homilias,
discursos e escritos, adverte como ele
procura maneiras de pôr-nos em
contato com o verdadeiro Cristo e de
promover a amizade com Ele.



Muitas pessoas, com fé e sem fé,
correspondem a esse empenho, tal
como se pode ver na crescente
atenção que é prestada às palavras
do Papa e no notável aumento de
pessoas que comparecem à praça de
São Pedro para ouvi-lo. As filas
constantes para rezar em frente ao
túmulo de João Paulo II também são
uma prova da reação positiva das
pessoas à chamada da nova
evangelização e da indelével
necessidade que o coração humano
tem de Deus.

FACILITAR O ENCONTRO COM
JESUS CRISTO

Em Pentecostes, o Espírito da
Verdade apresentou-se em forma de
línguas de fogo sobre Maria e os
discípulos. Os Apóstolos falaram com
palavras que os milhares de
peregrinos presentes em Jerusalém
naqueles dias compreenderam em
seu próprio idioma.

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-12-creio-no-espirito-santo-creio-na-santa-igreja-catolica/
https://opusdei.org/pt-br/article/quem-foram-os-doze-apostolos/


Hoje, como antes, o Consolador nos
impulsiona a empregar argumentos
e uma linguagem que se ajustem a
cada ambiente e a cada pessoa. A
situação cultural, política e midiática
apresenta a exigência de encontrar
razões convincentes para os
diferentes contextos sociais, de
elaborar ideias que atraiam e de
oferecer soluções positivas para as
dificuldades.

Trata-se de oferecer motivações
sólidas e compreensíveis, de modo
sereno, respeitoso e amável, tal como
recomenda a primeira carta de São
Pedro: glorificai a Cristo em vossos
corações; estai sempre prontos a
responder a todo aquele que vos
perguntar sobre a esperança que
vos anima, mas fazei-o com
mansidão e respeito [1].

Agora, tal como nos primeiros passos
da Igreja, só um melhor
conhecimento do rosto amável de



Jesus Cristo e uma amizade mais
profunda com Ele nos permitirão
surpreender a nossos
contemporâneos com uma notícia
esperançosa e alegre: a que supõe
descobrir o Senhor como o único
capaz de preencher abundantemente
os dolorosos vazios de sentido em
que tantas vezes eles se angustiam.

Bento XVI insiste na necessidade de
fortalecer a razão, e na importância
que teve, já em suas origens, o
encontro do cristianismo com a
tradição filosófica helênica. Sua
primeira encíclica, Deus caritas est, é
um exemplo da sua vontade de
reconciliar razão e fé no próprio
núcleo do cristianismo, o amor
divino: «a natureza específica da fé é
a relação com o Deus vivo, um
encontro que nos abre novos
horizontes muito mais além do
âmbito próprio da razão.



Mas, ao mesmo tempo, é uma força
purificadora para a própria razão. Ao
partir da perspectiva de Deus,
liberta-a de sua cegueira e ajuda-a
assim a ser melhor ela própria. A fé
permite à razão desempenhar do
melhor modo seu dever e ver mais
claramente o que lhe é próprio» [2].

A fé apresenta-se como amiga da
razão, como uma iluminação
transcendente, como uma luz mais
potente que se infunde na nossa
inteligência humana. Mas Bento XVI,
reivindica também o papel que a
razão pode desempenhar como
instância crítica da própria religião.

A razão, aberta à transcendência, à
busca da verdade, proporciona – na
perspectiva cristã – uma base para o
diálogo com outras crenças; mais
ainda, é um recurso fundamental
para que a religião não degenere em
superstição. Desse modo, pode-se
dizer que a razão pertence ao núcleo



da tarefa do teólogo e também à
existência teologal cristã, na medida
em que – como recordava o Papa,
citando Manoel II Paleólogo – «não
agir segundo a razão é contrário à
natureza de Deus» [3].

À luz da Revelação cristã, que ensina
como no princípio era o Logos [4], a
razão amplia o seu uso: não se fecha
nas realidades sensíveis, mas que sua
abertura à verdade alcance, de
algum modo, as perguntas
fundamentais do homem, e seja
capaz de purificar a forma em que a
fé é vivida [5]. A fé e a razão
«constituem como que as duas asas
pelas quais o espírito humano se
eleva para a contemplação da
verdade » [6].

AMPLIAR O HORIZONTE DA
RAZÃO: UMA TAREFA
UNIVERSITÁRIA

Ao abordar as relações entre razão e
fé, o cristão deve contar com a



diversidade das ciências.
Atualmente, a especialização é uma
característica patente na organização
das ciências; aliás, graças a ela, o
progresso científico mostrou um
notável avanço no último século.

No entanto, em muitas ocasiões, é
provável que o cientista seja levado
pelo seu próprio trabalho a propor-se
questões que nunca poderá resolver
com o seu próprio método de
conhecimento; esta carência mostra
a necessidade de estimular a
colaboração entre especialistas dos
diferentes ramos do saber, a fim de
reunir enfoques e chegar, assim, a
uma síntese inovadora.

A busca de uma nova harmonia
entre fé e razão é uma tarefa
especialmente própria da
Universidade. Esta deveria se
converter em «um grande
laboratório no qual, de acordo com
as diversas disciplinas, se elaboram



itinerários sempre novos de
pesquisa, numa confrontação
estimulante entre fé e razão (…). Não
é uma aventura que entusiasma?
Sim, é porque movendo-se dentro
deste horizonte de sentido descobre-
se a unidade intrínseca existente
entre os diversos ramos do saber: a
teologia, a filosofia, a medicina, a
economia… todas as disciplinas,
inclusive as tecnologias mais
especializadas, porque tudo está
unido» [7].

Na Universidade, condensa-se a
universalidade dos conhecimentos
humanos e manifesta-se a
dependência entre o crescimento da
pessoa humana e o plano criador
divino: a pesquisa – como qualquer
outro trabalho honesto – enriquece o
nosso habitar o mundo, ao mesmo
tempo em que propõe a cada geração
um compromisso com o futuro.



Para realizar esta grande aventura
de síntese cultural, Bento XVI sugere
um caminho: «a razão científica
moderna tem simplesmente de
aceitar a estrutura racional da
matéria e a correspondência entre o
nosso espírito e as estruturas
racionais que agem na natureza
como um dado de fato, no qual se
baseia o seu método.

Pois bem, a pergunta sobre por que
existe esse dado de fato deve ser
colocada pelas ciências naturais a
outros âmbitos mais amplos e altos
do pensamento, como são a filosofia
e a teologia» [8]. Quem cultiva as
ciências particulares tem de abrir-se,
portanto, a um âmbito superior,
capaz de iluminar uma
multiplicidade de resultados, em que
seja possível perceber uma
compreensão que dê unidade a esses
conhecimentos: o mundo atinge o
seu significado dentro da capacidade
unificadora da inteligência; mas esta,



porém, deve desenvolver-se em
direção a um âmbito transcendente,
que confira à existência o seu sentido
último.

Por outro lado, a abertura universal
da razão atinge também os teólogos e
os filósofos, que não podem se isolar
e prescindir das outras ciências. A
filosofia – de modo particular a
metafísica – utiliza conhecimentos
das demais disciplinas e examina os
seus pressupostos, tratando de
esclarecê-los e justificá-los. É um
saber adequado às questões de
princípios, mas de modo algum torna
supérfluas as demais ciências [9].

Além disso, a abertura da razão
reclama que a filosofia e a teologia
reflitam sobre outras dimensões da
existência humana, como são as
grandes experiências religiosas.
«Dentro do diálogo entre as culturas,
convidamos os nossos interlocutores
a este grande logos, a esta amplitude



da razão. Redescobri-la
constantemente, por nós mesmos, é a
grande tarefa da universidade» [10].

UMA SÍNTESE PESSOAL, FRUTO DA
UNIDADE DE VIDA

As relações entre fé e razão não se
manifestam apenas no âmbito
universitário: podemos considerar os
ensinamentos de João Paulo II e
Bento XVI como chamados da
Providência para expressar melhor a
harmonia entre a fé e a razão.

Responder a essa chamada obriga a
cuidar da própria formação e a
considerar de que maneira a fé
ilumina a inteligência no nosso
existir diário; supõe pôr meios para
que a nossa razão seja católica.

Com palavras de São Josemaria, uma
mente autenticamente cristã deveria
possuir amplitude de horizontes e
um aprofundamento enérgico no
que é permanentemente vivo na



ortodoxia católica; – empenho reto
e sadio – nunca frivolidade – em
renovar as doutrinas típicas do
pensamento tradicional, na
filosofia e na interpretação da
história…; – uma cuidadosa
atenção às orientações da ciência
e do pensamento contemporâneos;
– e uma atitude positiva e aberta
ante a transformação atual das
estruturas sociais e das formas de
vida [11].

Como nem todas as pessoas têm as
mesmas oportunidades, nem as
mesmas capacidades, nem os
mesmos interesses para aprofundar
na formação cultural, as palavras
anteriores se concretizarão em cada
caso de modo diverso; mas, em todos
eles, significarão um estímulo para
considerar os meios que pomos na
tarefa de compreender melhor os
problemas do nosso tempo e ser mais
incisivos nas propostas que fazemos.



A familiaridade com a dimensão
racional da fé é uma parte
fundamental da formação teológica
de todo cristão e, certamente, um
fator importante do dom de línguas
que São Josemaria pedia para o
apóstolo moderno [12].

As leituras de qualidade ajudam em
muitos aspectos: acrescentam
raciocínios, informações, cuidado
com a linguagem, educação dos
sentimentos e dos afetos… A leitura
pode ser um meio muito apropriado
para ampliar os próprios horizontes
formativos. Sem dúvida, a leitura
sossegada estimula a formulação de
novos projetos e possibilita ajuizar
melhor as informações –
fragmentárias, às vezes – recebidas
dos meios de comunicação; mas, com
relativa frequência, alguns estilos de
vida dificultam que o leitor se
aproxime de obras literárias e de
pensamento que poderiam
enriquecê-lo: a intensidade do



trabalho induz muitas pessoas a
procurar um descanso passivo, como
o proporcionado pela televisão ou
pelas novelas puramente evasivas.

Pensando nas novas gerações, é útil
recordar que a cultura pessoal e
coletiva depende muito do ambiente
em que alguém se forma. Por isso,
para reabilitar a razão e exercitá-la
em harmonia com a fé, é decisivo
que a educação recebida na família
ou na escola ajude a apreciar, já
desde a infância, a beleza do bem,
dos comportamentos virtuosos e das
obras integramente realizadas. Dos
pais, professores, tutores e amigos
dependem que os jovens se afeiçoem
rapidamente à leitura e exercitem
cada vez mais essa participação no 
Logos divino que é a inteligência.

Outro ingrediente da mentalidade
universal é a atitude positiva e
aberta frente às correntes de
pensamento. Para poder revelar aos



homens que Cristo é a resposta às
suas inquietudes, é necessário
mostrar que nós levamos em
consideração os problemas e as
soluções que o interlocutor nos
propõe, por mais equivocadas que
nos possam parecer.

Um ânimo autenticamente católico e
universal sabe analisar e expor a
posição do outro, inclusive quando
for contrária à pessoal, com respeito,
sem ridicularizá-la, levando-a a sério,
com todo o atrativo que possa ter.

Examinar com calma os argumentos
contrários ajuda a fazer-se
perguntas, estimula a amadurecer as
próprias ideias, a pensar seriamente:
é um modo de raciocinar
frequentemente utilizado pelo Papa
Bento XVI. Omitir esse primeiro
passo pode levar os ouvintes a
aceitar algo sem interiorizá-lo ou
considerando – com razão, talvez –
que a resposta não responde ao



problema apresentado: o argumento
de autoridade tem uma vigência
limitada e, de fato, na maior parte
dos temas, não é suficiente; pelo
contrário, penetrar nas razões do
outro permite colocar em evidência
os limites dessas ideias, por mais
generalizadas que sejam, no
momento oportuno e com objeções
fundamentadas.

Sem um verdadeiro interesse
desinteressado – isto é, amoroso –
pelo outro, nunca chegaremos a
compreendê-lo a fundo, tal como ele
é: só o amor entende do concreto.

A HARMONIA ENTRE RAZÃO E FÉ
NA VIDA PÚBLICA

O uso da razão na sua função
argumentativa e retórica ajuda a
perder o medo de falar de Deus no
mundo profissional e público, a não
limitar a tarefa apostólica ao
ambiente privado, familiar e
amistoso.



A cultura atual exige que os cristãos
participem dos debates públicos
sobre temas de interesse geral, e que
o façam manifestando a sua unidade
de vida. Deste modo, será
potencializado um debate
autenticamente sereno e racional,
com uma linguagem cuidada, que
contribuirá para a convivência
pacífica.

Hoje, em alguns lugares, pretende-se
pôr como base do diálogo político um
certo relativismo, que ignora
qualquer concepção transcendente
do homem. Com frequência, ele se
mostra relacionado com a tolerância,
como que querendo afirmar que crer
em Deus impede a compreensão dos
problemas e necessidades de quem
não tem fé; ou, inclusive, que aquele
que crê, na hora de dialogar,
pretende impor – ainda que não seja
consciente disso – convicções que são
puramente subjetivas.



No entanto, o relativismo não é uma
condição para o progresso nem o
resultado de um maior respeito à
liberdade; basta considerar a história
para ver a contribuição decisiva do
cristianismo na descoberta da
dignidade humana, da confiança na
razão e nos valores da livre
convivência.

A fé não perdeu nenhuma das suas
virtualidades: por isto, frente às
dificuldades de um ambiente que
relega o religioso ao privado, o
cristão não pode se deixar levar pelo
desânimo ou pela tentação de ocultar
suas crenças. Isto seria uma
manifestação de tibieza, de
comodismo e, no fim das contas, de
não ter captado a profunda relação
entre razão e fé.

O diálogo político requer que
esforços sejam reunidos para a
construção do bem comum; solicita a
iniciativa de cada pessoa, suas



propostas, suas soluções para os
problemas sociais. Neste sentido, a
doutrina social da Igreja propõe «um
humanismo à altura do desígnio de
amor de Deus sobre a história, um
humanismo integral e solidário,
capaz de animar uma nova ordem
social, fundada na dignidade e
liberdade de toda a pessoa humana» 
[13]. Quem não fizer ouvir a sua voz
perante o relativismo imperante não
só renunciaria a essa concepção
cristã do homem como também
abdicaria da sua própria intimidade,
de tal modo que privará os demais da
sua colaboração pessoal para o bem
comum.

Certamente, a Igreja não pretende
impor sua fé a quem não a tem;
porém, a verdade da sua concepção
do homem pode ser reconhecida, ao
menos em parte, pelos que não
creem. Uma de suas contribuições à
vida civil e política consiste em
oferecer argumentos racionais: «não



se pode esquecer que, quando as
Igrejas ou as comunidades eclesiais
intervêm no debate público,
expressando reservas ou recordando
certos princípios, isso não constitui
uma forma de intolerância ou uma
interferência, uma vez que essas
intervenções estão destinadas
exclusivamente a iluminar as
consciências, permitindo-lhes agir
livre e responsavelmente, de acordo
com as verdadeiras exigências da
justiça» [14].

Na maioria das vezes, não serão as
instituições oficiais da Igreja que
intervirão na discussão pública, mas
corresponderá aos fiéis leigos tomar 
as decisões concretas de ordem
teórica ou prática – por exemplo,
em relação às diversas opiniões
filosóficas, de ciência econômica
ou de política, às correntes
artísticas e culturais, aos
problemas da sua vida
profissional ou social etc. – que



cada um julgue em consciência
mais convenientes e mais de
acordo com as suas convicções
pessoais e aptidões humanas [15].

Cada um deve considerar
responsavelmente, na presença de
Deus, como pode colaborar com a
implantação de uma ordem social
que seja mais justa, que expresse
melhor a dignidade humana.

Embora os políticos possuam um
compromisso mais direto com a
edificação do bem comum, esta não é
uma tarefa reservada só a eles. Todos
os cristãos estão chamados a
cooperar com o desenvolvimento
social em suas próprias
circunstâncias: dando exemplo de
justiça nas relações profissionais;
colaborando com iniciativas
culturais ou solidárias, ou através
dos meios de comunicação; talvez
seja possível intervir em associações



profissionais ou participar de uma
conferência…

As possibilidades são múltiplas, e
cabe a cada um reconhecer quando
elas se lhe apresentam. Mas, no fim
das contas, também no terreno da
opinião, embora não existam regras
universais, convirá mostrar, em
muitos casos – de um modo
adequado, pensando no público a
que nos dirigimos – que sem Jesus
Cristo falta a perspectiva para
compreender a verdadeira
profundidade de muitas situações;
que qualquer questão pode
encontrar resposta a partir de uma
perspectiva cristã, ainda que, às
vezes, não seja fácil formulá-la.

Nesta nova evangelização, o cristão
torna fecundo o dom que Deus lhe
deu com o Batismo. Sabe-se partícipe
da missão real, profética e sacerdotal
de Cristo e confia que Ele porá o
incremento na sua tarefa.



Aquele que crê, enviado à vinha por
Quem melhor a conhece, escuta com
nova força as palavras de João Paulo
II: «Não tenhais medo! Abri,
escancarai as portas a Cristo! Abri ao
seu poder salvador os confins dos
Estados, os sistemas econômicos e
políticos, os dilatados campos da
cultura, da civilização, do
desenvolvimento. Não tenhais medo!
Cristo sabe o que há dentro do
homem. Só Ele o sabe» [16].

----------------------------

[1] 1 Pe 3, 15-16.

[2] Bento XVI, Litt. enc. Deus caritas
est, n. 28.

[3] Cf. Bento XVI, Discurso na
Universidade de Ratisbona,
12-09-2006.

[4] Cf. Jo 1, 1



[5] Cf. Bento XVI, Discurso na
Universidade de Ratisbona,
12-09-2006.

[6] João Paulo II, Litt. enc. Fides et
Ratio, preâmbulo.

[7] Bento XVI, Discurso na
Universidade Católica do Sacro
Cuore, Roma, 25-11-2005.

[8] Bento XVI, Discurso na
Universidade de Ratisbona,
12-09-2006.

[9] Cf. Santo Tomás de Aquino, Super
Boetium De Trinitate , III, q. 5, a. 1 ad
6.

[10] Bento XVI, Discurso na
Universidade de Ratisbona,
12-09-2006.

[11] São Josemaria, Sulco, n. 428.

[12] Cf. Ibid., nn. 430, 899.



[13] Compêndio da Doutrina Social da
Igreja, n. 19.

[14] Bento XVI, Discurso, 30-03-2006.

[15] São Josemaria, Entrevistas, n. 12.

[16] João Paulo II, Homilia no início
do ministério de Supremo Pastor da
Igreja, 22-10-1978. Citado na Exhort.
apost. Christifideles laici, n. 34.

Lluís Clavell

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-razao-da-
nossa-esperanca/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-razao-da-nossa-esperanca/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-razao-da-nossa-esperanca/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-razao-da-nossa-esperanca/

	A razão da nossa esperança

