opusdei.org

A razao da nossa
esperanca

O desafio peculiar da etapa
histérica em que vivemos
consiste, em grande medida, em
conseguir comunicar a
novidade de Cristo aqueles que
O consideram uma figura de
certa forma superada.

16/06/2008

Ao longo do seu extraordinario
pontificado, Jodo Paulo II convocou
todos cristdos a tarefa de evangelizar
0s paises e ambientes que, devido a


https://opusdei.org/pt-br/article/joao-paulo-ii/

um longo processo de secularizacdo,
jd ndo conhecem Cristo.

Muitas pessoas mal ouviram falar de
Jesus e, a0 mesmo tempo, se sentem
insatisfeitas perante as propostas
terrenas mais difundidas na opinido
publica; outras ouviram ou leram
algo sobre a sua Pessoa, mas na
realidade, conhecem-na
superficialmente ou possuem uma
imagem deformada.

O desafio peculiar da etapa historica
em que vivemos consiste, em grande
medida, em conseguir comunicar a
novidade de Cristo aqueles que O
consideram uma figura de certa
forma superada.

Bento XVI quis assumir plenamente
esta missdo: em suas homilias,
discursos e escritos, adverte como ele
procura maneiras de por-nos em
contato com o verdadeiro Cristo e de
promover a amizade com Ele.



Muitas pessoas, com fé e sem fé,
correspondem a esse empenho, tal
como se pode ver na crescente
atencdo que é prestada as palavras
do Papa e no notavel aumento de
pessoas que comparecem a praga de
Sao Pedro para ouvi-lo. As filas
constantes para rezar em frente ao
tumulo de Jodo Paulo II também sao
uma prova da reacdo positiva das
pessoas a chamada da nova
evangelizacdo e da indelével
necessidade que o coracdo humano
tem de Deus.

FACILITAR O ENCONTRO COM
JESUS CRISTO

Em Pentecostes, o Espirito da
Verdade apresentou-se em forma de
linguas de fogo sobre Maria e os
discipulos. Os Apdstolos falaram com
palavras que os milhares de
peregrinos presentes em Jerusalém
naqueles dias compreenderam em
seu proprio idioma.


https://opusdei.org/pt-br/article/tema-12-creio-no-espirito-santo-creio-na-santa-igreja-catolica/
https://opusdei.org/pt-br/article/quem-foram-os-doze-apostolos/

Hoje, como antes, o Consolador nos
impulsiona a empregar argumentos
e uma linguagem que se ajustem a
cada ambiente e a cada pessoa. A
situacdo cultural, politica e midiatica
apresenta a exigéncia de encontrar
razdes convincentes para os
diferentes contextos sociais, de
elaborar ideias que atraiam e de
oferecer solugdes positivas para as
dificuldades.

Trata-se de oferecer motivagoes
solidas e compreensiveis, de modo
sereno, respeitoso e amavel, tal como
recomenda a primeira carta de Sao
Pedro: glorificai a Cristo em vossos
coracoes; estai sempre prontos a
responder a todo aquele que vos
perguntar sobre a esperanca que
vos anima, mas fazei-o com
mansidao e respeito [1].

Agora, tal como nos primeiros passos
da Igreja, s6 um melhor
conhecimento do rosto amavel de



Jesus Cristo e uma amizade mais
profunda com Ele nos permitirdo
surpreender a nossos
contemporaneos com uma noticia
esperancosa e alegre: a que supoe
descobrir o Senhor como o unico
capaz de preencher abundantemente
os dolorosos vazios de sentido em
que tantas vezes eles se angustiam.

Bento XVI insiste na necessidade de
fortalecer a razdo, e na importancia
que teve, ja em suas origens, 0
encontro do cristianismo com a
tradicdo filosdfica helénica. Sua
primeira enciclica, Deus caritas est, é
um exemplo da sua vontade de
reconciliar razdo e fé no proprio
nucleo do cristianismo, o amor
divino: «a natureza especifica da fé é
a relacdo com o Deus vivo, um
encontro que nos abre novos
horizontes muito mais além do
ambito proprio da razao.



Mas, a0 mesmo tempo, é uma forca
purificadora para a propria razao. Ao
partir da perspectiva de Deus,
liberta-a de sua cegueira e ajuda-a
assim a ser melhor ela propria. A fé
permite a razdo desempenhar do
melhor modo seu dever e ver mais
claramente o que lhe é proprio» [2].

A fé apresenta-se como amiga da
razado, como uma iluminacao
transcendente, como uma luz mais
potente que se infunde na nossa
inteligéncia humana. Mas Bento XVI,
reivindica também o papel que a
razdo pode desempenhar como
instancia critica da propria religido.

A razdo, aberta a transcendéncia, a
busca da verdade, proporciona — na
perspectiva cristd — uma base para o
dialogo com outras crencas; mais
ainda, é um recurso fundamental
para que a religido ndo degenere em
supersticdo. Desse modo, pode-se
dizer que a razdo pertence ao nucleo



da tarefa do tedlogo e também a
existéncia teologal cristd, na medida
em que — como recordava o Papa,
citando Manoel II Pale6logo — «nédo
agir segundo a razao é contrario a
natureza de Deus» [3].

A luz da Revelacdo cristd, que ensina
como no principio era o Logos [4], a
razdo amplia o seu uso: ndo se fecha
nas realidades sensiveis, mas que sua
abertura a verdade alcance, de
algum modo, as perguntas
fundamentais do homem, e seja
capaz de purificar a forma em que a
fé é vivida [5]. A fé e arazdo
«constituem como que as duas asas
pelas quais o espirito humano se
eleva para a contemplacdo da
verdade » [6].

AMPLIAR O HORIZONTE DA
RAZAO: UMA TAREFA
UNIVERSITARIA

Ao abordar as relacdes entre razdo e
fé, o cristdo deve contar com a



diversidade das ciéncias.
Atualmente, a especializacdo é uma
caracteristica patente na organizacgao
das ciéncias; alias, gracas a ela, o
progresso cientifico mostrou um
notavel avanco no ultimo século.

No entanto, em muitas ocasioes, é
provavel que o cientista seja levado
pelo seu proprio trabalho a propor-se
questdes que nunca podera resolver
com o seu proprio método de
conhecimento; esta caréncia mostra
a necessidade de estimular a
colaboracdo entre especialistas dos
diferentes ramos do saber, a fim de
reunir enfoques e chegar, assim, a
uma sintese inovadora.

A busca de uma nova harmonia
entre fé e razdo é uma tarefa
especialmente propria da
Universidade. Esta deveria se
converter em «um grande
laboratorio no qual, de acordo com
as diversas disciplinas, se elaboram



itinerarios sempre novos de
pesquisa, numa confrontacdo
estimulante entre fé e razao (...). Nao
€ uma aventura que entusiasma?
Sim, é porque movendo-se dentro
deste horizonte de sentido descobre-
se a unidade intrinseca existente
entre os diversos ramos do saber: a
teologia, a filosofia, a medicina, a
economia... todas as disciplinas,
inclusive as tecnologias mais
especializadas, porque tudo esta
unido» [7].

Na Universidade, condensa-se a
universalidade dos conhecimentos
humanos e manifesta-se a
dependéncia entre o crescimento da
pessoa humana e o plano criador
divino: a pesquisa — como qualquer
outro trabalho honesto — enriquece o
nosso habitar o mundo, ao mesmo
tempo em que propde a cada geracgao
um compromisso com o futuro.



Para realizar esta grande aventura
de sintese cultural, Bento XVI sugere
um caminho: «a razao cientifica
moderna tem simplesmente de
aceitar a estrutura racional da
matéria e a correspondéncia entre o
Nnosso espirito e as estruturas
racionais que agem na natureza
como um dado de fato, no qual se
baseia o seu método.

Pois bem, a pergunta sobre por que
existe esse dado de fato deve ser
colocada pelas ciéncias naturais a
outros ambitos mais amplos e altos
do pensamento, como sdo a filosofia
e a teologia» [8]. Quem cultiva as
ciéncias particulares tem de abrir-se,
portanto, a um ambito superior,
capaz de iluminar uma
multiplicidade de resultados, em que
seja possivel perceber uma
compreensao que dé unidade a esses
conhecimentos: o mundo atinge o
seu significado dentro da capacidade
unificadora da inteligéncia; mas esta,



porém, deve desenvolver-se em
direcdo a um ambito transcendente,
que confira a existéncia o seu sentido
ultimo.

Por outro lado, a abertura universal
da razdo atinge também os tedlogos e
os filésofos, que ndo podem se isolar
e prescindir das outras ciéncias. A
filosofia — de modo particular a
metafisica — utiliza conhecimentos
das demais disciplinas e examina 0s
seus pressupostos, tratando de
esclarecé-los e justifica-los. E um
saber adequado as questoes de
principios, mas de modo algum torna
supérfluas as demais ciéncias [9].

Além disso, a abertura da razao
reclama que a filosofia e a teologia
reflitam sobre outras dimensoes da
existéncia humana, como sao as
grandes experiéncias religiosas.
«Dentro do didlogo entre as culturas,
convidamos 0s nossos interlocutores
a este grande logos, a esta amplitude



da razao. Redescobri-la
constantemente, por nos mesmos, € a
grande tarefa da universidade» [10].

UMA SINTESE PESSOAL, FRUTO DA
UNIDADE DE VIDA

As relacdes entre fé e razao nao se
manifestam apenas no ambito
universitario: podemos considerar os
ensinamentos de Jodo Paulo IT e
Bento XVI como chamados da
Providéncia para expressar melhor a
harmonia entre a fé e a razao.

Responder a essa chamada obriga a
cuidar da propria formacdo e a
considerar de que maneira a fé
ilumina a inteligéncia no nosso
existir diario; supde por meios para
que a nossa razao seja catolica.

Com palavras de Sdo Josemaria, uma
mente autenticamente cristd deveria
possuir amplitude de horizontes e
um aprofundamento enérgico no
que é permanentemente vivo na



ortodoxia catdlica; - empenho reto
e sadio - nunca frivolidade - em
renovar as doutrinas tipicas do
pensamento tradicional, na
filosofia e na interpretacgdo da
historia...; — uma cuidadosa
atencdo as orientacoes da ciéncia
e do pensamento contempord@neos;
— e uma atitude positiva e aberta
ante a transformacao atual das
estruturas sociais e das formas de
vida [11].

Como nem todas as pessoas tém as
mesmas oportunidades, nem as
mesmas capacidades, nem 0s
mesmos interesses para aprofundar
na formacdo cultural, as palavras
anteriores se concretizardo em cada
caso de modo diverso; mas, em todos
eles, significardo um estimulo para
considerar os meios que pomos na
tarefa de compreender melhor os
problemas do nosso tempo e ser mais
incisivos nas propostas que fazemos.



A familiaridade com a dimensao
racional da fé é uma parte
fundamental da formacdo teoldgica
de todo cristdo e, certamente, um
fator importante do dom de linguas
que Sdo Josemaria pedia para o
apostolo moderno [12].

As leituras de qualidade ajudam em
muitos aspectos: acrescentam
raciocinios, informacdes, cuidado
com a linguagem, educacao dos
sentimentos e dos afetos... A leitura
pode ser um meio muito apropriado
para ampliar os proprios horizontes
formativos. Sem duvida, a leitura
sossegada estimula a formulacdo de
novos projetos e possibilita ajuizar
melhor as informacdes —
fragmentarias, as vezes — recebidas
dos meios de comunicagdo; mas, com
relativa frequéncia, alguns estilos de
vida dificultam que o leitor se
aproxime de obras literarias e de
pensamento que poderiam
enriquecé-lo: a intensidade do



trabalho induz muitas pessoas a
procurar um descanso passivo, como
0 proporcionado pela televisdo ou
pelas novelas puramente evasivas.

Pensando nas novas geracoes, € util
recordar que a cultura pessoal e
coletiva depende muito do ambiente
em que alguém se forma. Por isso,
para reabilitar a razdo e exercita-la
em harmonia com a fé, é decisivo
que a educacdo recebida na familia
ou na escola ajude a apreciar, ja
desde a infancia, a beleza do bem,
dos comportamentos virtuosos e das
obras integramente realizadas. Dos
pais, professores, tutores e amigos
dependem que os jovens se afeicoem
rapidamente a leitura e exercitem
cada vez mais essa participacdo no
Logos divino que ¢é a inteligéncia.

Outro ingrediente da mentalidade
universal é a atitude positiva e
aberta frente as correntes de
pensamento. Para poder revelar aos



homens que Cristo é a resposta as
suas inquietudes, é necessario
mostrar que nos levamos em
consideracdo os problemas e as
solucdes que o interlocutor nos
propde, por mais equivocadas que
nos possam parecer.

Um animo autenticamente catolico e
universal sabe analisar e expor a
posicdo do outro, inclusive quando
for contraria a pessoal, com respeito,
sem ridiculariza-la, levando-a a sério,
com todo o atrativo que possa ter.

Examinar com calma os argumentos
contrarios ajuda a fazer-se
perguntas, estimula a amadurecer as
proprias ideias, a pensar seriamente:
€ um modo de raciocinar
frequentemente utilizado pelo Papa
Bento XVI. Omitir esse primeiro
passo pode levar os ouvintes a
aceitar algo sem interioriza-lo ou
considerando — com razao, talvez —
que a resposta ndo responde ao



problema apresentado: o argumento
de autoridade tem uma vigéncia
limitada e, de fato, na maior parte
dos temas, ndo é suficiente; pelo
contrario, penetrar nas razoes do
outro permite colocar em evidéncia
os limites dessas ideias, por mais
generalizadas que sejam, no
momento oportuno e com objecdes
fundamentadas.

Sem um verdadeiro interesse
desinteressado — isto é, amoroso —
pelo outro, nunca chegaremos a
compreendé-lo a fundo, tal como ele
é: s6 0o amor entende do concreto.

A HARMONIA ENTRE RAZAO E FE
NA VIDA PUBLICA

O uso da razdo na sua funcao
argumentativa e retorica ajuda a
perder o medo de falar de Deus no
mundo profissional e publico, a ndo
limitar a tarefa apostolica ao
ambiente privado, familiar e
amistoso.



A cultura atual exige que os cristdos
participem dos debates publicos
sobre temas de interesse geral, e que
o facam manifestando a sua unidade
de vida. Deste modo, sera
potencializado um debate
autenticamente sereno e racional,
com uma linguagem cuidada, que
contribuira para a convivéncia
pacifica.

Hoje, em alguns lugares, pretende-se
por como base do didlogo politico um
certo relativismo, que ignora
qualquer concepc¢do transcendente
do homem. Com frequéncia, ele se
mostra relacionado com a tolerancia,
como que querendo afirmar que crer
em Deus impede a compreensao dos
problemas e necessidades de quem
ndo tem fé; ou, inclusive, que aquele
que cré, na hora de dialogar,
pretende impor — ainda que nao seja
consciente disso — convic¢des que sao
puramente subjetivas.



No entanto, o relativismo ndo é uma
condigdo para o progresso nem o
resultado de um maior respeito a
liberdade; basta considerar a historia
para ver a contribuicdo decisiva do
cristianismo na descoberta da
dignidade humana, da confianca na
razao e nos valores da livre
convivéncia.

A fé ndo perdeu nenhuma das suas
virtualidades: por isto, frente as
dificuldades de um ambiente que
relega o religioso ao privado, o
cristdo ndo pode se deixar levar pelo
desanimo ou pela tentacdo de ocultar
suas crencas. Isto seria uma
manifestacao de tibieza, de
comodismo e, no fim das contas, de
ndo ter captado a profunda relacdo
entre razdo e fé.

O dialogo politico requer que
esforcgos sejam reunidos para a
construcao do bem comum; solicita a
iniciativa de cada pessoa, suas



propostas, suas solucdes para os
problemas sociais. Neste sentido, a
doutrina social da Igreja propde «um
humanismo a altura do designio de
amor de Deus sobre a histdria, um
humanismo integral e solidario,
capaz de animar uma nova ordem
social, fundada na dignidade e
liberdade de toda a pessoa humana»
[13]. Quem nao fizer ouvir a sua voz
perante o relativismo imperante nao
sO renunciaria a essa concepcao
cristd do homem como também
abdicaria da sua prépria intimidade,
de tal modo que privara os demais da
sua colaboracédo pessoal para o bem
comum.

Certamente, a Igreja ndo pretende
impor sua fé a quem ndo a tem;
porém, a verdade da sua concepgao
do homem pode ser reconhecida, ao
menos em parte, pelos que nao
creem. Uma de suas contribuicdes a
vida civil e politica consiste em
oferecer argumentos racionais: «ndo



se pode esquecer que, quando as
Igrejas ou as comunidades eclesiais
intervém no debate publico,
expressando reservas ou recordando
certos principios, isso nao constitui
uma forma de intolerancia ou uma
interferéncia, uma vez que essas
intervencdes estdo destinadas
exclusivamente a iluminar as
consciéncias, permitindo-lhes agir
livre e responsavelmente, de acordo
com as verdadeiras exigéncias da
justica» [14].

Na maioria das vezes, ndo serao as
instituicOes oficiais da Igreja que
intervirdo na discussao publica, mas
correspondera aos fiéis leigos tomar
as decisodes concretas de ordem
teorica ou pratica — por exemplo,
em relacdo as diversas opinioes
filosdficas, de ciéncia econémica
ou de politica, as correntes
artisticas e culturais, aos
problemas da sua vida
profissional ou social etc. — que



cada um julgue em consciéncia
mais convenientes e mais de
acordo com as suas convicg¢oes
pessoais e aptidées humanas [15].

Cada um deve considerar
responsavelmente, na presenca de
Deus, como pode colaborar com a
implantacdo de uma ordem social
que seja mais justa, que expresse
melhor a dignidade humana.

Embora os politicos possuam um
compromisso mais direto com a
edificacdo do bem comum, esta nao é
uma tarefa reservada so a eles. Todos
os cristdos estdo chamados a
cooperar com o desenvolvimento
social em suas proprias
circunstancias: dando exemplo de
justica nas relacoes profissionais;
colaborando com iniciativas
culturais ou solidarias, ou atraveés
dos meios de comunicacdo; talvez
seja possivel intervir em associacdes



profissionais ou participar de uma
conferéncia...

As possibilidades sdo multiplas, e
cabe a cada um reconhecer quando
elas se lhe apresentam. Mas, no fim
das contas, também no terreno da
opinido, embora ndo existam regras
universais, convira mostrar, em
muitos casos — de um modo
adequado, pensando no publico a
que nos dirigimos — que sem Jesus
Cristo falta a perspectiva para
compreender a verdadeira
profundidade de muitas situacoes;
que qualquer questdo pode
encontrar resposta a partir de uma
perspectiva cristd, ainda que, as
vezes, ndo seja facil formula-la.

Nesta nova evangelizagdo, o cristdo
torna fecundo o dom que Deus lhe
deu com o Batismo. Sabe-se participe
da missdo real, profética e sacerdotal
de Cristo e confia que Ele pora o
incremento na sua tarefa.



Aquele que cré, enviado a vinha por
Quem melhor a conhece, escuta com
nova forca as palavras de Jodo Paulo
II: «Ndo tenhais medo! Abri,
escancarai as portas a Cristo! Abri ao
seu poder salvador os confins dos
Estados, os sistemas econdémicos e
politicos, os dilatados campos da
cultura, da civilizacdo, do
desenvolvimento. Ndo tenhais medo!
Cristo sabe o que ha dentro do
homem. S6 Ele o sabe» [16].

[1] 1 Pe 3, 15-16.

[2] Bento XVI, Litt. enc. Deus caritas
est, n. 28.

[3] Cf. Bento XVI, Discurso na
Universidade de Ratisbona,
12-09-2006.

[4] Cf.Jo 1,1



[5] Cf. Bento XVI, Discurso na
Universidade de Ratisbona,
12-09-2006.

[6] Jodo Paulo II, Litt. enc. Fides et
Ratio, preambulo.

[7] Bento XVI, Discurso na
Universidade Catolica do Sacro
Cuore, Roma, 25-11-2005.

[8] Bento XVI, Discurso na
Universidade de Ratisbona,
12-09-2006.

[9] Cf. Santo Tomas de Aquino, Super
Boetium De Trinitate , 111, q. 5, a. 1 ad
6.

[10] Bento XVI, Discurso na
Universidade de Ratisbona,
12-09-2006.

[11] S&o Josemaria, Sulco, n. 428.

[12] Cf. Ibid., nn. 430, 899.



[13] Compéndio da Doutrina Social da
Igreja, n. 19.

[14] Bento XVI, Discurso, 30-03-2006.
[15] S&o Josemaria, Entrevistas, n. 12.

[16] Jodo Paulo II, Homilia no inicio
do ministério de Supremo Pastor da
Igreja, 22-10-1978. Citado na Exhort.
apost. Christifideles laici, n. 34.

Lluis Clavell

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/a-razao-da-
nossa-esperanca/ (17/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/a-razao-da-nossa-esperanca/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-razao-da-nossa-esperanca/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-razao-da-nossa-esperanca/

	A razão da nossa esperança

