
opusdei.org

A perene
actualidade de uma
mensagem

A cultura é ainda muito sensível
ao exemplo dos santos .Uma
injeção de esperança, portanto,
para todos aqueles que amam a
Igreja: o testemunho do cristão
não está condenado à
esterilidade, mas a sua
fecundidade está ligada à
santidade pessoal.

20/07/2018



Aquilo que o mundo contemplou na
Praça de S. Pedro, na manhã de 6 de
Outubro de 2002, durante a
canonização do Fundador do Opus
Dei, merece uma reflexão atenta.
Quem tiver observado aquela
multidão, quem tiver olhado para
aquelas pessoas, quem sentiu o
silêncio que acompanhava a
cerimônia (não esqueçamos que era
uma Missa, não uma festa popular), é
impossível que não tenha sido
invadido pelo pensamento de que, na
realidade, não se pode falar, sem
mais, sem medo de mentir, de um
hipotético “deserto de Deus” no
mundo atual, de uma sociedade,
definitivamente “secularizada”. A
cultura, e não só a ocidental (na
Praça estavam presentes fiéis de 84
países, entre os quais, muitos não
europeus, asiáticos e africanos), é
ainda muito sensível ao exemplo dos
santos. O milagre, a ideia de que
precisamos de uma ajuda para a
nossa fraqueza, não pertence ao



mundo lendário e não é redutível a
fugas para o irracional.

Uma injeção de esperança, portanto,
para todos aqueles que amam a
Igreja: o testemunho do cristão não
está condenado à esterilidade, mas (e
aqui se inserem as presentes
considerações) a sua fecundidade
está ligada à santidade pessoal.
Temos muito que aprender com os
santos, mas sobretudo devemos
evitar alguns equívocos.

Podemos olhar a figura de um santo
sob diversos pontos de vista, alguns
dos quais, infelizmente, nos podem
induzir em erro, enquanto outros se
encontram no caminho certo, mas na
direção errada. Por exemplo:
inserem-se no primeiro caso as
abordagens de cariz devocional e
intimista. De fato, o relevo que se dá
aos elementos ”místicos” induz ao
esquecimento de que o santo é
sempre um sinal de contradição, já



que esta abordagem suprime o
escândalo, lima as arestas, neutraliza
o radicalismo de qualquer
mensagem autenticamente
evangélica.

O segundo erro é aquele em que
incorre quem se coloca numa
perspectiva intelectualista e dá
prioridade à investigação das marcas
deixadas pelo santo na cultura do seu
tempo e da sua incidência nos
modelos de vida dominantes. O seu
objetivo é mostrar a atualidade da
mensagem que vem dos santos,
enquanto o primeiro vinca o seu
caráter retrógrado. Neste caso o
modelo proposto é a exceção, não o
exemplo; enquanto no outro é-nos
apresentado como modelo o profeta.

Espero que nenhum destes esquemas
seja aplicado à figura de São
Josemaria Escrivá. Mal grado a
aparente antinomia, estes modelos
coincidem num ponto: para o



primeiro, o santo é o homem do
mistério, alguém que vive numa
dimensão própria, longe das
realidades terrenas, inteiramente
absorvido no contacto com o
sobrenatural. Para o segundo, o
santo tem uma influência sobre os
outros dificilmente calculável,
precisamente pelo caráter fraturante
da sua mensagem, pela sua
capacidade de inverter o estilo de
vida dominante. O equívoco comum
é o de quebrar a unidade
indissolúvel, que é talvez a
característica mais evidente da
santidade.

O erro está em adotar um método de
observação unilateral, privilegiando
um dos dois polos que
necessariamente concorrem para
determinar o ponto de partida e, ao
mesmo tempo, a meta da santidade.
Refiro-me à fusão da contemplação e
da ação a que São Josemaria
chamava unidade de vida. Ele era,



acima de tudo, um homem de oração;
a primeira ocupação a que se
dedicava cada dia era a procura do
diálogo com o Senhor; transformava
cada gesto e cada atividade em oferta
a Deus. Contudo, na oração não
procurava o isolamento do mundo,
mas o estímulo para se lançar com
todas as forças na aventura de
transformar este mundo segundo o
espírito de Cristo O seu ponto de
partida era a contemplação do
mistério de Deus encarnado para a
nossa salvação. E desde aqui,
chegava ao amor incansável pelos
homens que o levava a consumir-se
no desejo de conduzi-los a Deus: era
este o objetivo final que, por sua vez,
o levava à necessidade de rezar mais
ainda.

Tudo isto em perfeita e contínua
harmonia com o ritmo habitual dos
dias. Ele ensinou a procurar
transformar em plenitude de amor,
as ocupações mais banais, os gestos



mais comuns, as atividades que
devemos realizar sempre e que
somos capazes de fazer até de olhos
fechados. O cinzento da vida
quotidiana, o óbvio das coisas
pequenas, a banalidade do aqui e
agora constituem, para São
Josemaria, o âmbito e a matéria da
santidade. É aqui que Deus nos
espera. Ora, os dois erros a que atrás
nos referimos incluem a evasão do
quotidiano. Quem entende a oração
como uma experiência excepcional
de contacto com Deus, limitada aos
momentos altos em que a alma toca o
vértice da união, necessariamente a
separa do contexto, tantas vezes
agitado, das ocupações diárias. Mas
também o faz quem concebe o santo
como um oráculo cuja palavra está
para além do tempo, o homem
decidido a gestos simbólicos, com um
significado demasiado profundo para
poder ser descodificado sem recurso
a um porvir inexprimível.



São Josemaria, o santo do
quotidiano

São Josemaria foi o santo do
quotidiano. A sua mensagem é
simples e linear, acessível a todos,
mesmo às crianças e aos analfabetos:
“[Deus] chama cada um à santidade,
a cada um pede amor: jovens e
velhos, solteiros e casados, sãos e
doentes, cultos e ignorantes,
trabalhem onde quer que trabalhem,
estejam onde quer que
estejam” (Amigos de Deus, nº 294). E,
para ser santo, não é preciso aspirar
a grandes gestas: “Pensando
naqueles que entre vós, com o correr
dos anos, ainda se dedicam a sonhar
- em sonhos vãos e pueris , como os
de Tartarin de Tarascon – com a caça
de leões nos corredores da sua casa,
onde se calhar, não há senão ratos e
pouco mais, pensando neles, insisto,
lembro-vos a grandeza do caminhar
com espírito divino no cumprimento
fiel das ocupações habituais de cada



dia, com essas lutas que enchem de
alegria o Senhor e que só d’ Ele e de
cada um de nós são
conhecidas” (Ibid, nº 8). Noutro
ponto, mais sucintamente: “Queres
deveras ser santo? Cumpre o
pequeno dever de cada momento, faz
o que deves e está no que
fazes” (Caminho, nº 815)

É verdadeiramente uma mensagem
para todos, simples, linear, como
acabamos de dizer. E é tudo? Sim, no
essencial não há mais nada a
acrescentar. Qualquer um de nós se
poderia interrogar se esta mensagem
nos diz ainda alguma coisa hoje, se a
sua atualidade permanece ainda
após o Concílio Vaticano II. Na
realidade, como escreveu Paulo VI, a
proclamação universal à santidade
pode-se considerar “o elemento mais
característico de todo o Magistério
conciliar e, por assim dizer, o seu fim
último” (Motu proprio Sanctitas
clarior, 19.3.1969). Esta doutrina,



poder-se-ia pensar, foi já
amplamente assimilada pela
teologia, pela pastoral e, o que é mais
importante, pela consciência dos
fieis. Viremos a página. São
Josemaria esgotou a sua própria
missão. Não há mais nada de
específico e de original a dizer. A sua
mensagem dissolveu-se e
desapareceu, como o sal, no
patrimônio doutrinal da Igreja. É
justo reconhecer-lhe uma função
histórica no interior daquela
realidade carismática, amadurecida
na Europa no início do séc. XX, que
com o seu dinamismo, preparou o
Concílio no plano espiritual e
teológico. Mas esta é uma história já
concluída. Agora, os novos
fenômenos sociais e culturais
suscitam outras necessidades; o
mundo espera novas respostas do
Evangelho.

No entanto, o Decreto Pontifício
sobre a heroicidade das virtudes do



então Servo de Deus Josemaria
Escrivá, referia-se à perene
atualidade da sua mensagem: “Esta
mensagem da santificação das
realidades terrenas e nas realidades
terrenas revela-se providencialmente
atual na situação espiritual da nossa
época, tão solícita na exaltação dos
valores humanos, mas também tão
propensa a ceder a uma visão
imanentista que entende o mundo
como separado de Deus. Por outro
lado, ao convidar o cristão a
procurar a união com Deus através
do trabalho - tarefa e dignidade
perene do homem sobre a terra - a
atualidade desta mensagem está
destinada a perdurar para além das
mudanças dos tempos e das situações
históricas, como fonte inesgotável de
luz espiritual”.

Para compreender isto, é preciso
partir de conceitos de base que não
sejam parciais nem unilaterais. A
mensagem do santo não está naquilo



que diz, mas naquilo que faz, e é
nisto que se encontra, não só o
principal critério hermenêutico
daquilo que diz, mas também o
segredo da sua incidência histórica.
Do ponto de vista espiritual (e eu
diria também teológico, admitindo
que a vida dos santos é teologia viva),
não tem sentido limitar a função do
santo à herança cultural que deixou
e fazer dele, a todo o custo, o mestre
de uma escola de pensamento. Com o
seu magistério quotidiano de
santidade, o Fundador do Opus Dei
abriu um caminho que cada cristão
deve percorrer. De alguma maneira
se pode afirmar que a obra da
redenção recomeça todos os dias
cada vez que um cristão nasce – com
o batismo - para a vida do Espírito. É
sobretudo por esta razão que ele será
sempre atual.

Descobrir o rosto de Cristo no
trabalho



O Fundador do Opus Dei ensinou a
procurar Deus “bem no meio da rua”,
como ele gostava de dizer. A sua
especificidade consiste em ter
insistido naquilo que, em boa
verdade, se pode considerar como o
problema chave para aqueles que
são chamados a viver a fé no bulício
do mundo, onde é muito difícil
encontrar espaços de quietude e de
recolhimento, onde tudo é fonte de
dispersão, onde a pressão do
trabalho e dos prazos tende a
transformar-nos em autômatos.
Também aqui a coerência com a lei
moral se torna muitas vezes heroica
e é neste contexto que São Josemaria
nos ilumina, e que a eloquência do
seu exemplo nos convence de que
também nós seremos capazes. Na sua
mensagem encontramos as armas
que nos permitirão enfrentar o
esforço da santidade.

A atualidade de São Josemaria está
na profundidade da sua união com



Cristo. Jesus será sempre
contemporâneo de cada criatura.
Chegar até Ele num contexto em que
tudo parece afastar-nos d’ Ele não é
uma ilusão. Agora, temos a prova de
que é possível encher de amor de
Deus as pequenas ocupações que se
sucedem no decurso dos nossos dias.
É possível não perder um segundo,
não nos concedermos um
afrouxamento de tensão, não nos
permitirmos omissões. É preciso ir
além das próprias forças mas é
possível, basta recordar que a graça
nos dá a capacidade para isso e que a
graça vem dos sacramentos (com
quanta força pregou São Josemaria a
necessidade de recorrer com
frequência à confissão e que
irresistível fascínio provém das
páginas que escreveu sobre a
Eucaristia e sobre a oração). É aqui
que se forja o santo: “Santo sem
oração?... – Não acredito nessa
santidade” (Caminho, nº 107). “O
caminho que conduz à santidade é o



caminho de oração; e a oração deve
enraizar-se pouco a pouco na alma,
como a pequena semente que se
tornará mais tarde árvore
frondosa.” (Amigos de Deus, nº 295).
Voltando, assim, ao início: São
Josemaria ensinou uma oração que
não tem nada de devocionismo
estéril, uma oração que se entrelaça
com o trabalho de todos os dias até se
fundir com ele. Uma oração que, no
trabalho, nos faz descobrir o rosto de
Cristo.

Mons. Flavio Capucci

Studi Cattolici, 501, Novembro,
2002

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-perene-
actualidade-de-uma-mensagem/

(14/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-perene-actualidade-de-uma-mensagem/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-perene-actualidade-de-uma-mensagem/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-perene-actualidade-de-uma-mensagem/

	A perene actualidade de uma mensagem

