
opusdei.org

A partir da
religiosidade
popular

Apresentamos o artigo "A partir
da religiosidade popular. Uma
reflexão sobre S. Josemaria
Escrivá de Balaguer", escrito
por Alberto Methol Ferré,
publicado na Revista Soleriana
no nº 31-32.

10/05/2014

Apresentamos o artigo "A partir da
religiosidade popular. Uma
reflexão sobre S. Josemaria



Escrivá de Balaguer", escrito por
Alberto Methol Ferré, publicado na
Revista Soleriana no nº 31-32.

Uma boa ocasião para entrever algo
sobre o Padre Josemaria Escrivá é
conhecer pessoas que se sentem
comprometidas com o seu
apostolado, com a sua visão do
trabalho cristão no mundo. Na
minha experiência, esse
conhecimento é relativamente
recente, novo. E numa vida que,
embora sem ser demasiado extensa,
está longe de ser curta.

Uma primeira familiaridade

Andei por bastantes caminhos na 
Igreja Católica e procurei seguir com
atenção, dentro do possível, as suas
ocorrências. Coisa estranha, apenas
tinha notícias remotas do Opus Dei,
diversas e contraditórias. Só há
pouco tive uma relação pessoal e
direta com o seu mundo. Ou melhor,

https://www.pt.josemariaescriva.info/artigo/o-que-e-a-igreja3f


com um dos já muitos "mundos" a
que o Padre Escrivá deu origem.

Há alguns meses fui convidado para
apresentar um livro de memórias do
Padre Josemaria Escrivá. Foi para
mim uma surpresa, mas é bom
assumir as surpresas, respondendo
da melhor maneira possível. Então,
com disposição atenta, consegui uma
"primeira familiaridade" com Mons.
Escrivá. Fiz dessa "primeira
familiaridade" uma reflexão em voz
alta no auditório da Universidade de
Montevidéu, que agora retomo por
escrito.

Esta primeira familiaridade tem dois
aspetos que me interessaram muito e
é o que tentarei esboçar brevemente.
Antes de tudo, compreendi que a
figura do Padre Josemaria Escrivá
radica na religiosidade multissecular
e comum do povo católico. E é a
partir dela e por ela que a sua



mensagem alcançou plena
universalidade.

A este conhecimento acedo por
contraste. Sou um convertido, e em
certo sentido um uruguaio típico,
filho do mundo da Ilustração, a viver,
em princípio, nos antípodas da
religiosidade popular. Mas a minha
inserção na Igreja e a experiência
decisiva, comovedora e renovadora,
do Concílio Vaticano II operaram a
mudança. Nesse gigantesco salto
histórico, descobri a religiosidade
popular quando outros irmãos a
queriam perder. Não foi durante o
Concílio (1962-1965), mas no pós-
concilio imediato, que a "religião do
povo" começou a ser questionada
virulentamente pelo surto
inesperado de envolventes "teologias
da secularização". Estas deixavam o
mundo mais mundano e a fé ficava
num limbo espiritual, sem
encarnação possível. Um dualismo
insustentável. Esta onda de



secularização impediu que a fé
tivesse expressões "massivas",
"populares", consideradas alienantes:
apenas tinham lugar "pequenas
comunidades" de elites
personalizadas. Produziu-se assim
uma "iconoclastia" generalizada:
numa tentativa de purificação para
resolver as crises pessoais, arrasou-
se o que o povo católico venerava há
séculos. A arte barroca latino-
americano foi destruída ou vendida
em muitos lugares ao desbarato.

A eclesiologia da Lumen Gentium,a
constituição dogmática sobre o povo
de Deus, é o coração do Vaticano II. E
onde está o "povo de Deus" na sua
imensa maioria senão naqueles que
participam de uma religiosidade
cristã popular? Os que não éramos
filhos da religiosidade popular
éramos uma minoria na Igreja. O
povo de Deus, real, é quase idêntico
ao prático-simbólico da religião
popular. Esta realidade foi ignorada

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html


e, em nome de um abstrato "Povo de
Deus" renovado, quis-se acabar com
a religiosidade popular. Foi uma
manifestação de elites sem povo,
angustiadas, impacientes. Na
realidade, hoje pode ser considerada
como um choque relativamente
breve, dada a dimensão das
novidades do Vaticano II, que
sacudiam todos e que continuarão a
a dar frutos neste terceiro milênio: o
fenômeno durou aproximadamente
de '66 a '80, uns quinze anos. Por
outro lado, entre os anos 1970 e 1985,
foram aparecendo reflexões e
estudos sem igual na história da
Igreja, acerca das formas e sentido
da religiosidade popular, de que
resultou um grande bem.
Compreende-se que o Padre Escrivá
sentisse dolorosamente a agressão à
religiosidade popular. Foi talvez a
sua última batalha ao serviço do
povo cristão e do Vaticano II.

A religiosidade popular



Naqueles tempos, com um grupo de
amigos rio-platenses participei na
reivindicação da religiosidade
popular na América Latina,
concretamente, no CELAM. Éramos
só uma parte de uma grande onda
eclesial invisível, cuja primeira
manifestação foi o Sínodo de 1974,
que culminaria na Evangelii
Nuntiandi de Paulo VI em 1975. Esta
encíclica foi a melhor reafirmação
sintética do Vaticano II, a caminho do
pontificado de João Paulo II, cujo
início foi a base da mais significativa
Conferência Episcopal Latino-
americana, celebrada em Puebla em
1979. Toda esta luta se inscreveu,
como pode ver-se, no prolongamento
da última contribuição de Escrivá
para a Igreja.

É no âmbito da "religião do povo",
desde Barbastro a Madrid, que o
Padre Josemaria Escrivá encontra a
sua vocação no ano de 1928, quando
se apercebe de que o trabalho

https://www.celam.org/


honrado da vida quotidiana é
caminho de santificação pessoal e
dos outros. É o princípio de um
apostolado fecundo. Esta inspiração
extraordinária do Padre Escrivá não
tinha, porém, uma teologia que a
sustentasse. Não era somente uma
atualização do direito canónico que
faltava, mas não havia também uma
eclesiologia do Povo de Deus. Escrivá,
como personagem singular que era,
dizia que não podia esperar pelo
possível; ele tinha de cumprir a
vocação a que Deus o chamava,
empreender um caminho que ainda
não tinha sido aberto.

Agora vemo-lo com maior clareza:
aproximadamente desde os anos
vinte começa uma vasta e profunda
preparação inominada do Concilio
Vaticano II. Pode apreciar-se nas
paulatinas e crescentes
"convergências" eclesiais, que nem
sequer se conhecem entre si. Mas,
em 1930, ainda se estava longe de



compreender em profundidade a
mensagem de Josemaria Escrivá. Era
o tempo da Ação Católica, militante
sobrevivência que apontava para
mais além de si, para a sua própria
superação. A Providência move
paulatinamente a história.

Agora compreendo que a teologia
adequada para captar a inspiração
do Padre Escrivá é a Lumen
Gentium. Esta revela que a
evangelização e a responsabilidade
da evangelização devem ser tarefa
do Povo de Deus no seu conjunto, de
todos e de cada um, na sua liberdade
e no seu trabalho, feita igualmente
por leigos e por sacerdotes. Ou
melhor, a partir do e no sacerdócio
comum dos fiéis, e a partir do
sacerdócio ministerial dos
ordenados.

Há uma trilogia primordial:
santificação, povo missionário,
trabalho. A santificação conjuga



povo e trabalho. Escrivá fala da
santificação do povo de Deus através
do trabalho. Desde 1938 começaram
a aparecer as "teologias do trabalho"
que vão proliferar, até chegar à
Laborem Exercens de João Paulo II
em 1981. O Padre Escrivá começou a
andar em penumbras luminosas, por
isso tão férteis; e muitos outros
também, sem poderem sequer
imaginar o extraordinário resultado,
a insólita condensação que o
Vaticano II conseguiria.

Dizia o Padre Escrivá que o
extraordinário que se espera de um
cristão corrente é o normal: mas, o
normal feito com perfeição. Essa é a
chamada universal à santificação.
Apoiado na profundidade do
quotidiano que o povo cristão tinha
desenvolvido durante séculos,
conseguiu introduzir a novidade de
explicitar o que estava implícito na
Igreja: a santificação universal
através do trabalho corrente. Só a



partir da participação no essencial,
na religiosidade popular, podia
assentar a "revolução"; retomar do
Evangelho o convite a tornar
extraordinário o normal pelo
caminho da perfeição que Deus pede
a todos. O que o Padre Escrivá ensina
pode resumir-se em sorrir sempre,
passando por alto - também com
elegância humana - as coisas que
incomodam, que aborrecem: ser
generosos sem medida. Numa
palavra, fazer da nossa vida corrente
uma oração.

Algumas polémicas sobre o Opus
Dei

Nos finais dos anos sessenta
chegaram ao Uruguai os ecos de
algumas polémicas levantadas sobre
o Opus Dei,concretamente em
Espanha. Nessas circunstâncias,
desconhecendo o espírito que
animava a obra fundada pelo Padre
Escrivá, pensei que podia tratar-se de

https://opusdei.org/pt-pt/


uma adaptação da burguesia catalã
às novas condições históricas, algo
assim como os puritanos fizeram
quatro séculos antes com o "culto do
trabalho". Porém, não o tinha
compreendido. Agora quero fazê-lo.

Quando tentava familiarizar-me com
aquele ideal que o Padre Josemaria
Escrivá expunha com tanta
simplicidade – procurando-lhe um
lugar dentro da minha intimidade -,
passou pela minha cabeça uma
constelação de "familiaridades"
elaboradas em muitas décadas de
caminho. Tive uma recordação
longínqua e querida, a impressão
que deixaram em mim - há anos-,
duas obras de Ramiro de Maeztu:
“Don Quijote, Don Juan y la
Celestina” e “Norteamérica por
dentro”. Ambos os textos são de 1925;
o segundo é formado por um
conjunto de artigos de imprensa
inspirados na visita que Maeztu fez
aos Estados Unidos em 1925. Porém,



a compilação só foi publicada em
1957, e só então tive ocasião de a ler.
Nesta obra, o escritor espanhol
debruça-se sobre o tema da ética do
trabalho entre os norte-americanos.
Maeztu observou a dinâmica
extraordinária dos norte-americanos
e relacionou-a com o culto puritano
do trabalho, embora se apercebesse
de um desaparecimento do seu
fundamento teológico calvinista,
sobrevivente apenas numa dinâmica
secularizada. Mas o importante é que
Maeztu deu-se conta da necessidade
de reassumir em termos católicos a
transcendência do trabalho humano.
A proposta do espanhol significa
terminar com uma espécie de
herança "anti mundana" da ascética
cristã tradicional, e ao mesmo tempo
recusar como inaceitável o
fundamento calvinista que tinha
observado na dinâmica secularizada
dos Estados Unidos. A sua ideia
consistia em restabelecer novamente
o trabalho em tom cristão,



apresentar uma "visão sacramental
do trabalho".

Maeztu diz coisas importantes nos
dois livros mencionados. Por isso não
os esqueci, embora também não
tenha pensado - naquele momento –
em seguir a linha do seu raciocínio.
Não sei se Maeztu e Escrivá se
conheceram; se houve alguma
relação entre eles, desconheço-o. O
que aqui gostaria de realçar é que
Maeztu raciocinou como católico e
como intelectual que era - também o
fez José Enrique Rodó -, atormentado
pelo novo esquema do poder
mundial e a supremacia anglo-
saxônica. Contudo, não se observam
em Maeztu os caminhos de como
passar dessa ideia para uma nova
praxis na vida da Igreja. Não lho
podemos pedir. Maeztu continuou o
seu caminho, mais preocupado com
as questões políticas em que se
debatia a Espanha nessa altura. Não



passou das palavras à ação, como se
costuma dizer.

Esse enorme caminho foi percorrido
pelo Padre Escrivá a partir de muitos
outros caminhos e experiências.
Ligado, tanto,ao serviço aos mais
pobres como ao apostolado
estudantil, focaliza a questão a partir
da religiosidade popular. Algo que
Maeztu nem sonhava. É certo que o
Padre Escrivá foi um acadêmico
notável, doutor em Direito, Canonista
e doutor em Teologia, mas não se
afastou da sua base que é a fé do
povo cristão. A ela estava
profundamente ligada a sua vida
mais íntima, e devia responder aos
seus anseios. A partir dela organiza a
sua resposta ao que Deus lhe faz ver
com o Opus Dei. Essa é a primeira
perspetiva que esta familiaridade
abre.

A personalidade do Padre Josemaria
Escrivá fez-me ainda lembrar o

https://www.pt.josemariaescriva.info/artigo/entre-os-pobres-e-os-doentes
https://www.pt.josemariaescriva.info/artigo/entre-os-pobres-e-os-doentes


Padre José Kentenich, um
extraordinário apóstolo alemão,
enraizado também na religiosidade
popular. Desde 1944, prisioneiro no
campo de concentração de Dachau,
sentiu a universalidade da sua "Obra
de Schoenstatt" como caminho de
criação de uma rede mundial de
santuários marianos, âmbitos de
reunião incessante como
"povo" (família) da Igreja Católica.

Santuários marianos

Na sua reafirmação eclesial perante
o vendaval secularista hostil à
religião do povo - que inclui a imensa
multidão dos mais pobres -, nos
últimos anos da sua vida o Padre
Escrivá percorre os principais
santuários marianos: desde Lourdes
a Fátima até à Villa de Guadalupe no
México. As suas viagens pela
América Latina estão cheias de amor
à Mãe do Céu. Uma das últimas
atividades do Padre Escrivá será a



inauguração do Santuário Mariano
de Torreciudad em 1975.

Chama a atenção este profundo
vínculo com o que é mais popular da
Igreja, naquele que foi a primeira
vocação prática e moderna, que
antecipa a Constituição Apostólica
Lumen Gentium. Assim é a realidade
- como eu a vejo - no Padre Escrivá.
Não foi por mera casualidade que
teve de tentar tantos anos, desde o
chamamento de Deus em 1928, para
chegar à plena harmonização que se
conseguiu no Concilio, e que o
converte num dos grandes
precursores do Vaticano II. O Padre
Escrivá vê a sua eclesiologia ser
aceite, quando a Igreja a encontra na
Lumen Gentium. A universalidade da
sua proposta: santificar o trabalho,
santificar-se no trabalho, santificar
os outros com o trabalho, resulta da
própria universalidade da
religiosidade popular. Não é
absolutamente nada estranho que,



desde o início, Escrivá sentisse que a
sua missão era mundial, que ia mais
além da Espanha. A sua inovação
torna-se totalmente universal,
embora de modo anónimo.

Quanto ao segundo aspecto da
familiaridade de que falamos no
início, não cheguei a ele por
contraste como no caso anterior. Pelo
contrário, senti o impacto de uma
afinidade radical. Refiro-me à sua
"alegria de ser". Quando conheci a
sua vida, disse para mim: é um
personagem de Chesterton. Devo
dizer, para que se entenda esta
afirmação que, quando menciono
este escritor inglês, recordo algo
muito transcendente na minha vida.
Sempre disse que Chesterton e a sua
obra agiram como fator de mediação
na minha conversão a Jesus Cristo e
à sua Igreja.

Aristóteles disse que a idade dos
jovens é a da poesia e da metafísica,



do assombro de ser e não ser, das
questões últimas sobre o sentido das
coisas. Pelo contrário, o jovem ainda
não está apto para a política, que
requer uma vasta experiência social.
O jovem, de um modo geral, é um
político rústico, mas um grande
metafísico e poeta. Chesterton foi
para mim, na etapa da juventude,
como uma síntese mais além da
Ilustração. Foi ele que me
encaminhou até à grande
experiência do ato de ser como
gratidão antes de qualquer outra
coisa. Existir é um dom, um presente,
uma graça; a fé também o é. A
criação e a salvação constituem dons
de Deus ao homem, por isso geram
agradecimento. Eu sou religioso por
gratidão.

Uma alegria substancial

Essa imensa gratidão produz uma
alegria substancial, porque só o
esplendor e a beleza de existir - de



viver -, que é tão extraordinária,
podem fazê-lo. Confesso que, com
mais de setenta anos, não me
acostumo a viver; nunca me
habituei. Isto provoca um bom
humor especial. A Igreja que
Chesterton me revelou é uma Igreja
de profunda alegria. Eis aqui
explicado o segundo aspeto da minha
familiaridade. O Padre Escrivá era
um "chestertoniano" formidável, se é
que assim se pode dizer; encarnou
um novo estilo de espiritualidade na
Igreja porque não era um
personagem de novela, mas um ser
real, um homem de carne e osso, um
filho do seu tempo. Já não se trata
mais do Kempis do Outono da Idade
Média, menos ainda das múltiplas
formas de jansenismo que a Igreja
viveu para além do jansenismo
stricto sensu; já não há lugar para
uma ascética que negue o mundo.
Em seu lugar, o Padre Escrivá oferece
uma ascética jovial: a dor é
ultrapassada pelaalegriade ser, a

https://www.pt.josemariaescriva.info/artigo/a-alegria-criste3


cruz transforma-se em esperança e o
amor fundamental invade tudo.

O espirito da obra que Deus pediu ao
Fundador do Opus Dei está
sintetizado no título de uma das suas
homilias mais importantes: "Amar o
mundo apaixonadamente". Com
estas poucas palavras abre-se uma
nova forma de chegar ao de sempre,
uma ascética sorridente para
alcançar o céu. Assim, num século
aberto por Chesterton e Péguy, em
que brilha Von Balthasar e aparece o
Papa João Paulo II, o Padre Josemaria
Escrivá constitui-se em pilar do vasto
e admirável edifício aberto ao futuro
que é a Igreja.

Um livro de Pilar Urbano sobre o
Padre Escrivá começa com um
parágrafo que causa estranheza ao
leitor quando o encontra pela
primeira vez. Mas à medida que vai
entendendo algo da vida e da
mensagem do Fundador do Opus Dei,

https://pt.escrivaworks.org/book/temas_actuais-capitulo-8.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/temas_actuais-capitulo-8.htm


então ganha pleno sentido. Esse
parágrafo diz: "Nietzsche dizia que só
podia acreditar num Deus que
soubesse bailar. Conheço um homem
que bailava com Deus". Faço desta
frase a minha conclusão.

*Alberto René Methol Ferré
(Montevidéu, 31 de Março de 1929 -
15 de Novembro de 2009) foi um
intelectual, escritor, jornalista,
professor de história e filosofia,
historiador, filósofo e teólogo
uruguaio.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-partir-da-
religiosidade-popular/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-partir-da-religiosidade-popular/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-partir-da-religiosidade-popular/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-partir-da-religiosidade-popular/

	A partir da religiosidade popular

