opusdei.org

A partir da
religiosidade
popular

Apresentamos o artigo "A partir
da religiosidade popular. Uma
reflexdo sobre S. Josemaria
Escriva de Balaguer", escrito
por Alberto Methol Ferré,
publicado na Revista Soleriana
no n° 31-32.

10/05/2014

Apresentamos o artigo "A partir da
religiosidade popular. Uma
reflexdo sobre S. Josemaria



Escriva de Balaguer", escrito por
Alberto Methol Ferré, publicado na
Revista Soleriana no n° 31-32.

Uma boa ocasido para entrever algo
sobre o Padre Josemaria Escriva é
conhecer pessoas que se sentem
comprometidas com o seu
apostolado, com a sua visdo do
trabalho cristdo no mundo. Na
minha experiéncia, esse
conhecimento é relativamente
recente, novo. E numa vida que,
embora sem ser demasiado extensa,
esta longe de ser curta.

Uma primeira familiaridade

Andei por bastantes caminhos na
Igreja Catdlica e procurei seguir com
atencdo, dentro do possivel, as suas
ocorréncias. Coisa estranha, apenas
tinha noticias remotas do Opus Dei,
diversas e contraditdrias. SO ha
pouco tive uma relacdo pessoal e
direta com o seu mundo. Ou melhor,


https://www.pt.josemariaescriva.info/artigo/o-que-e-a-igreja3f

com um dos ja muitos "mundos" a
que o Padre Escriva deu origem.

Ha alguns meses fui convidado para
apresentar um livro de memaorias do
Padre Josemaria Escriva. Foi para
mim uma surpresa, mas ¢ bom
assumir as surpresas, respondendo
da melhor maneira possivel. Entdo,
com disposicdo atenta, consegui uma
"primeira familiaridade" com Mons.
Escriva. Fiz dessa "primeira
familiaridade" uma reflexdo em voz
alta no auditorio da Universidade de
Montevidéu, que agora retomo por
escrito.

Esta primeira familiaridade tem dois
aspetos que me interessaram muito e
€ 0 que tentarei esbocar brevemente.
Antes de tudo, compreendi que a
figura do Padre Josemaria Escriva
radica na religiosidade multissecular
e comum do povo catolico. E é a
partir dela e por ela que a sua



mensagem alcancou plena
universalidade.

A este conhecimento acedo por
contraste. Sou um convertido, e em
certo sentido um uruguaio tipico,
filho do mundo da Ilustracdo, a viver,
em principio, nos antipodas da
religiosidade popular. Mas a minha
insercdo na Igreja e a experiéncia
decisiva, comovedora e renovadora,
do Concilio Vaticano II operaram a
mudanca. Nesse gigantesco salto
histdrico, descobri a religiosidade
popular quando outros irméaos a
queriam perder. Nao foi durante o
Concilio (1962-1965), mas no poés-
concilio imediato, que a "religido do
povo" comecou a ser questionada
virulentamente pelo surto
inesperado de envolventes "teologias
da secularizacdo". Estas deixavam o
mundo mais mundano e a fé ficava
num limbo espiritual, sem
encarnacdo possivel. Um dualismo
insustentavel. Esta onda de



secularizacdo impediu que a fé
tivesse expressoes "massivas",
"populares"”, consideradas alienantes:
apenas tinham lugar "pequenas
comunidades" de elites
personalizadas. Produziu-se assim
uma "iconoclastia” generalizada:
numa tentativa de purificacdo para
resolver as crises pessoais, arrasou-
se 0 que 0 povo catdlico venerava ha
séculos. A arte barroca latino-
americano foi destruida ou vendida
em muitos lugares ao desbarato.

A eclesiologia da Lumen Gentium,a
constituicdo dogmatica sobre o povo
de Deus, é o coracdo do Vaticano II. E
onde estd o "povo de Deus" na sua
imensa maioria sendo naqueles que
participam de uma religiosidade
cristd popular? Os que ndo éramos
filhos da religiosidade popular
éramos uma minoria na Igreja. O
povo de Deus, real, é quase idéntico
ao pratico-simbolico da religido
popular. Esta realidade foi ignorada


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html

e, em nome de um abstrato "Povo de
Deus" renovado, quis-se acabar com
a religiosidade popular. Foi uma
manifestacao de elites sem povo,
angustiadas, impacientes. Na
realidade, hoje pode ser considerada
como um choque relativamente
breve, dada a dimensao das
novidades do Vaticano II, que
sacudiam todos e que continuardo a
a dar frutos neste terceiro milénio: o
fendmeno durou aproximadamente
de '66 a '80, uns quinze anos. Por
outro lado, entre os anos 1970 e 1985,
foram aparecendo reflexdes e
estudos sem igual na historia da
Igreja, acerca das formas e sentido
da religiosidade popular, de que
resultou um grande bem.
Compreende-se que o Padre Escriva
sentisse dolorosamente a agressao a
religiosidade popular. Foi talvez a
sua ultima batalha ao servico do
povo cristdo e do Vaticano II.

A religiosidade popular



Naqueles tempos, com um grupo de
amigos rio-platenses participei na
reivindicagdo da religiosidade
popular na América Latina,
concretamente, no CELAM. Eramos
sO uma parte de uma grande onda
eclesial invisivel, cuja primeira
manifestacao foi o Sinodo de 1974,
que culminaria na Evangelii
Nuntiandi de Paulo VI em 1975. Esta
enciclica foi a melhor reafirmacao
sintética do Vaticano II, a caminho do
pontificado de Jodo Paulo II, cujo
inicio foi a base da mais significativa
Conferéncia Episcopal Latino-
americana, celebrada em Puebla em
1979. Toda esta luta se inscreveu,
como pode ver-se, no prolongamento
da ultima contribuicdo de Escriva
para a Igreja.

E no ambito da "religido do povo",
desde Barbastro a Madrid, que o
Padre Josemaria Escriva encontra a
sua vocacdo no ano de 1928, quando
se apercebe de que o trabalho


https://www.celam.org/

honrado da vida quotidiana é
caminho de santificacdo pessoal e
dos outros. E o principio de um
apostolado fecundo. Esta inspiracao
extraordindria do Padre Escriva ndo
tinha, porém, uma teologia que a
sustentasse. Ndo era somente uma
atualizacdo do direito canonico que
faltava, mas nao havia também uma
eclesiologia do Povo de Deus. Escriva,
como personagem singular que era,
dizia que ndo podia esperar pelo
possivel; ele tinha de cumprir a
vocacgdo a que Deus o chamava,
empreender um caminho que ainda
ndo tinha sido aberto.

Agora vemo-lo com maior clareza:
aproximadamente desde 0s anos
vinte comeca uma vasta e profunda
preparacdo inominada do Concilio
Vaticano II. Pode apreciar-se nas
paulatinas e crescentes
"convergéncias" eclesiais, que nem
sequer se conhecem entre si. Mas,
em 1930, ainda se estava longe de



compreender em profundidade a
mensagem de Josemaria Escriva. Era
o tempo da Ac¢ao Catolica, militante
sobrevivéncia que apontava para
mais além de si, para a sua propria
superacdo. A Providéncia move
paulatinamente a historia.

Agora compreendo que a teologia
adequada para captar a inspiracgao
do Padre Escriva é a Lumen
Gentium. Esta revela que a
evangelizacdo e a responsabilidade
da evangelizacdo devem ser tarefa
do Povo de Deus no seu conjunto, de
todos e de cada um, na sua liberdade
e no seu trabalho, feita igualmente
por leigos e por sacerdotes. Ou
melhor, a partir do e no sacerddcio
comum dos fiéis, e a partir do
sacerdocio ministerial dos
ordenados.

Ha uma trilogia primordial:
santificacdo, povo missionario,
trabalho. A santificacdo conjuga



povo e trabalho. Escriva fala da
santificacdo do povo de Deus através
do trabalho. Desde 1938 comegaram
a aparecer as "teologias do trabalho"
que vao proliferar, até chegar a
Laborem Exercens de Jodo Paulo II
em 1981. O Padre Escriva comecou a
andar em penumbras luminosas, por
isso tao férteis; e muitos outros
também, sem poderem sequer
imaginar o extraordindrio resultado,
a insolita condensacdo que o
Vaticano II conseguiria.

Dizia o Padre Escriva que o
extraordindrio que se espera de um
cristdo corrente é o normal: mas, o
normal feito com perfeicdo. Essa é a
chamada universal a santificacao.
Apoiado na profundidade do
quotidiano que o povo cristdo tinha
desenvolvido durante séculos,
conseguiu introduzir a novidade de
explicitar o que estava implicito na
Igreja: a santificacdo universal
atraves do trabalho corrente. So a



partir da participacdo no essencial,
na religiosidade popular, podia
assentar a "revolucdo"; retomar do
Evangelho o convite a tornar
extraordindrio o normal pelo
caminho da perfeicdo que Deus pede
a todos. O que o Padre Escriva ensina
pode resumir-se em sorrir sempre,
passando por alto - também com
elegancia humana - as coisas que
incomodam, que aborrecem: ser
generosos sem medida. Numa
palavra, fazer da nossa vida corrente
uma oracao.

Algumas polémicas sobre o Opus
Dei

Nos finais dos anos sessenta
chegaram ao Uruguai os ecos de
algumas polémicas levantadas sobre
0 Opus Dei,concretamente em
Espanha. Nessas circunstancias,
desconhecendo o espirito que
animava a obra fundada pelo Padre
Escriva, pensei que podia tratar-se de


https://opusdei.org/pt-pt/

uma adaptacdo da burguesia catala
as novas condicdes histdricas, algo
assim como os puritanos fizeram
quatro séculos antes com o "culto do
trabalho". Porém, ndo o tinha
compreendido. Agora quero fazé-lo.

Quando tentava familiarizar-me com
aquele ideal que o Padre Josemaria
Escriva expunha com tanta
simplicidade — procurando-lhe um
lugar dentro da minha intimidade -,
passou pela minha cabeca uma
constelacdo de "familiaridades”
elaboradas em muitas décadas de
caminho. Tive uma recordacao
longinqua e querida, a impressao
que deixaram em mim - ha anos-,
duas obras de Ramiro de Maeztu:
“Don Quijote, Don Juany la
Celestina” e “Norteamérica por
dentro”. Ambos os textos sdo de 1925;
0 segundo é formado por um
conjunto de artigos de imprensa
inspirados na visita que Maeztu fez
aos Estados Unidos em 1925. Porém,



a compilacdo so foi publicada em
1957, e s6é entdo tive ocasido de a ler.
Nesta obra, o escritor espanhol
debruca-se sobre o tema da ética do
trabalho entre os norte-americanos.
Maeztu observou a dinamica
extraordindria dos norte-americanos
e relacionou-a com o culto puritano
do trabalho, embora se apercebesse
de um desaparecimento do seu
fundamento teoldgico calvinista,
sobrevivente apenas numa dinamica
secularizada. Mas o importante é que
Maeztu deu-se conta da necessidade
de reassumir em termos catolicos a
transcendéncia do trabalho humano.
A proposta do espanhol significa
terminar com uma espécie de
heranca "anti mundana" da ascética
crista tradicional, e a0 mesmo tempo
recusar como inaceitavel o
fundamento calvinista que tinha
observado na dindmica secularizada
dos Estados Unidos. A sua ideia
consistia em restabelecer novamente
o trabalho em tom cristao,



apresentar uma "visao sacramental
do trabalho".

Maeztu diz coisas importantes nos
dois livros mencionados. Por isso ndo
0s esqueci, embora também nao
tenha pensado - naquele momento —
em seguir a linha do seu raciocinio.
Nao sei se Maeztu e Escriva se
conheceram; se houve alguma
relacdo entre eles, desconheco-o. O
que aqui gostaria de realcar é que
Maeztu raciocinou como catolico e
como intelectual que era - também o
fez José Enrique Rodo -, atormentado
pelo novo esquema do poder
mundial e a supremacia anglo-
saxonica. Contudo, ndo se observam
em Maeztu os caminhos de como
passar dessa ideia para uma nova
praxis na vida da Igreja. Nao lho
podemos pedir. Maeztu continuou o
seu caminho, mais preocupado com
as questdes politicas em que se
debatia a Espanha nessa altura. Nao



passou das palavras a acdo, como se
costuma dizer.

Esse enorme caminho foi percorrido
pelo Padre Escriva a partir de muitos
outros caminhos e experiéncias.
Ligado, tanto,ao servico aos mais
pobres como ao apostolado
estudantil, focaliza a questdo a partir
da religiosidade popular. Algo que
Maeztu nem sonhava. E certo que o
Padre Escriva foi um académico
notavel, doutor em Direito, Canonista
e doutor em Teologia, mas nao se
afastou da sua base que €é a fé do
povo cristdo. A ela estava
profundamente ligada a sua vida
mais intima, e devia responder aos
seus anseios. A partir dela organiza a
sua resposta ao que Deus lhe faz ver
com o Opus Dei. Essa é a primeira
perspetiva que esta familiaridade
abre.

A personalidade do Padre Josemaria
Escriva fez-me ainda lembrar o


https://www.pt.josemariaescriva.info/artigo/entre-os-pobres-e-os-doentes
https://www.pt.josemariaescriva.info/artigo/entre-os-pobres-e-os-doentes

Padre José Kentenich, um
extraordindrio apostolo alemao,
enraizado também na religiosidade
popular. Desde 1944, prisioneiro no
campo de concentracao de Dachau,
sentiu a universalidade da sua "Obra
de Schoenstatt" como caminho de
criacdo de uma rede mundial de
santudrios marianos, ambitos de
reunido incessante como

"povo" (familia) da Igreja Catolica.

Santudarios marianos

Na sua reafirmacdo eclesial perante
o vendaval secularista hostil a
religido do povo - que inclui a imensa
multiddo dos mais pobres -, nos
ultimos anos da sua vida o Padre
Escriva percorre os principais
santudrios marianos: desde Lourdes
a Fatima até a Villa de Guadalupe no
México. As suas viagens pela
Ameérica Latina estdo cheias de amor
a Mae do Céu. Uma das ultimas
atividades do Padre Escriva sera a



inauguracdo do Santuario Mariano
de Torreciudad em 1975.

Chama a atencdo este profundo
vinculo com o que é mais popular da
Igreja, naquele que foi a primeira
vocacdo pratica e moderna, que
antecipa a Constituicao Apostolica
Lumen Gentium. Assim € a realidade
- como eu a vejo - no Padre Escriva.
Nao foi por mera casualidade que
teve de tentar tantos anos, desde o
chamamento de Deus em 1928, para
chegar a plena harmonizacdo que se
conseguiu no Concilio, e que o
converte num dos grandes
precursores do Vaticano II. O Padre
Escriva vé a sua eclesiologia ser
aceite, quando a Igreja a encontra na
Lumen Gentium. A universalidade da
sua proposta: santificar o trabalho,
santificar-se no trabalho, santificar
os outros com o trabalho, resulta da
propria universalidade da
religiosidade popular. Nao é
absolutamente nada estranho que,



desde o inicio, Escriva sentisse que a
sua missdo era mundial, que ia mais
além da Espanha. A sua inovacao
torna-se totalmente universal,
embora de modo andnimo.

Quanto ao segundo aspecto da
familiaridade de que falamos no
inicio, ndo cheguei a ele por
contraste como no caso anterior. Pelo
contrario, senti o impacto de uma
afinidade radical. Refiro-me a sua
"alegria de ser". Quando conheci a
sua vida, disse para mim: é um
personagem de Chesterton. Devo
dizer, para que se entenda esta
afirmacdo que, quando menciono
este escritor inglés, recordo algo
muito transcendente na minha vida.
Sempre disse que Chesterton e a sua
obra agiram como fator de mediacdo
na minha conversdo a Jesus Cristo e
a sua Igreja.

Aristoteles disse que a idade dos
jovens é a da poesia e da metafisica,



do assombro de ser e ndo ser, das
questdes ultimas sobre o sentido das
coisas. Pelo contrario, o jovem ainda
ndo esta apto para a politica, que
requer uma vasta experiéncia social.
O jovem, de um modo geral, é um
politico rustico, mas um grande
metafisico e poeta. Chesterton foi
para mim, na etapa da juventude,
como uma sintese mais além da
[lustracdo. Foi ele que me
encaminhou até a grande
experiéncia do ato de ser como
gratiddo antes de qualquer outra
coisa. Existir € um dom, um presente,
uma graca; a fé também o é. A
criacdo e a salvacdo constituem dons
de Deus ao homem, por isso geram
agradecimento. Eu sou religioso por
gratidao.

Uma alegria substancial

Essa imensa gratiddo produz uma
alegria substancial, porque so o
esplendor e a beleza de existir - de



viver -, que € tdo extraordinaria,
podem fazé-lo. Confesso que, com
mais de setenta anos, ndo me
acostumo a viver; nunca me
habituei. Isto provoca um bom
humor especial. A Igreja que
Chesterton me revelou é uma Igreja
de profunda alegria. Eis aqui
explicado o segundo aspeto da minha
familiaridade. O Padre Escriva era
um "chestertoniano” formidavel, se é
que assim se pode dizer; encarnou
um novo estilo de espiritualidade na
Igreja porque ndo era um
personagem de novela, mas um ser
real, um homem de carne e 0sso, um
filho do seu tempo. Ja ndo se trata
mais do Kempis do Outono da Idade
Média, menos ainda das multiplas
formas de jansenismo que a Igreja
viveu para além do jansenismo
stricto sensu; ja ndo ha lugar para
uma ascética que negue o mundo.
Em seu lugar, o Padre Escriva oferece
uma ascética jovial: a dor é
ultrapassada pelaalegriade ser, a


https://www.pt.josemariaescriva.info/artigo/a-alegria-criste3

cruz transforma-se em esperanca e o
amor fundamental invade tudo.

O espirito da obra que Deus pediu ao
Fundador do Opus Dei esta
sintetizado no titulo de uma das suas
homilias mais importantes: "Amar o
mundo apaixonadamente". Com
estas poucas palavras abre-se uma
nova forma de chegar ao de sempre,
uma ascética sorridente para
alcancar o céu. Assim, num século
aberto por Chesterton e Péguy, em
que brilha Von Balthasar e aparece o
Papa Jodo Paulo I, o Padre Josemaria
Escriva constitui-se em pilar do vasto
e admiravel edificio aberto ao futuro
que é a Igreja.

Um livro de Pilar Urbano sobre o
Padre Escrivd comec¢a com um
paragrafo que causa estranheza ao
leitor quando o encontra pela
primeira vez. Mas a medida que vai
entendendo algo da vida e da
mensagem do Fundador do Opus Dej,


https://pt.escrivaworks.org/book/temas_actuais-capitulo-8.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/temas_actuais-capitulo-8.htm

entdo ganha pleno sentido. Esse
paragrafo diz: "Nietzsche dizia que so
podia acreditar num Deus que
soubesse bailar. Conhe¢co um homem
que bailava com Deus". Fa¢o desta
frase a minha conclusao.

*Alberto René Methol Ferré
(Montevidéu, 31 de Margo de 1929 -
15 de Novembro de 2009) foi um
intelectual, escritor, jornalista,
professor de historia e filosofia,
historiador, filosofo e tedlogo
uruguaio.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/a-partir-da-
religiosidade-popular/ (11/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/a-partir-da-religiosidade-popular/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-partir-da-religiosidade-popular/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-partir-da-religiosidade-popular/

	A partir da religiosidade popular

