
opusdei.org

A novidade em
Cristo

Deus fez-se homem para nos
dar a vida eterna, mas também
para nos fazer felizes na vida
terrena. Este ensaio é uma
reflexão sobre as implicações
para o cristão da vinda de
Cristo à Terra.

04/05/2009

O sentido de novidade percorre todo
o Evangelho, desde a Anunciação à
Virgem Maria até a Ressurreição do
Senhor. O Novo Testamento fala de
mil modos diferentes sobre um novo



começo para a humanidade. A
própria palavra “evangelho” quer
dizer justamente isso, “boa notícia”.
Desde o início do seu ministério
público, Cristo anuncia abertamente
a chegada dos tempos e a vinda do
Reino de Deus: completou-se o tempo
e aproxima-se o Reino de Deus;
arrependei-vos e crede no Evangelho
[1]. Mas isto não significa que o
Senhor queira mudar tudo. Não é um
revolucionário ou um iluminado. De
fato, por exemplo, para falar da
indissolubilidade do matrimônio,
toma como ponto de partida o que
Deus fez na origem, quando criou a
mulher e o homem [2]. Por isso
declarou: Não julgueis que vim abolir
a lei ou os profetas. Não vim para os
abolir, mas sim para levá-los à
perfeição [3]; e, em repetidas
ocasiões, mandou aos discípulos que
cumprissem fielmente os
mandamentos que Moisés tinha
comunicado ao povo por parte de
Deus.



E, no entanto, na pregação do Senhor
há sem dúvida um ar novo,
libertador. Por um lado, a doutrina
de Jesus desenvolve elementos já
presentes no Antigo Testamento,
como a retidão de intenção, o perdão,
ou a necessidade de amar todos os
homens sem restrição, em particular
os pobres e os pecadores. Em Cristo,
dá-se cumprimento às antigas
promessas que Deus fez aos profetas.
Por outro lado, a chamada do Senhor
dirige-se de modo radical e
peremptório não a um povo, mas a
todos os homens, a que chama um
por um.

A novidade da presença e da atuação
de Jesus Cristo é também percebida
de outro modo, desconcertante à
primeira vista: muitos homens
recusam Cristo. Veio para o que era
Seu, e os Seus não O receberam [4],
diz São João. Essa recusa por parte
dos homens põe ainda mais em
relevo o caráter incondicional da



entrega e da caridade do Senhor pela
humanidade. Além disso, essa recusa
levou-O diretamente à morte na
Cruz, livremente abraçada, sacrifício
único e definitivo, fonte salvífica
para todos os homens.

Mas Deus foi fiel à sua promessa, e o
poder do mal não conseguiu apagar a
entrega divina de Jesus, como ficou
claro pela Ressurreição. A força
salvífica que Deus introduziu no
mundo pela Encarnação do Seu
Filho, sobretudo pela sua
Ressurreição, é a novidade absoluta,
universal e permanente. Isto
verifica-se desde o início da pregação
apostólica, com alegria
transbordante; os apóstolos
proclamaram por toda a Judeia, pelo
Império Romano e pelo mundo
inteiro que Jesus tinha ressuscitado,
que o mundo podia mudar, que cada
mulher, cada homem podiam mudar,
que já não estávamos submetidos à
lei do pecado e da morte eterna.



Cristo, sentado à direita do Pai, diz: 
Eis, que faço novas todas as coisas
[5]. Em Cristo, Deus tomou de um
modo novo as rédeas do mundo e da
história humana, submersos no
pecado, para os levar à sua
realização plena. Apesar de todas as
dificuldades que os cristãos da
primeira hora tiveram, olhavam o
futuro com esperança e otimismo,
contagiavam sem cessar com a sua fé
todas as pessoas que tinham à volta.

A novidade da vida eterna após a
morte

No mundo pagão, era comum
considerar o futuro como uma
simples repetição do passado. O
cosmos existia desde sempre e,
dentro de grandes mutações cíclicas,
perduraria para sempre. De acordo
com o mito do eterno retorno, tudo o
que teve lugar ontem, voltaria a
acontecer no futuro. Neste contexto
antropológico-religioso, o homem só



podia salvar-se fugindo da matéria,
numa espécie de êxtase espiritual
separado da carne; ou vivendo neste
mundo, como dizia São Paulo, sem
medo nem esperança [6]. Nos
primeiros séculos do cristianismo, os
pagãos seguem uma ética mais ou
menos reta; crêem em Deus ou nos
deuses e dirigem-lhes um culto
assíduo em busca de proteção e
consolo; mas falta-lhes a esperança
certa de um futuro feliz. A morte era
um puro corte, uma realidade sem
qualquer sentido.

Por outro lado, a vontade de viver
para sempre é profunda no homem,
como manifestam os filósofos, os
escritores, os artistas, os poetas e, de
modo eminente, as pessoas que se
amam. O homem anseia perdurar; e
tal desejo manifesta-se de múltiplos
modos, nos projetos humanos, na
vontade de ter filhos, no desejo de
influenciar a vida das outras pessoas,
de ser reconhecido e recordado; em



tudo isto, pode adivinhar-se a tensão
humana para a eternidade. Há quem
pense na imortalidade da alma; há
quem entenda a imortalidade como
reencarnação; há, enfim, quem,
diante do fato certo da morte, se
empenha por todos os meios em
conseguir o bem estar material ou o
reconhecimento social, bens que
nunca serão suficientes, porque não
saciam, porque não dependem só da
própria vontade. Nisto o cristão é
realista, pois sabe que a morte é o
termo de todos os sonhos vãos do
homem.

No meio do dilema da morte e da
imortalidade, o poder recriador de
Deus torna-se presente na vida,
paixão e ressurreição de Jesus Cristo.
O fiel cristão, unido a Ele pelo
Batismo e pelos outros sacramentos,
reproduz os momentos principais da
passagem do Senhor pela terra.
Como escreve São Paulo aos
romanos: Fomos, pois, sepultados



com ele na sua morte pelo batismo
para que, como Cristo ressurgiu dos
mortos pela glória do Pai, assim nós
também vivamos uma vida nova. Se
fomos feitos o mesmo ser com ele por
uma morte semelhante à sua, sê-lo-
emos igualmente por uma comum
ressurreição [7].

Com efeito, o cristão tem a certeza de
que Deus lhe deu a vida criando-o à
Sua imagem e semelhança [8]. Sabe
que quando experimenta a angústia
da morte que se aproxima, Cristo
atua nele, convertendo as suas penas
e a sua morte em força corredentora.
E está certo de que o próprio Jesus, a
quem serviu, imitou e amou, o
receberá no Céu, enchendo-o de
glória depois da sua morte. A grande
e gozosa verdade da fé cristã é que,
pela fé em Cristo, o homem pode
superar amplamente o último
inimigo [9], a morte, abrindo-se à
visão perpétua de Deus e à
ressurreição do corpo no final dos



tempos, quando todas as coisas se
tenham cumprido em Cristo.

A vida não termina aqui; estamos
certos de que o sacrifício escondido e
a entrega generosa têm um sentido e
um prêmio que, pela misericórdia
magnânima de Deus, vão para além
do que o homem poderia esperar
com as suas próprias forças. “Se
alguma vez te intranquilizas com o
pensamento da nossa irmã a morte -
porque te vês tão pouca coisa! -,
anima-te e considera: que será esse
Céu que nos espera, quando toda a
formosura e grandeza, toda a
felicidade e Amor infinitos de Deus
se derramarem sobre o pobre vaso
de barro que é a criatura humana, e
a saciarem eternamente, sempre com
a novidade de uma aventura
nova?”[10]

Os Novíssimos começam de algum
modo na terra



Embora seja certo que a novidade
cristã se refere principalmente à
outra vida, ao além, a Igreja ensina
que a novidade da Ressurreição de
Cristo já está presente, de algum
modo, na terra. Por mais que o
universo tal como o conhecemos
dure, estamos já “nos últimos
tempos”, certos de que o mundo foi
redimido, pois Cristo derrotou o
pecado, a morte, o demônio.

O Reino de Deus já está no meio de
vós [11]; no meio não só como uma
presença externa, mas também 
dentro do crente, na alma em graça,
com uma presença real, atual, eficaz,
ainda que não de todo visível e
completa. “Já chegou, pois, a nós, a
plenitude dos tempos (cfr. 1 Cor.
10,11), a restauração do mundo foi já
realizada irrevogavelmente e, de
certo modo, encontra-se já
antecipada neste mundo: com efeito,
ainda aqui na terra, a Igreja está
aureolada de verdadeira, embora



imperfeita, santidade. (...)
[C]hamamo-nos filhos de Deus e em
verdade o somos (cfr. 1 Jo 3,1); mas
não aparecemos ainda com Cristo na
glória (cfr. Col. 3,4), na qual seremos
semelhantes a Deus, porque O
veremos como Ele é (cfr. 1 Jo 3,2)” 
[12].

A Igreja é depositária na terra dessa
presença por antecipação do Reino
de Deus; caminha como peregrina na
terra, mas todo o poder salvífico de
Deus atua já de algum modo no
século presente, por meio da Palavra
revelada e dos sacramentos,
especialmente a Eucaristia; poder
salvífico que se manifesta também
na vida santa dos cristãos, que vivem
no mundo, sem ser do mundo [13]. O
cristão é, diante do mundo e no
mundo, alter Christus, ipse Christus,
outro Cristo, o próprio Cristo,
estabelece-se, assim, uma certa
polaridade na vida da Igreja e de
cada crente entre o já e o ainda não,



entre o momento presente – ocasião
para acolher a graça – e a plenitude
final; tensão que tem muitas
consequências para a vida do cristão
e para a compreensão do mundo.

Esta realidade confirma a distinção
que existe entre a ordem natural e a
ordem sobrenatural. A vida
sobrenatural, baseada na fé e na
graça de Deus, implanta-se na alma
do cristão, ainda que não tenha
informado plenamente todos os
aspectos da sua existência. O cristão
vive metido em Deus e para Deus, e
esforça-se por comunicar os bens
divinos aos outros homens. Na vida
futura, a graça, ou vida sobrenatural,
converter-se-á em glória, e o homem
alcançará uma imortalidade
completa na ressurreição dos
mortos. Na vida presente, pelo
contrário, embora aperfeiçoada pela
graça, a existência humana possui
leis próprias, que têm que aplicar-se
nos diversos âmbitos, pessoal,



familiar, social e político. A vida
sobrenatural acolhe, aperfeiçoa e
conduz à plenitude a natureza, sem a
anular nem a substituir.

Outra consequência da tensão entre
o já é o ainda não, exprime-se na
noção cristã do tempo e da história.
Para o pensamento pagão, quase
sempre fatalista, os eventos da
história estavam previstos e
determinados de antemão pelo 
fatum, o destino. O tempo passava
intocável e impertérrito, como
espectador mudo e passivo, não
marcando o curso da história. Mas o
tempo cristão não é somente tempo
que passa, é espaço criado por Deus
para crescimento e progresso, para a
história e a redenção. Deus atua com
a Sua Providência no tempo, para
levar o mundo e a história à sua
plenitude.

O Senhor quis contar com a resposta
inteligente e livre dos homens, com



as orações dos santos e as boas ações
de muitos, para influenciar o curso
dos acontecimentos. Como imagem
dEle, os homens podem mudar a
história, nuns casos para mal, como
aconteceu com o pecado de Adão e
Eva; mas sobretudo de um modo
positivo, participando ativamente na
realização do desígnio divino,
precisamente porque o evento mais
relevante e eficaz, o evento que deu à
história do mundo a guinada mais
radical, foi a Encarnação do Filho de
Deus. Por isso, a colaboração
humana mais profunda e duradoura
nos planos divinos para alterar o
curso da história foi levada a cabo
pela Virgem Maria, quando acolheu
com um decidido fiat! o Filho de
Deus no seu seio.

Os cristãos vivem no mundo
conscientes dos próprios pecados e
dos alheios, mas convencidos de que
o melhor modo de aproveitar o
tempo é servir a Deus, para melhorar



o mundo que Ele nos confiou. De
algum modo, o tempo é configurado
pelo homem, é humanizado. A tensão
escatológica torna-se patente na
Providência divina, sempre presente
na vida da Igreja e de cada cristão. “A
criação tem sua bondade e sua
perfeição próprias, mas não saiu
completamente acabada das mãos do
Criador. Ela é criada «em estado de
caminhada» («in statu viae») para
uma perfeição última a ser ainda
atingida, para a qual Deus a
destinou. Chamamos de divina
providência as disposições pelas
quais Deus conduz sua criação para
esta perfeição” [14]. O Senhor não
fez tudo, até ao último detalhe, desde
o início. Pouco a pouco, contando
com a inteligente e perseverante
colaboração das criaturas, vai-as
aproximando todas e cada uma delas
do seu fim. Como vimos, o poder
salvífico de Deus, normalmente, faz-
se presente na vida do homem de
uma forma oculta e interior; de



maneira similar, a Providência
divina opera suave e comumente,
não só nos grandes eventos, mas
também naqueles que, na sua
aparência, são menos importantes.
Por isso o Senhor convida à plena
confiança: Não vos aflijais, nem
digais: Que comeremos? Que
beberemos? Com que nos vestiremos?
São os pagãos que se preocupam com
tudo isso. Ora, vosso Pai celeste sabe
que necessitais de tudo isso. Buscai
em primeiro lugar o Reino de Deus e a
sua justiça e todas estas coisas vos
serão dadas em acréscimo [15].

“Deus – explicava São Josemaria –
que é a Formosura, a Grandeza, a
Sabedoria, anuncia-nos que somos
seus, que nos escolheu como termo
do seu amor infinito. É precisa uma
forte vida de fé para não
desvirtuarmos esta maravilha que a
Providência Divina deposita em
nossas mãos. Fé como a dos Reis
Magos: a convicção de que nem o



deserto, nem as tempestades, nem a
tranquilidade dos oásis nos
impedirão de chegar à meta do
Presépio eterno: a vida definitiva
com Deus” [16].

Desde o início da Sua existência
terrena, o Senhor encheu Aquela que
seria a Mãe do Seu Filho com uma
extraordinária abundância de dons,
humanos e sobrenaturais. Concebida
sem pecado original, Ela era a cheia
de graça [17]. Durante a Sua vida, no
meio de um sem fim de provações e
de obscuridades, viveu heroicamente
a fé, fortalecendo, com o seu
exemplo, os primeiros discípulos. No
final da sua vida, isenta de qualquer
pecado, foi levada para o Céu em
corpo e alma, participando para
sempre, como Rainha dos Anjos e de
toda a criação, na glória do Senhor.
NEla verificou-se plenamente a
promessa divina de levar os homens
para a glória. Por isso, Nossa Senhora
é para cada homem spes nostra, farol



que nos ilumina e causa da nossa
esperança.

P. O'Callaghan.

[1] 1, 15.

[2] Cfr. Mt 19, 3-9; Gn 2, 24.

[3] Mt 5, 17.

[4] Jo 1, 11.

[5] Ap 21, 5.

[6] Cfr. 1 Ts 4, 13; Ef 2, 12.

[7] Rm 6, 4-5.

[8] Cfr. Gn 1, 27.

[9] 1 Cor 15, 26.

[10] Sulco, n. 891.

[11] Lc 17, 21.

[12] Concílio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 48.



[13] Cfr. Jo 17, 14.

[14] Catecismo da Igreja Católica, n.
302.

[15] Mt 6, 31-33.

[16]É Cristo que passa, n. 32.

[17] Lc 1, 28.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-novidade-
em-cristo/ (11/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-novidade-em-cristo/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-novidade-em-cristo/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-novidade-em-cristo/

	A novidade em Cristo

