
opusdei.org

A mulher na vida do
mundo e da Igreja

Entrevista concedida a Pilar
Salcedo, Diretora da revista
feminina Telva (Madri,
Espanha), em 1º de março de
1968.

11/11/2006

Monsenhor, é cada vez maior a
presença da mulher na vida social,
para além do âmbito familiar em que
ela até agora se movia quase
exclusivamente. Que lhe parece esta
evolução? E quais são, em seu
entender, as características gerais que



a mulher deve vir a ter para cumprir
sua missão?

Em primeiro lugar, parece-me
oportuno não contrapor esses dois
âmbitos que acaba de referir. Tanto
como na vida do homem, ainda que
com matizes muito peculiares, o lar e
a família ocuparão sempre um lugar
central na vida da mulher: é evidente
que a dedicação aos afazeres
familiares representa uma grande
função humana e cristã. Isto, porém,
não exclui a possibilidade de uma
ocupação em outros trabalhos
profissionais — o do lar também o é
—, em qualquer dos ofícios e
empregos nobres que há na
sociedade em que se vive. Logo se vê
o que se quer dizer quando se
equaciona o problema assim;
contudo eu penso que insistir na
contraposição sistemática —
mudando apenas a tônica — levaria
facilmente, do ponto de vista social, a
um equívoco maior do que aquele



que se tenta corrigir, pois seria mais
grave que a mulher abandonar o seu
trabalho em casa.

No plano pessoal, também não se
pode afirmar unilateralmente que a
mulher só fora do lar alcança sua
perfeição, como se o tempo dedicado
à família fosse um tempo roubado ao
desenvolvimento e à maturidade da
sua personalidade. O lar — seja qual
for, porque também a mulher
solteira deve ter um lar — é um
âmbito particularmente propício ao
desenvolvimento da personalidade.
A atenção prestada à família será
sempre para a mulher a sua maior
dignidade: no cuidado com o marido
e os filhos ou, para falar em termos
mais gerais, no trabalho com que
procura criar em torno de si um
ambiente acolhedor e formativo, a
mulher realiza o que há de mais
insubstituível em sua missão e, por
conseguinte, pode atingir aí sua
perfeição pessoal.



Como acabo de dizer, isso não se
opõe à participação em outros
aspectos da vida social e mesmo da
política, por exemplo. Também
nesses setores pode a mulher dar
uma valiosa contribuição, como
pessoa, e sempre com as
peculiaridades de sua condição
feminina; e assim o fará na medida
em que estiver humana e
profissionalmente preparada. É claro
que tanto a família quanto a
sociedade necessitam dessa
contribuição especial, que não é de
modo algum secundária.

Desenvolvimento, maturidade,
emancipação da mulher, não devem
significar uma pretensão de
igualdade — de uniformidade — com
o homem, uma imitação do modo de
atuar masculino: isso seria um logro,
seria uma perda para a mulher; não
porque ela seja mais, mas porque é
diferente. Num plano essencial —
que deve ser objeto de



reconhecimento jurídico, tanto no
direito civil como no eclesiástico —,
aí, sim, pode-se falar de igualdade de
direitos, porque a mulher tem,
exatamente como o homem, a
dignidade de pessoa e de filha de
Deus. Mas, a partir dessa igualdade
fundamental, cada um deve atingir o
que lhe é próprio; e, neste plano,
dizer emancipação é o mesmo que
dizer possibilidade real de
desenvolver plenamente as virtudes
próprias; as que têm em sua
singularidade e as que têm como
mulher. A igualdade perante o
direito, a igualdade de oportunidades
em face da lei, não suprime, antes
pressupõe e promove essa
diversidade, que é riqueza para
todos.

A mulher está destinada a levar à
família, à sociedade, à Igreja, algo de
característico, que lhe é próprio e
que só ela pode dar: sua delicada
ternura, sua generosidade



incansável, seu amor pelo concreto,
sua agudeza de engenho, sua
capacidade de intuição, sua piedade
profunda e simples, sua tenacidade...
A feminilidade não é autêntica se
não reconhece a formosura dessa
contribuição insubstituível, e se não
a insere na própria vida.

Para cumprir essa missão, a mulher
tem de desenvolver sua própria
personalidade, sem se deixar levar
por um ingênuo espírito de imitação
que — em geral — a situaria
facilmente num plano de
inferioridade, impedindo-lhe a
realização das suas possibilidades
mais originais. Se se forma bem, com
autonomia pessoal, com
autenticidade, realizará eficazmente
o seu trabalho, a missão para que se
sente chamada, seja qual for: sua
vida e trabalho serão realmente
construtivos e fecundos, cheios de
sentido, quer passe o dia dedicada ao
marido e aos filhos, quer se entregue



plenamente a outras tarefas, se
renunciou ao casamento por alguma
razão nobre. Cada uma em seu
próprio caminho, sendo fiel à
vocação humana e divina, pode
realizar e realiza de fato a plenitude
da personalidade feminina. Não
esqueçamos que Santa Maria, Mãe de
Deus e Mãe dos homens, é não
apenas um modelo, mas também
prova do valor transcendente que
pode alcançar uma vida
aparentemente sem relevo.

Mas, às vezes, a mulher não tem
certeza de se encontrar realmente no
lugar que lhe compete e a que é
chamada. Muitas vezes, quando faz
um trabalho fora de casa, pesam
sobre ela as solicitações do lar; e,
quando continua dedicando-se em
cheio à família, sente-se limitada em
suas possibilidades. Que diria o
senhor às mulheres que passam por
essas contradições?



Esse sentimento, que é muito real,
procede frequentemente, mais do
que das limitações concretas — que
todos temos, por sermos humanos —
da falta de ideais bem determinados,
capazes de orientar a vida inteira, ou
então de uma inconsciente soberba:
às vezes desejaríamos ser os
melhores sob qualquer aspecto e em
qualquer nível. E, como isso não é
possível, nasce um estado de
desorientação e de ansiedade, ou até
de desânimo e de tédio: não se pode
estar em toda a parte ao mesmo
tempo, não se sabe a que se há de
atender e não se atende a nada
eficazmente. Nesta situação, a alma
fica exposta à inveja, a imaginação
tende a desatar-se e a buscar um
refúgio na fantasia que, afastando da
realidade, acaba adormecendo a
vontade. É o que repetidas vezes
chamei de mística do oxalá[1], feita
de sonhos vãos e de falsos
idealismos: oxalá não me tivesse
casado, oxalá não tivesse esta



profissão, oxalá tivesse mais saúde,
ou menos anos ou mais tempo!

O remédio — custoso, como tudo que
tem valor — está em procurar o
verdadeiro centro da vida humana, o
que pode dar uma hierarquia, uma
ordem e um sentido a tudo: a
intimidade com Deus, mediante uma
vida interior autêntica. Se, vivendo
em Cristo, tivermos nEle o nosso 
centro, descobriremos o sentido da
missão que nos foi confiada, teremos
um ideal humano que se torna
divino, novos horizontes de
esperança se abrirão à nossa vida, e
chegaremos a sacrificar com gosto,
não já este ou aquele aspecto de
nossa atividade, mas a vida inteira,
dando-lhe assim, paradoxalmente,
seu mais profundo acabamento.

O caso da mulher que V. focaliza, não
é extraordinário: com outras
peculiaridades, muitos homens
sentem algo de semelhante algumas



vezes. A raiz costuma ser a mesma:
falta de um ideal profundo, que só se
descobre à luz de Deus.

Em todo caso, também é preciso pôr
em prática pequenos remédios, que
parecem banais, mas que não o são:
quando há muitas coisas a fazer, é
necessário estabelecer uma ordem,
impõe-se organizar a vida. Muitas
dificuldades provêm da falta de
ordem, da carência deste hábito. Há
mulheres que fazem mil coisas, e
todas bem, porque organizaram a
vida, porque impuseram com
fortaleza uma ordem à abundância
das tarefas. Souberam permanecer
em cada momento no que deviam
fazer, sem se desviarem pensando no
que viria depois ou no que talvez
houvessem podido fazer antes.
Outras, em contrapartida, veem-se
afobadas pelos muitos afazeres; e,
assim afobadas, não fazem nada.



Sempre haverá, por certo, muitas
mulheres cuja única ocupação seja
dirigir o seu lar. Devo dizer que esta
é uma grande ocupação, que vale a
pena. Através dessa profissão —
porque o é, verdadeira e nobre —
influem positivamente, não só na
família, mas também numa multidão
de amigos e de conhecidos, em
pessoas com as quais de um modo ou
de outro se relacionam, realizando
uma tarefa bem mais extensa, muitas
vezes, do que a de outras profissões.
Isto para não falar do que acontece
quando põem essa experiência e essa
ciência ao serviço de centenas de
pessoas, em centros destinados à
formação da mulher, como os que
dirigem minhas filhas do Opus Dei,
em todos os países do mundo. Nesta
altura, convertem-se em professoras
do lar, com mais eficácia educativa,
diria eu, do que muitos catedráticos
de universidade.



Desculpe insistir no mesmo tema:
através de cartas que chegam à
Redação, sabemos que algumas mães
de família numerosa se queixam de se
verem reduzidas ao papel de trazer
filhos ao mundo, sentindo uma
insatisfação muito grande por não
poderem dedicar sua vida a outros
campos: trabalho profissional, acesso
à cultura, projeção social... Que
conselhos daria o senhor a essas
pessoas?

Mas, vejamos: o que é a projeção
social senão dar-se aos outros, com
sentido de entrega e de serviço, e
contribuir eficazmente para ao bem
de todos? A atividade da mulher em
casa não só constitui, já de si, uma
função social, mas também
facilmente pode ser a função social
de maior projeção.

Imaginem o caso de uma família
numerosa: aí a atividade da mãe é
comparável — e muitas vezes vai



mais longe — à dos educadores e
formadores profissionais. Um
professor consegue, talvez ao longo
de uma vida inteira, formar mais ou
menos bem um certo número de
moços ou moças. Uma mãe pode
formar seus filhos com
profundidade, nos aspectos mais
básicos, e pode fazer deles, por sua
vez, outros formadores, criando-se
assim uma cadeia ininterrupta de
responsabilidade e de virtudes.

Também nestes temas é fácil deixar-
se seduzir por critérios meramente
quantitativos, e pensar: é preferível o
trabalho de um professor, que vê
passar por suas aulas milhares de
pessoas, ou o de um escritor, que se
dirige a milhares de leitores. Certo,
mas... quantos formam realmente
esse professor e esse escritor? Uma
mãe tem a seu cuidado três, cinco,
dez ou mais filhos; e pode fazer deles
uma verdadeira obra de arte, uma
maravilha de educação, de



equilíbrio, de compreensão, de
sentido cristão da vida, de maneira a
serem felizes e chegarem a ser
realmente úteis aos outros.

Por outro lado, é natural que os
filhos e as filhas ajudem nas tarefas
da casa: uma mãe que saiba preparar
bem os seus filhos, pode conseguir
isso, e dispor assim de
oportunidades, de tempo que — bem
aproveitado — lhe permita cultivar
suas inclinações e talentos pessoais, e
enriquecer sua cultura. Felizmente,
não faltam hoje meios técnicos que,
como sabem perfeitamente, poupam
muito trabalho, se forem
convenientemente utilizados e deles
se tirar todo o rendimento possível.
Nisto, como em tudo, são
determinantes as condições pessoais:
há mulheres que têm uma máquina
de último modelo e demoram mais
tempo a lavar — e o fazem pior — do
que quando o faziam à mão. Os



instrumentos só são úteis quando se
sabem empregar.

Sei de muitas mulheres casadas e
com bastantes filhos que tomam
conta do seu lar perfeitamente e,
além disso, acham tempo para
colaborar em outras tarefas
apostólicas, como fazia aquele casal
da primitiva cristandade: Áquila e
Priscila. Ambos trabalhavam em casa
e no seu ofício, e foram também
esplêndidos cooperadores de São
Paulo: com sua palavra e com seu
exemplo, levaram a fé de Jesus Cristo
a Apolo, que depois foi um grande
pregador da Igreja nascente.
Conforme já disse, boa parte das
limitações se podem superar, se de
verdade se quer, sem deixar de
cumprir dever algum. Na realidade,
há tempo para fazer muitas coisas,
para tomar conta do lar com senso
profissional, para dar-se aos outros
continuamente, para melhorar a
cultura própria e para enriquecer a



de outros, para realizar imensas
tarefas eficazes.

O senhor aludiu à presença da mulher
na vida pública, na política.
Atualmente estão se dando passos
importantes neste sentido. Qual é, a
seu ver, a tarefa específica que a
mulher deve realizar neste terreno?

A presença da mulher no conjunto
da vida social é um fenômeno lógico
e totalmente positivo, parte desse
outro fenômeno mais amplo a que
antes me referi. Uma sociedade
moderna, democrática, tem que
reconhecer à mulher o direito de
participar ativamente da vida
política, cumprindo-lhe criar as
condições favoráveis para que
exerçam esse direito todas as que o
desejarem.

A mulher que queira dedicar-se
ativamente à direção dos assuntos
públicos está obrigada a preparar-se
convenientemente, a fim de que sua



atuação na vida da comunidade seja
responsável e positiva. Todo o
trabalho profissional exige uma
formação prévia e depois um esforço
constante para melhorar essa
preparação e acomodá-la às novas
circunstâncias que apareçam. Esta
exigência constitui um dever
particularíssimo para os que aspiram
a ocupar postos de direção na
sociedade, pois são chamados
também a um serviço muito
importante, de que depende o bem
estar de todos.

Se a mulher dispõe da preparação
adequada, deve ter a possibilidade de
encontrar aberto o caminho da vida
pública, em todos os níveis. Neste
sentido, não se podem apontar umas
tarefas específicas que sejam da
competência exclusiva da mulher.
Conforme disse antes, neste terreno o
específico não é dado tanto pela
tarefa ou pelo posto, como pelo modo
de realizar essa função, pelos matizes



que a condição de mulher encontrará
para a solução dos problemas a
enfrentar, e inclusive pela própria
descoberta e equacionamento desses
problemas.

Em virtude dos dons naturais que lhe
são próprios, a mulher pode
enriquecer muito a vida civil. Isto
salta à vista, se nos detivermos no
vasto campo da legislação familiar
ou social. As qualidades femininas
proporcionam a melhor garantia de
que serão respeitados os autênticos
valores humanos e cristãos no
momento de se tomarem medidas
que de algum modo afetem a vida da
família, o ambiente educativo, o
futuro dos jovens.

Acabo de mencionar a importância
dos valores cristãos para a solução
dos problemas sociais e familiares, e
quero sublinhar aqui sua
transcendência em toda a vida
pública. Tal como no caso do homem,



a fé cristã confere à mulher que tiver
de se ocupar numa atividade política
a responsabilidade de realizar um
autêntico apostolado, quer dizer, um
serviço cristão a toda a sociedade.
Não se trata de representar oficial ou
oficiosamente a Igreja na vida
pública e menos ainda de servir-se
da Igreja para a carreira pessoal ou
para interesses de partido. Pelo
contrário, trata-se de formar
livremente as opiniões pessoais, em
todos estes assuntos temporais em
que os cristãos são livres, e de
assumir a responsabilidade pessoal
do seu pensamento e atuação,
preservando sempre a coerência com
a fé que se professa.

Na homilia que pronunciou em
Pamplona no mês de Outubro
passado, durante a Missa que
celebrou por ocasião da Assembleia
dos Amigos da Universidade de
Navarra, o senhor falou do amor
humano com palavras que nos



comoveram. Muitas leitoras nos
escreveram comentando a impressão
que sentiram ao ouvi-lo falar assim.
Poderia dizer-nos quais são os valores
mais importantes do matrimônio
cristão?

Vou falar de uma coisa que conheço
bem, e que é da minha experiência
sacerdotal, de muitos e em muitos
países. A maior parte dos sócios do
Opus Dei, vive no estado
matrimonial e, para eles, o amor
humano e os deveres conjugais
fazem parte da vocação divina. O
Opus Dei fez do matrimônio um
caminho divino, uma vocação; e isto
tem muitas consequências para a
santificação pessoal e para o
apostolado. Há quase quarenta anos
que venho pregando o sentido
vocacional do matrimônio. Que olhos
cheios de luz vi mais de uma vez
quando — julgando eles e elas
incompatíveis em sua vida e entrega
a Deus e um amor humano nobre e



limpo —, me ouviam dizer que o
matrimônio é um caminho divino na
terra!

O matrimônio existe para que
aqueles que o contraem se
santifiquem através dele: para isso os
cônjuges têm uma graça especial
conferida pelo sacramento instituído
opor Jesus Cristo. Quem é chamado
ao estado matrimonial encontra
nesse estado — com a graça de Deus
— tudo o que necessita para ser
santo, para se identificar cada dia
mais com Jesus Cristo, e para levar
ao Senhor as pessoas com quem
convive.

Por isso penso sempre com
esperança e com carinho nos lares
cristãos, em todas as famílias que
brotaram do Sacramento do
Matrimônio, que são testemunhos
luminosos desse grande mistério
divino — sacramentum magnum! (Ef
5, 32), sacramento grande — da



união e do amor entre Cristo e a sua
Igreja. Devemos trabalhar para que
essas células cristãs da sociedade
nasçam e se desenvolvam com ânsia
de santidade, com a consciência de
que o sacramento inicial — o batismo
— confere já a todos os cristãos uma
missão divina, que cada um deve
cumprir no seu próprio caminho.

O esposos cristãos devem ter a
consciência de que são chamados a
santificar-se santificando, de que são
chamados a ser apóstolos, e de que
seu primeiro apostolado está no lar.
Devem compreender a obra
sobrenatural que supõe a fundação
de uma família, a educação dos
filhos, a irradiação cristã na
sociedade. Desta consciência da
própria missão dependem, em
grande parte, a eficácia e o êxito da
sua vida: a sua felicidade.

Mas não esqueçam que o segredo da
felicidade conjugal está no



quotidiano, não em sonhos. Está em
encontrar a alegria escondida de
chegarem ao lar; no trato afetuoso
com os filhos; no trabalho de todos os
dias, em que toda a família colabora;
no bom-humor perante as
dificuldades, que é preciso enfrentar
com esportivismo; é também no
aproveitamento de todos os avanços
que nos proporciona a civilização,
para tornar a casa agradável, a vida
mais simples, a formação mais
eficaz.

Àqueles que foram chamados por
Deus para formar um lar, digo
constantemente que se amem
sempre, que se amem com aquele
amor entusiasmado que tinham
quando eram noivos. Pobre conceito
tem do matrimônio — que é um
sacramento, um ideal e uma vocação
— quem pensa que a alegria acaba
quando começam as penas e os
contratempos que a vida sempre traz
consigo. Aí é que o amor se torna



forte. As enxurradas das mágoas e
das contrariedades não são capazes
de afogar o verdadeiro amor: une
mais o sacrifício generosamente
partilhado. Como diz a Escritura,
aquae multae — as muitas
dificuldades, físicas e morais — non
potuerunt extinguere caritatem (Cant.
8, 7) — não poderão apagar o
carinho.

Sabemos que esta sua doutrina sobre
o matrimônio como caminho de
santidade não é novidade em sua
pregação. Já em 1934, quando
escreveu "Considerações espirituais",
o senhor insistia em que era preciso
ver o matrimônio como uma vocação.
Mas nesse livro, e depois em
"Caminho", o senhor escreveu também
que "o matrimônio é para os soldados
e não para o estado-maior de Cristo".
Poderia explicar-nos como se
conciliam estes dois aspectos?



No espírito e na vida do Opus Dei,
não houve nunca impedimento
algum para conciliar esses dois
aspectos. Aliás, convém recordar que
a maior excelência do celibato — por
motivos espirituais — não é uma
opinião teológica pessoal, mas sim
doutrina de fé da Igreja.

Quando eu escrevi aquelas frases, lá
pelos idos de 1930, no ambiente
católico — na vida pastoral concreta
— havia uma tendência para
promover a busca da perfeição cristã
entre os jovens fazendo-os apreciar
apenas o valor sobrenatural da
virgindade, e deixando na sombra o
valor do matrimônio cristão como
outro caminho de santidade.

Normalmente, nos centros de ensino,
não se formava a juventude de
maneira que ela apreciasse, como
merece, a dignidade do matrimônio.
Ainda hoje, nos retiros espirituais
que costumam dar aos alunos dos



últimos anos do Secundário, é
frequente oferecerem-lhes mais
elementos para considerarem a sua
possível vocação religiosa do que o
seu encaminhamento para o
matrimônio, igualmente possível. E
não faltam — embora sejam cada vez
menos — os que depreciam a vida
conjugal, configurando-a aos olhos
dos jovens como algo que a Igreja
simplesmente tolera, como se não
permitisse aspirar seriamente à
santidade.

No Opus Dei sempre temos procedido
de outro modo e — deixando bem
clara a razão de ser e a excelência do
celibato apostólico — indicamos o
matrimônio como caminho divino na
terra.

A mim não me assusta o amor
humano, o amor santo de meus pais,
de que o Senhor se valeu para me
dar a vida. Esse amor, eu abençoo
com as duas mãos. Os cônjuges são



os ministros e a própria matéria do
sacramento do Matrimônio, como o
Pão e o Vinho são a matéria da
Eucaristia. Por isso gosto de todas as
canções ao amor limpo dos homens,
que são para mim quadras de amor
humano em estilo divino. E, ao
mesmo tempo, digo sempre que os
que seguem o caminho vocacional do
celibato apostólico não são solteirões
que não compreendem ou não
apreciam o amor; pelo contrário, a
explicação de suas vidas está na
realidade desse Amor divino — gosto
de escrevê-lo com maiúscula — que é
a própria essência de toda a vocação
cristã.

Não há qualquer contradição entre
ter esse apreço pela vocação
matrimonial e compreender a maior
excelência da vocação para o celibato
propter regnum coelorum (Mt 19, 12),
por amor do reino dos céus. Estou
convencido de que qualquer cristão
que procure conhecer, aceitar e amar



a doutrina da Igreja, entenderá
perfeitamente como estas duas coisas
são compatíveis. E se também
procurar conhecer, aceitar e amar
sua própria vocação pessoal. Quer
dizer: se tiver fé e viver de fé.

Quando eu escrevi que o matrimônio
é para os soldados, não fazia mais do
que descrever o que sucedeu sempre
na Igreja. Como sabem, os Bispos —
que formam o Colégio Episcopal, cuja
cabeça é o Papa, e com ele governam
a Igreja — são escolhidos entre os
que vivem o celibato. O mesmo
acontece nas igrejas orientais, onde
se admitem os presbíteros casados.
Além disso, é fácil de compreender e
verificar que os não casados têm, de
fato, maior liberdade de coração e de
movimentos para se dedicarem
estavelmente a dirigir e a manter
empreendimentos apostólicos,
mesmo no apostolado dos leigos. Isto
não quer dizer que os outros leigos
não possam fazer ou não façam de



fato um apostolado esplendido e de
primeira importância; quer dizer
somente que há diversidade de
funções, diversas dedicações em
lugares de diferente
responsabilidade.

Num exército — e era só isso o que a
comparação pretendia exprimir — os
soldados são tão necessários quanto
o estado-maior, e podem ser mais
heroicos e merecer mais glória. Em
resumo: há diversas tarefas e todas
são importantes e dignas. O que
sobretudo interessa é a
correspondência de cada um à sua
própria vocação. O mais perfeito
para cada um — sempre e
exclusivamente — é fazer a vontade
de Deus.

Por isso, um cristão que procura
santificar-se no estado matrimonial e
é consciente da grandeza da sua
própria vocação, sente
espontaneamente uma especial



veneração e um profundo afeto pelos
que são chamados ao celibato
apostólico; e, quando algum de seus
filhos, pela graça do Senhor,
empreende esse caminho, alegra-se
sinceramente. E acaba amando mais
ainda sua própria vocação
matrimonial, que permitiu oferecer a
Jesus Cristo — o grande Amor de
todos, solteiros ou casados — os
frutos do amor humano.

Muitos casais veem-se desorientados
a respeito do número de filhos, pelos
conselhos que recebem, inclusive de
alguns sacerdotes. Em presença de
tanta confusão, o que aconselharia o
senhor aos casais?

Os que perturbam dessa maneira as
consciências esquecem que a vida é
sagrada e tornam-se merecedores
das duras censuras do Senhor contra
os cegos que guiam outros cegos,
contra os que não querem entrar no
Reino dos Céus e não deixam sequer



entrar os outros. Não julgo as
intenções deles e até estou certo de
que muitos dão tais conselhos
guiados pela compaixão e pelo desejo
de solucionar situações difíceis; mas
não posso ocultar o profundo
desgosto que me causa esse trabalho
destruidor — em muitos casos,
diabólico — de quem não só não dá
boa doutrina, mas também a
corrompe.

Não esqueçam os esposos, ao
ouvirem conselhos e recomendações
nessa matéria, que o que importa é
conhecer o que Deus quer. Quando
há sinceridade — retidão — e um
mínimo de formação cristã, a
consciência sabe descobrir a vontade
de Deus, nisto como em tudo o mais.
Por que pode suceder que se esteja
procurando um conselho que
favoreça o próprio egoísmo, que
silencie, precisamente, com a sua
pretensa autoridade, o clamor da
própria alma e, inclusive, que se vá



mudando de conselheiro, até achar o
mais benévolo. Além do mais, isto é
uma atitude farisaica, indigna de um
filho de Deus.

O conselho de outro cristão, e
especialmente — em questões morais
ou de fé — o conselho do sacerdote, é
uma ajuda poderosa para reconhecer
o que Deus nos pede numa
circunstância determinada; mas o
conselho não elimina a
responsabilidade pessoal. Cada um
de nós é que tem de decidir em
última análise, e é pessoalmente que
havemos de dar contas a Deus das
nossas decisões.

Acima dos conselhos privados está a
lei de Deus contida na Sagrada
Escritura e que o Magistério da Igreja
— assistido pelo Espírito Santo —
guarda e propõe. Quando os
conselhos particulares contradizem a
Palavra de Deus tal como o
Magistério a ensina, temos que



afastar-nos decididamente desses
conselhos errôneos. A quem
proceder com essa retidão, Deus
ajudará com a sua graça, inspirando-
lhe o que deve fazer e, quando o
necessitar, levando-o a encontrar um
sacerdote que saiba conduzir a sua
alma por caminhos retos e limpos,
ainda que algumas vezes sejam
difíceis.

O exercício da direção espiritual não
deve orientar-se no sentido de
fabricar criaturas carecidas de juízo
próprio, que se limitam a executar
materialmente o que outrem lhe
disse; Pelo contrário, a direção
espiritual deve tender a formar
pessoas de critério. E o critério
implica maturidade, firmeza de
convicções, conhecimento suficiente
da doutrina, delicadeza de espírito,
educação da vontade.

É importante que os esposos
adquiram o sentido claro da



dignidade de sua vocação, sabendo
que foram chamados por Deus para
atingir também o amor divino
através do amor humano: que foram
escolhidos, desde a eternidade, para
cooperar com o poder criador de
Deus, pela procriação e depois pela
educação dos filhos; que o Senhor
lhes pede que façam, do seu lar e da
vida familiar inteira, um testemunho
de todas as virtudes cristãs.

O matrimônio — nunca me cansarei
de o repetir, é um caminho divino,
grande e maravilhoso, e, como tudo o
que é divino em nós, tem
manifestações concretas de
correspondência à graça, de
generosidade, de entrega, de serviço.
O egoísmo, em qualquer das suas
formas, opõe-se a esse amor de Deus
que deve imperar em nossa vida.
Este é um ponto fundamental que
cumpre ter muito presente ao
considerar o matrimônio e o número
de filhos.



Há mulheres que, tendo já bastantes
filhos, não se atrevem a comunicar a
chegada de mais um a seus parentes e
amigos. Temem as críticas daqueles
que sabendo existir a "pílula", pensam
que a família numerosa é um atraso.
Evidentemente, nas circunstâncias
atuais, pode-se tornar difícil manter
uma família com muitos filhos. Que
nos pode dizer sobre isso?

Abençoo os pais que recebendo com
alegria a missão que Deus lhes
confia, têm muitos filhos. Convido os
casais a não estancarem as fontes da
vida, a terem senso sobrenatural e
coragem para manter uma família
numerosa, se Deus a envia.

Quando louvo a família numerosa,
não me refiro àquela que é
consequência de relações meramente
fisiológicas, mas à que é fruto do
exercício das virtudes cristãs, que
tem um alto sentido da dignidade da
pessoa e sabe que dar filhos a Deus



não consiste só em gerá-los para a
vida natural, exigindo também uma
longa tarefa educadora: dar-lhes a
vida é a primeira coisa, mas não é
tudo.

Pode haver casos concretos em que a
vontade de Deus — manifestada
pelos meios ordinários — esteja
precisamente em que uma família
seja pequena. Mas são criminosas,
anticristãs e infra-humanas, as
teorias que fazem da limitação da
natalidade um ideal ou um dever
universal ou simplesmente geral.

Querer apoiar-se num pretenso
espírito pós-conciliar para ir contra a
família numerosa seria adulterar e
perverter a doutrina cristã. O
Concílio Vaticano II proclamou que
"entre os cônjuges, que assim
cumprem a missão que lhes foi
confiada por Deus, são dignos de
menção muito especial os que, de
comum acordo e refletidamente, se



decidem com magnanimidade a
aceitar e a educar dignamente uma
prole numerosa" (Const. past. 
Gaudium et Spes, nº 50). E Paulo VI,
numa alocução pronunciada em 12
de Fevereiro de 1966, comentava: 
Que o Concílio Vaticano II,
recentemente concluído, difunda entre
os e esposos cristãos o espírito de
generosidade para dilatarem o novo
Povo de Deus... Recordem sempre que
essa dilatação d o Reino de Deus e as
possibilidades de penetração da Igreja
na humanidade para levar a salvação
— a eterna e a terrena — estão
confiadas também à sua
generosidade.

O número, por si só, não é decisivo:
ter muitos ou poucos filhos não é
suficiente para que uma família seja
mais ou menos cristã. O que importa
é a retidão com que se vive a vida
matrimonial. O verdadeiro amor
mútuo transcende a comunidade de
marido e mulher e estende-se aos



seus frutos naturais, os filhos. O
egoísmo, pelo contrário, acaba
rebaixando esse amor à simples
satisfação do instinto, e destrói a
relação que une pais e filhos.
Dificilmente haverá quem se sinta
bom filho — verdadeiro filho — de
seus pais, se puder vir a pensar que
veio ao mundo contra a vontade
deles: que não nasceu de um amor
limpo, mas de uma imprevisão ou de
um erro de cálculo.

Dizia eu que, por si só, o número de
filhos não é determinante. Contudo,
vejo com clareza que os ataques às
famílias numerosas provêm da falta
de fé; são produto de um ambiente
social incapaz de compreender a
generosidade, um ambiente que
tende a encobrir o egoísmo e certas
práticas inconfessáveis com motivos
aparentemente altruístas. Dá-se o
paradoxo de que os países onde se
faz mais propaganda do controle da
natalidade — e a partir dos quais se



impõe a sua prática a outros países
— são precisamente aqueles que
atingiram um nível de vida mais
elevado. Talvez se pudessem tomar a
sério seus argumentos de caráter
econômico e social, se esses mesmos
argumentos os movessem a
renunciar a uma parte dos bens
opulentos de que gozam, a favor
dessas pessoas necessitadas.
Enquanto não o fizerem, torna-se
difícil não pensar que, na realidade,
o que determina esses argumentos é
o hedonismo e uma ambição de
domínio político e de
neocolonialismo demográfico.

Não ignoro os grandes problemas
que afligem a humanidade, nem as
dificuldades concretas com que pode
deparar uma família determinada.
Penso nisto com frequência e enche-
se de piedade meu coração de pai
que, como cristão e como sacerdote,
tenho obrigação de ter. Mas não é



lícito procurar a solução por esses
caminhos.

Não compreendo que haja católicos
— e muito menos sacerdotes — que
há anos, com tranquilidade de
consciência, aconselhem o uso da
pílula para evitarem a concepção,
porque não se podem desconhecer,
com uma triste sem-cerimônia, os
ensinamentos pontifícios. Nem
devem alegar — como fazem com
incrível leviandade — que o Papa,
quando não fala ex cathedra, é um
simples doutor privado sujeito a erro.
É já arrogância desmedida julgarem
que o Papa se engana e eles não. Mas
esquecem, além disso, que o Romano
Pontífice não é só doutor — infalível
quando expressamente o declara —,
mas também o Supremo Legislador.
E, neste caso, o que o atual Pontífice
Paulo VI dispôs de maneira
inequívoca foi que, em assunto tão
delicado, devem ser seguidas
obrigatoriamente — porque



continuam de pé — todas as
disposições do Santo Pontífice Pio
XII, de veneranda memória; e que
Pio XII só permitiu alguns processos
naturais — não a pílula — para
evitar a concepção em casos isolados
e difíceis. Aconselhar o contrário é,
portanto, uma desobediência grave
ao Santo Padre, em matéria grave.

Poderia escrever um grosso volume
sobre as consequências desastrosas e
de toda a ordem que arrasta consigo
o uso desses ou de outros meios
contra a concepção: destruição do
amor conjugal — o marido e a
mulher não se olham como esposos,
mas como cúmplices —, infelicidade,
infidelidades, desequilíbrios
espirituais e mentais, prejuízos sem
conta para os filhos, perda da paz
matrimonial... Mas não o considero
necessário. Prefiro limitar-me a
obedecer ao Papa. Se alguma vez o
Sumo Pontífice dissesse que o uso de
um determinado medicamento para



evitar a concepção era lícito, eu me
acomodaria a tudo o que o Santo
Padre dissesse e, segundo as normas
pontifícias e as da teologia moral,
examinando em cada caso os perigos
evidentes a que acabo de aludir,
daria a cada um, em consciência, o
meu conselho.

E havia de ter sempre em conta que
quem há de salvar este mundo não
são os que pretendem narcotizar a
vida do espírito e reduzir tudo a
questões econômicas ou de bem estar
material: são os que sabem que a
norma moral está em função do
destino eterno do homem; os que têm
fé em Deus e arrostam
generosamente com as exigências
dessa fé, difundindo entre aqueles
que o rodeiam o sentido
transcendente de nossa vida na terra.

É esta certeza que deve levar, não a
fomentar a evasão, mas a procurar
com a eficácia que todos tenham os



meios materiais convenientes, que
haja trabalho para todos, que
ninguém se encontre injustamente
limitado em sua vida familiar e
social.

A infecundidade matrimonial — pelo
que pode implicar de frustração — é
fonte, por vezes, de desavenças e
incompreensões. Qual é, em sua
opinião, o sentido que devem dar ao
matrimônio os esposos cristãos que
não têm descendência?

Em primeiro lugar, eu lhes direi que
não devem dar-se por vencidos com
demasiada facilidade. É preciso pedir
a Deus que lhes conceda
descendência, que os abençoe — se
for essa a sua vontade — como
abençoou os patriarcas do Antigo
Testamento. Depois, é conveniente
que recorram a um bom médico, elas
e eles. Se apesar de tudo, o Senhor
não lhes der filhos, não devem ver
nisso nenhuma frustração; devem



ficar satisfeitos — descobrindo nesse
fato precisamente a Vontade de Deus
em relação a eles. Muitas vezes o
Senhor não dá filhos porque pede
mais. Pede que se tenha o mesmo
esforço e a mesma entrega delicada
ajudando o próximo, sem o júbilo
bem humano de ter filhos. Não há,
pois, motivo para se sentirem
fracassados nem para darem lugar à
tristeza.

Se os esposos têm vida interior,
compreenderão que Deus os insta,
impelindo-os a fazer de sua vida um
generoso serviço cristão, um
apostolado diferente do que
realizariam com seus filhos, mas
igualmente maravilhoso.

Se olham à sua volta, descobrirão
imediatamente pessoas que
necessitam de ajuda, de caridade e
de carinho. Há, além disso,
ocupações apostólicas em que podem
trabalhar. E, se souberem pôr o



coração nessa tarefa, se souberem
dar-se generosamente aos outros,
esquecendo-se de si próprios, terão
uma fecundidade esplêndida, uma
paternidade espiritual que encherá a
sua alma de verdadeira paz.

As soluções concretas podem ser
diferentes em cada caso; mas, no
fundo, todos se reduzem a ocupar-se
dos outros com afãs de servir, com
amor. Deus recompensa sempre
aqueles que têm a generosa
humildade de não pensarem em si
mesmos, dando às suas almas uma
profunda alegria.

Há casais em que a mulher — por
qualquer razão — se encontra
separada do marido, em situações
degradantes e insustentáveis. Nesses
casos, torna-se difícil para ela aceitar
a indissolubilidade do vínculo
matrimonial. Estas mulheres
separadas do marido lamentam que
lhes seja negada a possibilidade de



construir um novo lar. Que resposta
daria a estas situações?

Compreendendo seu sofrimento,
diria eu a essas mulheres que
também podem ver nessa situação a
Vontade de Deus, que nunca é cruel,
porque Deus é pai amoroso. É
possível que por algum tempo a
situação seja especialmente difícil;
mas, se recorrerem ao Senhor e à sua
Mãe bendita, não lhes faltará a ajuda
da graça.

A indissolubilidade do matrimônio
não é um capricho da Igreja e nem
sequer uma mera lei positiva
eclesiástica; é de lei natural, de
direito divino, e corresponde
perfeitamente à nossa natureza e à
ordem sobrenatural da graça. Por
isso, na imensa maioria dos casos, é
condição indispensável de felicidade
para os cônjuges, e de segurança,
mesmo espiritual, para os filhos. E —
inclusive nesses casos dolorosos de



que falamos — a aceitação rendida
da vontade de Deus traz sempre
consigo uma profunda satisfação,
que nada pode substituir. Não é um
recurso, não é uma simples
consolação; é a essência da vida
cristã.

Se essas mulheres já têm filhos a seu
cargo, devem ver nisso uma
exigência contínua de entrega
amorosa, maternal, aí especialmente
necessária para suprir nessas almas
as deficiências de um lar dividido. E
devem entender generosamente que
essa indissolubilidade, que para elas
implica sacrifício, é para a maior
parte das famílias uma defesa da sua
integridade, algo que enobrece o
amor dos esposos e impede o
desamparo dos filhos.

Este assombro em face da aparente
dureza do preceito cristão da
indissolubilidade não é novo. Os
Apóstolos estranharam quando Jesus



o confirmou. Pode parecer uma
carga, um jugo; mas o próprio Cristo
disse que o seu jugo é suave e a sua
carga leve.

Por outro lado, reconhecendo muito
embora a inevitável dureza de
bastantes situações —, situações que,
em não poucos casos, poderiam e
deveriam ter sido evitadas — é
necessário não dramatizar
demasiado. A vida de uma mulher
nessas condições será realmente
mais dura do que a de outra mulher
maltratada, ou do que a vida de
quem padece algum dos outros
grandes sofrimentos físicos ou
morais que a existência traz consigo?

O que verdadeiramente torna uma
pessoa infeliz — e até uma sociedade
inteira — é essa busca ansiosa de
bem-estar. A vida apresenta mil
facetas, situações diversíssimas,
umas árduas, outras fáceis, talvez
apenas na aparência. Cada uma



delas tem a sua própria graça, é um
chamado original de Deus, uma
ocasião inédita para trabalhar, para
dar o testemunho divino da caridade.
A quem sentir a angústia de uma
situação difícil, eu aconselharia que
procurasse também esquecer-se um
pouco de seus próprios problemas,
para se preocupar com os problemas
dos outros. Fazendo isso, terá mais
paz e, sobretudo, se santificará.

Um dos bens fundamentais da família
está em gozar de uma paz estável.
Contudo, infelizmente, não é raro que,
por motivos de caráter político ou
social, uma família se encontre
dividida. Em sua opinião, como
podem ser superados esses conflitos?

Minha resposta não pode ser senão
uma: conviver, compreender,
desculpar. O fato de alguém não
pensar como eu — especialmente
quando se trata de coisas que são
objeto da liberdade de opinião — não



justifica de modo algum uma atitude
de inimizade pessoal, nem sequer de
frieza ou indiferença. Minha fé cristã
me diz que é necessário viver a
caridade com todos, inclusive com
aqueles que não têm a graça de crer
em Jesus Cristo. Imaginem então se
não é para viver a caridade quando,
unidos pelo mesmo sangue e a
mesma fé, há divergências em coisas
opináveis! Mais ainda; como nesses
terrenos ninguém pode pretender
estar na posse da verdade absoluta, o
convívio, cheio de afeto, é um meio
concreto para aprender dos outros o
que eles nos podem ensinar; e
também para que os outros
aprendam, se quiserem, o que cada
um dos que com eles convivem lhes
pode ensinar, que sempre será
alguma coisa.

Não é cristão, nem sequer humano,
dividir-se uma família por estas
questões. Quando se compreende a
fundo o valor da liberdade, quando



se ama apaixonadamente esse dom
divino da alma, ama-se o pluralismo
que a liberdade traz consigo.

Vou dar o exemplo do que se vive no
Opus Dei, que é uma grande família
de pessoas unidas pelo mesmo fim
espiritual. No que não é de fé, cada
um pensa e atua como quer, com a
liberdade e a responsabilidade
pessoal mais completa. E o
pluralismo que, lógica e
sociologicamente, deriva deste fato,
não constitui nenhum problema para
a Obra. Mais ainda: esse pluralismo é
uma manifestação de bom espírito.
Precisamente porque o pluralismo
não é temido, mas amado como
legítima consequência da liberdade
pessoal, as diversas opiniões dos
sócios não impedem no Opus Dei a
máxima caridade no convívio, a
compreensão mútua. Liberdade e
caridade: estamos falando sempre do
mesmo. E São, de fato, condições
essenciais; viver com a liberdade que



Jesus Cristo nos ganhou; viver a
caridade que Ele nos deu como
mandamento novo.

Acaba de falar da unidade familiar
como de um grande valor. Isto me
leva a fazer outra pergunta: como é
que o Opus Dei não organiza
atividades de formação espiritual
onde participem juntamente marido e
mulher?

Nisto, como em tantas outras coisas,
nós, os cristãos, temos a
possibilidade de escolher entre
várias soluções, de acordo com as
preferências ou opiniões próprias,
sem que ninguém possa pretender
impor-nos um sistema único. É
preciso fugir — como da peste —
dessa maneira de conceber a pastoral
e, em geral, o apostolado, que não
parece senão uma nova edição,
corrigida e aumentada, do partido
único na vida religiosa.



Sei que há grupos católicos que
organizam retiros espirituais e
outras atividades para casais. Parece-
me muitíssimo bem, que usando de
sua liberdade, façam o que
consideram conveniente e que
tomem parte nessas atividades os
que nela encontram um meio capaz
de os ajudar a viver melhor sua
vocação cristã. Mas acho que não é
essa a única possibilidade; e nem
sequer é evidente que seja a melhor.

Há muitas facetas da vida eclesial
que os casais, e inclusive toda a
família, podem e, às vezes, devem
viver juntos: assim, por exemplo, a
participação no Sacrifício Eucarístico
e em outros atos do culto. No
entanto, penso que determinadas
atividades de formação espiritual são
mais eficazes se a elas forem
separadamente o marido e a mulher.

Por um lado, se realça assim o
caráter fundamentalmente pessoal



da própria santificação, da luta
ascética, da união com Deus, que
reverterá a favor dos outros, mas
onde a consciência de cada um não
pode ser substituída. Por outro lado,
assim é mais fácil adequar a
formação às exigências e às
necessidades pessoais de cada um, e
inclusive à sua própria psicologia.
Isto não significa que, nessas
atividades, se prescinda do estado
matrimonial dos assistentes — nada
mais longe do espírito do Opus Dei.

Há quarenta anos que venho
dizendo, de palavra e por escrito, que
cada homem, cada mulher, tem de se
santificar em sua vida ordinária, nas
condições concretas de sua
existência cotidiana; que, por
conseguinte, os esposos têm de se
santificar vivendo com perfeição as
suas obrigações familiares. Nos
retiros espirituais e em outros meios
de formação que o Opus Dei organiza
e a que assistem pessoas casadas,



procura-se sempre que os esposos
tomem consciência da dignidade de
sua vocação matrimonial e que, com
a ajuda de Deus, se preparem para
vivê-la melhor.

Em muitos aspectos, as exigências e
as manifestações práticas do amor
conjugal são diferentes para o
homem e para a mulher. Com meios
de formação específicos, pode-se
ajudar cada um a descobri-las
eficazmente na realidade da sua
vida; de modo que essa separação, de
umas horas ou uns dias, fá-los estar
mais unidos e amarem-se mais e
melhor o resto do tempo: aliás, com
um amor cheio de respeito.

Repito que nisto não pretendemos
sequer que nosso modo de proceder
seja o único bom ou que todo o
mundo o deva adotar. Simplesmente,
me parece que dá muito bons
resultados e que há razões sólidas —
além de uma longa experiência —



para proceder assim; mas não ataco a
opinião contrária.

Além disso, devo dizer que, se no
Opus Dei seguimos este critério para
determinadas iniciativas de
formação espiritual, em
variadíssimas atividades de outro
gênero os casais participam e
colaboram como tais. Penso, por
exemplo, no trabalho que se faz com
os pais dos alunos em colégios
dirigidos por sócios do Opus Dei; nas
reuniões, conferências, tríduos, etc.
especialmente dedicados aos pais dos
estudantes que moram em
Residências dirigidas pela Obra.

Como se vê, quando a natureza da
atividade requer a presença do casal,
são marido e mulher quem participa
nestes trabalhos. Mas este tipo de
reuniões e iniciativas é diferente das
que visam diretamente a formação
espiritual pessoal.



Prosseguindo com a vida familiar,
queria agora centrar minha pergunta
na educação dos filhos e nas relações
entre pais e filhos. De vez em quando,
a alteração da situação familiar de
nossos dias faz com que não seja fácil
o entendimento mútuo, chegando a
produzir inclusive, a incompreensão,
verificando-se aquilo que se tem
chamado conflito de gerações. Como
se pode superar isto?

O problema é antigo, ainda que
talvez agora se apresente com mais
frequência ou de forma mais aguda,
por causa da rápida evolução que
caracteriza a sociedade atual. É
perfeitamente compreensível e
natural que os jovens e os adultos
vejam as coisas de modo diferente.
Sempre foi assim. O mais
surpreendente seria que um
adolescente pensasse da mesma
maneira que uma pessoa madura.
Todos sentimos impulsos de rebeldia
para com os mais velhos quando



começamos a formar nosso critério
com autonomia; e todos também,
com o passar dos anos,
compreendemos que os nossos pais
tinham razão em muitas coisas, que
eram fruto de sua experiência e de
seu amor por nós. Por isso, compete
em primeiro lugar aos pais — que já
passaram por esse transe — facilitar
o entendimento: com flexibilidade,
com espírito jovem, evitando esses
possíveis conflitos com amor
inteligente.

Sempre aconselho aos pais que
procurem tornar-se amigos dos
filhos. Pode-se harmonizar
perfeitamente a autoridade paterna,
requerida pela própria educação,
com um sentimento de amizade, que
exige colocar-se de alguma maneira
no mesmo nível dos filhos. Os moços
— mesmo os que parecem mais
rebeldes — desejam sempre essa
aproximação, essa fraternidade com
os pais. O segredo costuma estar na



confiança: saibam os pais educar
num clima de familiaridade; não
deem nunca a impressão de que
desconfiam; deem liberdade e
ensinem a administrá-la com
responsabilidade pessoal. É
preferível que se deixem enganar
uma vez ou outra: a confiança que se
deposita nos filhos faz com que estes
se envergonhem de haver abusado e
se corrijam; em contrapartida, não se
têm liberdade, se veem que não
confiam neles, sentir-se-ão com
vontade de enganar sempre.

Essa amizade de que estou falando,
esse saber colocar-se no nível dos
filhos, facilitando-lhes que falem
confiadamente de seus pequenos
problemas, torna possível algo que
me parece de grande importância:
que sejam os pais quem dê a
conhecer aos filhos a origem da vida:
de um modo gradual, amoldando-se
à sua modalidade e à sua capacidade
de compreender, antecipando-se um



pouco à sua natural curiosidade. É
necessário evitar que os filhos
rodeiem de malícia esta matéria, que
aprendam uma coisa que em si é
nobre e santa através de uma má
confidência de um amigo ou de uma
amiga. Aliás, isto costuma ser um
passo importante para firmar a
amizade entre pais e filhos,
impedindo uma separação
exatamente no despertar da vida
moral.

Por outro lado, os pais têm também
que procurar manter o coração
jovem, para lhes ser mais fácil
acolher com simpatia as aspirações
nobres e inclusive as extravagâncias
dos filhos. A vida muda e há muitas
coisas novas que talvez não nos
agradem — é mesmo possível que
não sejam objetivamente melhores
que outras de antes —, mas que não
são ruins: são simplesmente outros
modos de viver, sem maior
transcendência. Em não poucas



ocasiões os conflitos aparecem
porque se dá importância a
ninharias que se superam com um
pouco de perspectiva e senso do
humor.

Mas nem tudo depende dos pais. Os
filhos também têm que fazer alguma
coisa de sua parte. A juventude
sempre teve uma grande capacidade
de entusiasmo por todas as coisas
grandes, pelos ideais elevados, por
tudo que é autêntico. Convém ajudá-
los a compreender a beleza
despretensiosa — por vezes calada e
sempre revestida de naturalidade —
que há na vida de seus pais. Que
reparem, sem isso lhes causar
tristeza, no sacrifício que fizeram por
eles, na sua abnegação — muitas
vezes heroica — para manterem a
família. Aprendam também os filhos
a não dramatizar, a não representar
o papel de incompreendidos. Não
esqueçam que estarão sempre em
dívida com os pais e que o modo de



corresponderem — já que não
podem pagar o que devem — deve
ser feito de veneração, de carinho
grato, filial.

Sejamos sinceros: a família unida é o
normal. Há atritos, diferenças... Mas
isto são coisas banais que, até certo
ponto, contribuem inclusive para dar
sabor aos nossos dias. São
insignificâncias que o tempo supera
sempre. Depois, só fica o estável, que
é o amor, um amor verdadeiro —
feito de sacrifício — e nunca fingido,
que os leva a se preocuparem uns
com os outros, a adivinhar um
pequeno problema e a sua solução
mais delicada. E, porque tudo isso é
normal, a maior parte das pessoas
me entendeu muito bem quando me
ouviu chamar dulcíssimo preceito —
já o venho repetindo desde a década
de 20 — ao quarto mandamento do
Decálogo.



Talvez como reação contra uma
educação religiosa coativa, reduzida
às vezes a uma série de práticas
rotineiras e sentimentais, uma parte
da juventude de hoje prescinde quase
totalmente da piedade cristã, porque a
interpreta como "beatice". Em sua
opinião, qual é a solução para esse
problema?

A solução é a que está já implícita na
pergunta: ensinar — primeiro com o
exemplo e depois com a palavra —
em que consiste a verdadeira
piedade. A beatice não é mais do que
uma triste caricatura pseudo —
espiritual geralmente fruto da falta
de doutrina e também de certa
deformação do humano. É lógico que
repugne a quem ama o que é
autêntico e sincero.

Tenho visto com alegria como
penetra nos moços — nos de hoje
como nos de há quarenta anos — a
piedade cristã, quando a



contemplam feita vida sincera;
quando entendem que estar em
oração é falar com o Senhor como
quem fala com um pai, com um
amigo, sem anonimato, com um trato
pessoal, numa conversa íntima;
quando se procura que ressoem em
suas almas aquelas palavras de Jesus
Cristo, que são um convite ao
encontro confiante: vos autem dixi
amicos (Jo 15, 15), eu vos chamei
amigos; quando se faz um apelo forte
à sua fé para que vejam que o Senhor
é o mesmo ontem hoje e sempre (Heb
13, 8).

Por outro lado, é necessário que
vejam como essa piedade ingênua e
cordial exige também o exercício das
virtudes humanas e não se pode
reduzir a uns tantos atos de devoção
semanais ou diários, devendo
penetrar na vida inteira: dando
sentido ao trabalho, ao descansos, à
amizade, à diversão, a tudo. Não
podemos ser filhos de Deus só de vez



em quando, embora haja alguns
momentos especialmente dedicados
a considerá-lo, a penetrarmo-nos
desse sentido da nossa filiação
divina, que é a essência da piedade.

Disse há pouco que a juventude
entende tudo isso muito bem. E
agora acrescento que quem procura
vivê-lo sente-se sempre jovem. O
cristão, mesmo que seja um velho de
oitenta anos, ao viver em união com
Jesus Cristo, pode saborear com toda
a verdade as palavras que se rezam
ao pé do altar: Subirei ao altar de
Deus, do Deus que alegra a minha
juventude (Sl 17, 4).

Então, o senhor acha importante
educar os filhos desde pequenos na
vida de piedade? Pensa que na família
se devem realizar alguns atos de
piedade?

Considero que é precisamente o
melhor caminho para dar aos filhos
uma autêntica formação cristã. A



sagrada Escritura nos fala dessas
famílias dos primeiros cristãos — a 
Igreja doméstica, diz São Paulo (1
Cor. 16, 19) — , às quais a luz do
Evangelho dava novo impulso e nova
vida.

Em todos os ambientes cristãos se
conhecem por experiência os bons
resultados que dá essa natural
iniciação na vida de piedade, feita ao
calor do lar. A criança aprende a
colocar o Senhor na linha dos
primeiros afetos fundamentais,
aprende a tratar a Deus como Pai e a
Virgem Maria como Mãe, aprende a
rezar seguindo o exemplo dos pais.
Quando se compreende isto, vê-se a
enorme tarefa apostólica que os pais
podem realizar e como têm
obrigação de ser sinceramente
piedosos, para poderem transmitir —
mais do que ensinar — essa piedade
aos filhos.



E os meios? Há práticas de piedade
— poucas, breves e habituais — que
sempre se viveram nas famílias
cristãs, e entendo que são
maravilhosas: a benção da mesa, a
oração antes e depois das refeições, a
recitação do Terço em conjunto —
apesar de não faltar, nestes tempos,
quem ataque essa solidíssima
devoção mariana — as orações
pessoais ao levantar e ao deitar,
Tratar-se-á de costumes diversos
conforme os lugares; mas penso que
sempre se deve fomentar algum ato
de piedade, realizado conjuntamente
pelos membros da família, de forma
simples e natural, sem beatices.

Dessa maneira conseguiremos que
Deus não seja considerado um
estranho, a quem se vai ver uma vez
por semana na Igreja, ao domingo.
Que Deus seja visto e tratado como é
na realidade, também no seio do lar,
porque, como disse o Senhor, onde
estão dois ou três reunidos em meu



nome, aí estou eu no meio deles (Mt
18, 20).

Digo com gratidão e com orgulho de
filho, que continuo rezando — de
manhã e à noite, e em voz alta — as
orações que aprendi quando era
criança, dos lábios de minha mãe.
Essas orações me levam a Deus, me
fazem sentir o carinho com que me
ensinaram a dar meus primeiros
passos de cristão; e, oferecendo ao
Senhor o dia que começa ou dando-
Lhe graças pelo que acaba, peço a
Deus que aumente na glória a
felicidade dos que especialmente
amo, e depois nos mantenha unidos
para sempre no Céu.

Continuemos, se não se importa, com
a juventude. Através da secção "Gente
moça" de nossa revista, chegam-nos
muitos de seus problemas. Um, muito
frequente, é a imposição que às vezes
os pais fazem no momento de
determinar a orientação dos filhos.



Isto sucede tanto na orientação
relativa ao curso ou profissão como
na escolha de noivo, mais ainda, se se
pretende seguir o chamado de Deus
para uma vida dedicada ao serviço
das almas. Haverá alguma
justificação para essa atitude dos
pais? Não será uma violação da
liberdade, imprescindível para chegar
à maturidade pessoal?

Em última instância, é claro que as
decisões determinantes do rumo de
uma vida, deve tomá-las cada um
pessoalmente, com liberdade, sem
coação nem pressão de espécie
alguma.

Isto não significa que
ordinariamente não seja necessária a
intervenção de outras pessoas.
Precisamente porque são passos
decisivos que afetam a vida inteira e
porque a felicidade depende em
grande parte de como se deem, é
lógico que requeiram serenidade,



que se evite a precipitação, que
exijam responsabilidade e
prudência. E uma parte da prudência
consiste precisamente em pedir
conselhos. Seria presunção — que se
costuma pagar caro — pensar que
podemos decidir sem a graça de Deus
e sem o calor e a luz de outras
pessoas, especialmente de nossos
pais.

Os pais podem e devem prestar aos
filhos uma ajuda preciosa,
descobrindo-lhes novos horizontes,
comunicando-lhes a sua experiência,
fazendo-os refletir, para que não se
deixem arrastar por estados
emocionais passageiros, oferecendo-
lhes uma apreciação realista das
coisas. Umas vezes, prestarão essa
ajuda com seu conselho pessoal;
outras, animando os filhos a recorrer
a outras pessoas competentes: a um
amigo sincero e leal, a um sacerdote
douto e piedoso, a um perito em
orientação profissional.



Mas o conselho não tira a liberdade:
dá elementos de opinião; e isso
amplia as possibilidades de escolha e
faz com que a decisão não seja
determinada por fatores irracionais.
Depois de se haver escutado os
pareceres de outros e de se haver
ponderado tudo bem, chega um
momento em que é preciso escolher;
nessa altura ninguém tem o direito
de violar a liberdade. Os pais devem
precaver-se contra a tentação de se
quererem projetar indevidamente
nos filhos — de construí-los segundo
as suas próprias preferências — ;
devem respeitar as inclinações e as
aptidões que Deus dá a cada um. Se
há verdadeiro amor, isto, em geral,
torna-se simples. Inclusive no caso
extremo, quando o filho toma uma
decisão que os pais têm fortes
motivos para julgar errada e até para
prever nela a origem de uma
infelicidade, a solução não está na
violência, mas em compreender; e —
mais uma vez — em saber



permanecer ao lado dele, a fim de
ajudá-lo a superar as dificuldades e,
se necessário, ajudá-lo a extrair desse
mal todo o bem possível.

Os pais que amam deveras e
procuram sinceramente o bem de
seus filhos, depois dos conselhos e
das considerações oportunas, devem-
se retirar com delicadeza para que
nada prejudique o grande bem da
liberdade, que torna o homem capaz
de amar e servir a Deus. Devem
lembrar-se de que o próprio Deus
quer ser amado e servido com
liberdade, e respeita nossas decisões
pessoais; "Deus deixou o homem —
diz a Escritura — nas mãos do seu
livre arbítrio" (Eclo 15, 14),

Umas palavras mais para me referir
expressamente ao último dos casos
concretos expostos: — a decisão de
dedicar-se ao serviço da Igreja e das
almas. Quando pais católicos não
compreendem essa vocação, penso



que malograram na sua missão de
formar uma família cristã; que nem
sequer são conscientes da dignidade
que o cristianismo dá à sua própria
vocação matrimonial. Além do mais,
a experiência que tenho no Opus Dei
é muito positiva. Costumo dizer aos
sócios da Obra que eles devem
noventa por cento de sua vocação a
seus pais, porque os souberam
educar e os ensinaram a ser
generosos. Posso garantir que na
imensa maioria dos casos —
praticamente na totalidade, os pais
não só respeitam mas também amam
essa decisão dos filhos, passando a
ver a Obra como uma ampliação da
sua própria família. É uma das
minhas grandes alegrias e uma
confirmação mais de que, para
sermos muito divinos, temos de ser
também muito humanos.

Atualmente, há quem defenda a teoria
de que o amor justifica tudo,
chegando à conclusão de que o



noivado é como um "matrimônio em
experiência". Pensam que é
inautêntico e retrógrado não seguir o
que consideram imperativos do amor.
O que acha desta atitude?

Acho o que deve achar uma pessoa
honesta e, especialmente um cristão:
que é uma atitude indigna do homem
e que degrada o amor humano,
confundindo-se com o egoísmo e com
o prazer.

Retrógrados, os que não pensam ou
não procedem dessa maneira?
Retrógrado é antes quem retrocede
até à selva, não reconhecendo outro
impulso além do instinto. O noivado
deve ser uma ocasião para
aprofundar o afeto e o conhecimento
mútuo. E, como toda a escola de
amor, deve estar inspirado não pela
ânsia da posse, mas pelo espírito de
entrega, de compreensão, de
respeito, de delicadeza. Por isso, há
pouco mais de um ano, quis oferecer



à Universidade de Navarra uma
imagem de Santa Maria, Mãe do
Amor Formoso, para que os rapazes e
moças que frequentam aquelas
Faculdades aprendessem dEla a
nobreza do Amor — do amor
humano também.

Matrimônio em experiência? Sabe
bem pouco de amor quem fala assim!
O amor é uma realidade mais segura,
mais real, mais humana: algo que
não se pode tratar como um produto
comercial, que se experimenta e
depois se aceita ou se joga fora,
conforme o capricho, a comodidade
ou o interesse.

Essa falta de critério é tão lamentável
que nem sequer parece necessário
condenar quem pensa ou procede
assim: porque eles mesmos se
condenam à infecundidade, à
tristeza, a um afastamento desolador,
que padecerão logo que passem
alguns anos. Não posso de rezar



muito por eles, de amá-los com toda
a minha alma e tratar de lhes fazer
compreender que continuam a ter
aberto o caminho do regresso a Jesus
Cristo; e que se se empenharem a
sério, poderão ser santos, cristãos
íntegros, pois não lhes faltará nem o
perdão nem a graça do Senhor. Só
então compreenderão bem o que é o
amor: o Amor divino e também o
amor nobre; e saberão o que é a paz,
a alegria, a fecundidade.

Um grande problema feminino é o das
mulheres solteiras. Referimo-nos
àquelas que, embora com vocação
matrimonial, não chegam a casar-se.
Como não o conseguem, perguntam-
se: para que estamos nós no mundo?
Que lhes responderia?

Para que estamos no mundo? Para
amar a Deus com todo o nosso
coração e com toda a nossa alma, e
para estender esse amor a todas as
criaturas. Ou será que isto parece



pouco? Deus não deixa nenhuma
alma abandonada a um destino cego;
para todas tem um desígnio, a todas
chama com uma vocação
pessoalíssima, intransferível.

O matrimônio é caminho divino, é
vocação. mas não é o único caminho,
nem a única vocação. Os planos de
Deus para cada mulher não estão
necessariamente ligados ao
matrimônio. Têm vocação e não
chegar a casar-se? Em algum caso,
talvez seja assim; ou, quem sabe,
talvez tenha sido o egoísmo ou o
amor próprio que impediu que esse
chamado de Deus se cumprisse. Mas,
outras vezes a maioria mesmo, isso
pode ser um sinal de que o Senhor
não lhes deu vocação matrimonial.
Sim, gostam de crianças, sentem que
seriam boas mães, que entregariam
seu coração fielmente ao marido e
aos filhos. Mas isso é normal em
todas as mulheres, também naquelas
que, por vocação divina, não se



casam — podendo fazê-lo — para se
ocuparem no serviço de Deus e das
almas.

Não se casaram? Pois bem: que
continuem, como até agora, amando
a vontade de Deus, vivendo na
intimidade desse Coração
amabilíssimo de Jesus, que não
abandona ninguém, que é sempre
fiel, que vai olhando por nós ao longo
desta vida, para se dar a nós desde
agora e para sempre.

Além disso, a mulher pode cumprir a
sua missão — como mulher, com
todas as suas características
femininas , incluindo as
características afetivas da
maternidade — em círculos
diferentes da própria família; em
outras famílias, na escola, em obras
assistenciais, em mil lugares. A
sociedade é, às vezes, muito dura —
com grande injustiça — para com
aquelas a quem chamam de



solteirona. Mas há mulheres solteiras
que difundem à sua volta alegria,
paz, eficácia, que sabem entregar-se
nobremente ao serviço dos outros e
ser mães, em profundidade
espiritual, com mais realidade do
que muitas que são mães apenas
fisiologicamente.

As perguntas anteriores se referiam
ao noivado. Mas o tema que agora
proponho se refere ao matrimônio:
que conselho dá o senhor à mulher
casada, para que, com o passar dos
anos, continue sendo feliz sem ceder à
monotonia? Talvez a questão pareça
pouco importante; mas na Revista se
recebem muitas cartas de leitoras
interessadas por este tema.

Acho, com efeito, que é um assunto
importante, e que por isso também o
são as possíveis soluções, a despeito
de sua aparência modesta.

Para que no matrimônio se conserve
o encanto do começo, a mulher deve



procurar conquistar seu marido em
cada dia; e o mesmo teria que dizer
ao marido com relação à mulher. O
amor deve ser renovado dia a dia; e o
amor se ganha com o sacrifício, com
sorrisos, e com arte também. Se o
marido chega a casa cansado de
trabalhar e a mulher começa a falar
sem medida, contando-lhe tudo o que
lhe parece ter corrido mal, será que
pode ficar surpreendida se o marido
acaba perdendo a paciência? Essas
coisas menos agradáveis podem-se
deixar para um momento mais
oportuno, quando o marido estiver
menos cansado, mais bem disposto.

Outro pormenor: o arranjo pessoal.
Se outro sacerdote lhes dissesse o
contrário, acho que seria um mau
conselheiro. À medida que uma
pessoa deve viver no mundo vai
avançando em idade, mais
necessário se torna não só melhorar
a vida interior, mas também — e
precisamente por isso — procurar 



estar apresentável. Evidentemente,
sempre em conformidade com a
idade e as circunstâncias. Costumo
dizer, brincando, que as fachadas,
quanto mais envelhecidas, mais
necessidade têm de reparação. É um
conselho sacerdotal. um velho refrão
castelhano diz que la mujer
compuesta saca al hombre de otra
puerta[2].

Por isso me atrevo a afirmar que as
mulheres têm oitenta por cento da
culpa nas infidelidades dos maridos:
por não saberem conquistá-los em
cada dia, por não saberem ter
pequenas amabilidades e
delicadezas. A atenção da mulher
casada deve centrar-se no marido e
nos filhos. Assim como a do marido
se deve centrar na mulher e nos
filhos. E, para fazer isso bem, é
preciso tempo e vontade. Tudo o que
torna impossível esta tarefa é ruim, é
algo que não está certo.



Não há desculpa para deixar de
cumprir esse amável dever. Para
começar, não é desculpa o trabalho
fora de casa, nem sequer a própria
vida de piedade; esta, se não for
compatível com as obrigações de
cada dia, não é boa: Deus não a quer.
É do lar que a mulher casada deve
ocupar-se antes de mais. Lembro-me
de uma cantiga de minha terra que
diz: La mujer que, por la Iglesia, /deja
el puchero quemar, /tiene la mitad de
ángel, /de diablo la otra mitad[3].

Pondo de lado as dificuldades que
possam surgir entre pais e filhos,
também são correntes entre marido e
mulher desentendimentos, que às
vezes chegam a comprometer
seriamente a paz familiar. Que
conselho daria aos casais?

Que se amem. Saibam que ao longo
da vida haverá desentendimentos e
dificuldades que, resolvidos com



naturalidade, contribuirão até para
tornar o amor mais profundo.

Cada um de nós tem seu feitio, seus
gostos pessoais, seu gênio — seu mau
gênio, por vezes — e seus defeitos.
Cada um tem também coisas
agradáveis em sua personalidade, e,
por isso, e por muitas mais razões,
pode ser amado. O convívio é
possível quando todos se empenham
em corrigir as deficiências próprias e
procurar passar por alto as faltas dos
outros; isto é, quando há amor que
anule e supere tudo o que falsamente
poderia ser motivo de separação ou
de divergência. Pelo contrário, se
dramatizamos os pequenos
contrastes e mutuamente
começamos a lançar em rosto uns
aos outros os defeitos e os erros,
então acaba a paz e corremos o risco
de matar o amor.

Os casais têm graça de estado — a
graça do sacramento — para viverem



todas as virtudes humanas e cristãs
da convivência: a compreensão, o
bom humor, a paciência; o perdão, a
delicadeza no comportamento
recíproco. O que importa é não se
descontrolarem, não se deixarem
dominar pelo nervosismo, pelo
orgulho ou pelas manias pessoais.
Para tanto, o marido e a mulher
devem crescer em vida interior e
aprender da Sagrada Família a viver
com delicadeza — por um motivo
humano e sobrenatural ao mesmo
tempo — as virtudes do lar cristão.
Repito: a graça de Deus não lhes
falta.

Se alguém diz que não pode aguentar
isto ou aquilo, que lhe é impossível
calar-se, está exagerando para se
justificar. É preciso pedir a Deus
força para saber dominar o capricho,
graça para ter o domínio de si
próprio, porque os perigos de uma
zanga são estes: perde-se o controle e
as palavras se enchem de amargura,



chegando a ofender e, embora sem
querê-lo, a ferir e a causar mal.

É necessário aprender a calar, a
esperar e a dizer as coisas de modo
positivo, otimista. Quando ele se
zanga, é o momento de ela ser
especialmente paciente, até chegar
de novo a serenidade; e vice-versa.
Se há afeto sincero e preocupação
por aumentá-lo, é muito difícil que os
dois se deixem dominar pelo mau-
humor no mesmo instante...

Outra coisa muito importante:
devemos acostumar-nos a pensar
que nunca temos toda a razão. Pode-
se dizer, inclusive que , em assuntos
desses, ordinariamente tão
opináveis, quanto mais de certeza
temos de possuir toda a razão, tanto
mais certo é que não a temos.
Discorrendo deste modo, torna-se
depois mais fácil retificar e, se for
preciso, pedir perdão, que é a melhor
maneira de acabar com uma zanga.



Assim se chega à paz e à ternura. Não
animo ninguém a brigar, mas é
natural que briguemos algumas
vezes com aqueles de quem mais
gostamos, porque são os que
habitualmente vivem conosco. Afinal
não se briga com o Preste João das
Índias[4]. Portanto, essas pequenas
zangas entre os esposos, se não são
frequentes — e é preciso procurar
que não o sejam — , não demonstram
falta de amor e podem mesmo ajudar
a aumentá-lo.

Um último conselho: não briguem
nunca diante dos filhos. Para
conseguir isso, basta porem-se de
acordo com um olhar, com um gesto.
Depois discutirão, com mais
serenidade, se não forem capazes de
evitá-lo. A paz conjugal deve ser o
ambiente da família, porque é
condição necessária para uma
educação profunda e eficaz. Que os
filhos vejam em seus pais um
exemplo de entrega, de amor sincero,



de ajuda mútua, de compreensão, e
que as ninharias da vida diária não
lhes ocultem a realidade de um afeto
que é capaz de superar seja o que
for.

Às vezes nos tomamos muito a sério.
Todos nos aborrecemos de quando
em quando: umas vezes porque é
necessário, outras porque nos falta
espírito de mortificação. O que
importa é demonstrar que esses
aborrecimentos não quebram o
afeto, e restabelecer a intimidade
familiar com um sorriso. Numa
palavra: que marido e mulher vivam
amando-se um ao outro e amando os
filhos, pois assim amam a Deus.

Passando a um tema concreto: acaba
de ser anunciada a abertura de uma
Escola-Residência dirigida pela Seção
Feminina do Opus Dei em Madrid, que
se propõe criar um ambiente de
família e proporcionar uma formação
completa às empregadas domésticas,



qualificando-as em sua profissão. Que
influência acha o senhor que possa ter
na sociedade esse tipo de atividades
do Opus Dei?

Essa obra apostólica — há muitas
semelhantes , orientadas por
associadas do Opus Dei que
trabalham juntamente com outras
pessoas não pertencentes à nossa
Associação — tem como fim principal
dignificar a profissão das
empregadas domésticas, de modo a
poderem realizar seu trabalho com
sentido científico. Digo com sentido
científico porque é preciso que o
trabalho do lar se desenvolva como o
que realmente é: como uma
verdadeira profissão.

Não se pode esquecer que se
pretendeu apresentar esse trabalho
como algo de humilhante. Não está
certo. Humilhantes, sem dúvida,
eram as condições em que muitas
vezes se desenvolvia essa tarefa. E



humilhantes continuam sendo agora,
algumas vezes, porque trabalham
segundo o capricho de patrões
arbitrários, que não dão garantias de
direitos àqueles que os servem, e
também com escassa retribuição e
sem afeto. É necessário exigir o
respeito por um contrato de trabalho
adequado, com garantias claras e
precisas, e definir nitidamente os
direitos e os deveres de cada parte.

É necessário — afora as garantias
jurídicas — que a pessoa que presta
esse serviço esteja habilitada,
profissionalmente preparada.
Serviço, disse — ainda que hoje a
palavra não agrade — porque toda a
tarefa social bem feita é isso; um
serviço magnífico, tanto o trabalho
da empregada doméstica como o do
professor ou do juiz. Só não é serviço
o trabalho de quem condiciona tudo
ao seu próprio bem-estar.



O trabalho do lar é de primeira
importância. Aliás, todos os
trabalhos podem ter a mesma
qualidade sobrenatural. não há
tarefas grandes e pequenas: todas
são grandes, se se fazem por amor.
As que são tidas como tarefas de
grande importância ficam
diminuídas quando se perde o
sentido cristão da vida. Pelo
contrário, há coisas aparentemente
pequenas que podem ser muito
grandes pelas consequências reais
que tenham.

Para mim, é tão importante o
trabalho de uma minha filha
associada do Opus Dei, que é
empregada doméstica, como o
trabalho de uma minha filha que tem
um título nobiliárquico.

Nos dois casos, só me interessa que o
trabalho realizado seja meio e
ocasião de santificação pessoal e
alheia. E será mais importante o



trabalho da pessoa que, em sua
própria ocupação e em seu próprio
estado, for se tornando mais santa e
cumprindo com mais amor a missão
recebida de Deus.

Diante de Deus, tem tanta categoria a
que é catedrática de uma
Universidade quanto a que trabalha
como comerciária, ou como
secretária, ou como operária, ou
como camponesa. Todas as almas são
iguais; mas, às vezes, são mais
formosas as almas das pessoas mais
simples; e sempre são mais
agradáveis ao Senhor as que tratam
com mais intimidade a Deus Pai, a
Deus Filho e a Deus Espírito Santo.

Com essa Escola que se abriu em
Madrid, pode-se fazer muito: uma
autêntica e eficaz ajuda à sociedade
numa tarefa importante; e um
trabalho cristão no seio do lar,
levando às casas alegria, paz,
compreensão.. Poderia ficar falando



horas sobre este tema, mas é
suficiente o que disse para ver que
considero o trabalho no lar como
uma profissão de particular
transcendência; porque com ele se
pode fazer muito mal ou muito bem
no próprio âmago das famílias.
Esperemos que seja muito bem. Não
faltarão pessoas que, com categoria
humana, com competência e com
impulso apostólico, façam dessa
profissão uma ocupação alegre, de
imensa eficácia em muitos lares do
mundo.

Circunstâncias de índole muito
diversa e também exortações e
ensinamentos do Magistério da Igreja,
criaram e estimularam uma profunda
inquietação social. Fala-se muito da
virtude da pobreza, como testemunho.
De que maneira pode vivê-la uma
dona de casa, que deve proporcionar
à sua família um justo bem-estar?



O Evangelho é anunciado aos pobres
(Mt. 11, 6); é o que lemos na Escritura
precisamente como um dos sinais
que dão a conhecer a chegada do
Reino de Deus. Quem não amar e
viver a virtude da pobreza não tem o
espírito de Cristo. E isto é válido para
todos: tanto para o anacoreta que se
retira para o deserto como para o
simples cristão que vive em meio da
sociedade humana, usando dos
recursos deste mundo ou carecendo
de muitos deles.

É este um tema em que me queria
demorar um pouco, porque hoje em
dia nem sempre se prega a pobreza
de modo a que a sua mensagem
chegue à vida. Decerto com boa
vontade, mas sem se haver captado
todo o sentido dos tempos, há quem
pregue uma pobreza que é fruto de
elucubração intelectual, onde se
veem certos sinais exteriores
aparatosos e simultaneamente



enormes deficiências interiores e às
vezes também externas.

Fazendo-me eco de uma expressão
do profeta Isaías — discit benefacere
(1, 17) — , tenho gosto em afirmar
que é preciso aprender a viver toda e
qualquer virtude, e talvez a pobreza
muito especialmente. É necessário
aprender a vivê-la para que não
fique reduzida a um ideal sobre o
qual se pode escrever muito, mas
que ninguém realiza seriamente. É
preciso fazer ver que a pobreza é um
convite dirigido pelo Senhor a cada
cristão e que, por conseguinte, é um
chamado concreto, que deve moldar
toda a vida da humanidade.

Pobreza não é miséria, e muito
menos sujidade. Em primeiro lugar,
porque o que define o cristão não são
em primeira linha as condições
exteriores de sua existência, mas a
atitude de seu coração. Mais ainda:
porque a pobreza não se define pela



simples renúncia; e aqui nos
aproximamos de um ponto muito
importante, do qual depende uma
reta compreensão da vocação laical.
Em determinadas ocasiões, o
testemunho da pobreza que se pede
aos cristãos pode ser o de abandonar
tudo, ou de enfrentar um ambiente
que não tem outros horizontes senão
os do bem estar material, e
proclamar assim, com um gesto
aparatoso, que nada é bom quando o
preferimos a Deus. Mas, será esse o
testemunho que a Igreja pede hoje
ordinariamente? Não é certo que
também exige um testemunho
explícito de amor ao mundo, de
solidariedade com os homens?

Às vezes, quando se medita sobre a
pobreza cristã, toma-se como
principal ponto de referência os
religiosos, dos quais é próprio dar
sempre e em toda a parte um
testemunho público, oficial; e corre-
se o risco de não reparar no caráter



específico de um testemunho laical,
dado a partir de dentro, com a
simplicidade do cotidiano.

Todo cristão corrente tem que tornar
compatíveis em sua vida dois
aspectos que, à primeira vista,
podem parecer contraditórios: 
pobreza real, que se note e que se
toque — feita de coisas concretas — ,
que seja uma profissão de fé em
Deus, uma manifestação de que o
coração não se satisfaz com coisas
criadas, mas aspira ao Criador,
desejando encher-se do amor de
Deus e depois dar a todos desse
mesmo amor; e, ao mesmo tempo, ser
mais um entre seus irmãos os
homens, de cuja vida participa, com
quem se alegra, com quem colabora,
amando o mundo e todas as coisas
criadas, a fim de resolver os
problemas da vida humana e
estabelecer o ambiente espiritual e
material que facilite o



desenvolvimento das pessoas e das
comunidades.

Conseguir a síntese entre esses dois
aspectos é — em boa parte — questão
pessoal, questão de vida interior,
para julgar em cada momento, para
encontrar em cada caso o que Deus
pede. Não quero, pois, dar regras
fixas, mas sim orientações gerais,
referindo-me especialmente às mães
de família.

Sacrifício: eis aí, em grande parte, a
realidade da pobreza. Pobreza é
saber prescindir do supérfluo,
aferido não tanto por regras teóricas
quanto por essa voz interior que
adverte de estar se infiltrando o
egoísmo ou a comodidade
desnecessária. Conforto, em sentido
positivo , não é luxo nem
voluptuosidade; é tornar a vida
agradável à família e aos outros, para
que todos possam servir melhor a
Deus. Pobreza é o verdadeiro



desprendimento das coisas terrenas,
é levar com alegria as
incomodidades, se as há, ou a falta de
meios. É, além disso, saber ter o dia 
todo preenchido com um horário
elástico onde não faltem como tempo
principal — além das normas diárias
de piedade — o devido descanso, a
reunião familiar, a leitura, os
momentos dedicados a um gosto
artístico, à literatura ou a outra
distração nobre, enchendo as horas
com uma atividade útil, fazendo as
coisas o melhor possível, vivendo os
pormenores de ordem, de
pontualidade, de bom-humor. Numa
palavra: encontrando ocasião para
servir os outros e para si mesmo, sem
esquecer que todos os homens, todas
as mulheres — e não apenas os
materialmente pobres — têm
obrigação de trabalhar. A riqueza, a
situação de desafogo econômico é
um sinal d e que se tem mais
obrigação de sentir a



responsabilidade pela sociedade
inteira.

O amor é o que dá sentido ao
sacrifício. Toda mãe sabe bem o que
é sacrificar-se por seus filhos. O
sacrifício não está só em lhes
conceder umas horas, mas em gastar
a vida inteira em benefício deles.
Viver pensando nos outros, usar as
coisas de tal maneira que haja algo
para oferecer aos outros — tudo isso
são dimensões da pobreza que
garantem o desprendimento efetivo.

Para uma mãe, é importante não só
viver assim, mas também ensinar os
filhos a viverem assim: educá-los,
fomentando neles a fé, a esperança
otimista e o emprego generoso de
parte do seu tempo ao serviço dos
menos afortunados, participando em
ocupações adequadas à sua idade,
nas quais se ponha de manifesto um
empenho de solidariedade humana e
divina.



Resumindo: que cada um viva
realizando a sua vocação. Para mim,
foram sempre o melhor exemplo de
pobreza esses pais e essas mães de
família numerosa e pobre que se
desfazem por seus filhos e que, com
seu esforço e constância — muitas
vezes, sem voz para dizer a alguém
que passam necessidades — mantêm
os seus, criando um lar alegre onde
todos aprendem a amar, a servir, a
trabalhar.

Ao longo desta entrevista, tem havido
ocasião de comentar aspectos
importantes da vida humana e
especificamente da vida da mulher, e
de reconhecer como o espírito do
Opus Dei os valoriza. Para terminar,
poderia dizer-nos como considera que
se deve promover o papel da mulher
na vida da Igreja?

Não posso ocultar que, ao responder
a uma pergunta deste tipo, sinto a
tentação — contrária ao meu



proceder normal — de fazê-lo de um
modo polêmico: porque há pessoas
que empregam essa linguagem de
um modo clerical, usando a palavra
Igreja como sinônimo de algo que
pertence ao clero, à Hierarquia
eclesiástica. E assim, por
participação na vida da Igreja
entendem, só ou principalmente,
ajuda prestada à vida paroquial, a
colaboração em associações "com
mandato" da Hierarquia, a
assistência ativa às funções litúrgicas
e coisas semelhantes.

Quem pensa assim esquece na
prática — embora talvez o proclame
na teoria — que a Igreja é a
totalidade do Povo de Deus, o
conjunto de todos os cristãos: que,
portanto, onde estiver um cristão
que se esforce por viver em nome de
Jesus Cristo, aí está presente a Igreja.

Com isto não pretendo desvalorizar a
importância da colaboração que a



mulher pode prestar à vida da
estrutura eclesiástica. Pelo contrário,
considero-a imprescindível. Tenho
dedicado a minha vida a defender a
plenitude da vocação cristã do
laicato, dos homens e das mulheres
que vivem em meio do mundo, e, por
conseguinte, a procurar o pleno
reconhecimento teológico e jurídico
de sua missão na Igreja e no mundo.

Só quero fazer notar que há quem
promova uma redução injustificada
dessa colaboração; e afirmar que o
simples cristão, homem ou mulher,
só pode cumprir sua missão
específica, também a que lhe
compete dentro da estrutura eclesial,
desde que não se clericalize; e
continue sendo secular, corrente,
pessoa que vive no mundo e que
participa dos anseios do mundo.

Compete aos milhões de mulheres e
de homens cristãos que enchem a
terra, levar Cristo a todas as



atividades humanas, anunciando
com suas vidas que Cristo ama a
todos e quer salvar a todos. Por isso,
a melhor maneira de participarem
na vida da Igreja, a mais importante
e a que, pelo menos, tem de estar
pressuposta em todas as outras, é a
de serem integralmente cristãos no
lugar onde estão na vida, onde sua
vocação humana os colocou.

Como me emociona pensar em tantos
cristãos, homens e mulheres, que,
talvez sem se proporem fazê-lo de
maneira específica, vivem com
simplicidade a sua vida ordinária,
procurando encarnar nela a Vontade
de Deus! Fazer com que eles tomem
consciência da sublimidade de sua
vida, revelar-lhes que isso,
aparentemente sem importância,
tem um valor de eternidade, ensinar-
lhes a escutar mais atentamente a
voz de Deus, que lhes fala através de
acontecimentos e situações — é disso
que a Igreja tem hoje premente



necessidade, porque é nesse sentido
que Deus a está ungindo.

Cristianizar o mundo inteiro a partir
de dentro, mostrando que Jesus
Cristo redimiu toda a humanidade —
essa é a missão do cristão. e a mulher
participará nela de maneira que lhe
é própria, tanto no lar quanto nas
tarefas que desempenha, realizando
as virtualidades peculiares que lhe
cabem.

O principal é, pois, que, como Santa
Maria — mulher, Virgem e Mãe —
vivam voltadas para Deus,
pronunciando esse fiat mihi
secundum verbum tuum (Lc 1, 38),
faça-se em mim segundo a tua
palavra — do qual depende a
fidelidade à vocação pessoal, única e
intransferível em cada caso, e que
nos fará cooperadores da obra de
salvação realizada por Deus em nós e
no mundo inteiro.



[1] A expressão original — mística
ojalatera — envolve um trocadilho
intraduzível: hojalata é, em
castelhano, folha de flandres ou lata;
e ojalá equivale exatamente ao nosso
"oxalá". Como é obvio, o autor
pretende frisar a ideia de que essa
mística não vale nada, que é de lata
(N. do T.).

[2] A mulher bem posta tira o homem
de outra porta. (N.do T.)

[3] A mulher que, por causa da igreja,
deixa a panela esturrar, uma metade
tem de anjo, de diabo a outra
metade.(N. do T.)

[4] O preste João das Índias é o nome
atribuído desde a Idade Média a um
rei ou sacerdote lendário, que os
diplomatas e aventureiros europeus
andaram procurando desde o século
XI. ,O seu nome ficou como símbolo
de personagem irreal, conservando-



se na língua espanhola como
sinônimo de “ninguém”. No texto,
por conseguinte, o autor quer dizer:
“afinal, é preciso alguém para
brigar”... (N. do T.)

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-mulher-na-
vida-social-do-mundo-e-na-vida-da-

igreja/ (12/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-mulher-na-vida-social-do-mundo-e-na-vida-da-igreja/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mulher-na-vida-social-do-mundo-e-na-vida-da-igreja/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mulher-na-vida-social-do-mundo-e-na-vida-da-igreja/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mulher-na-vida-social-do-mundo-e-na-vida-da-igreja/

	A mulher na vida do mundo e da Igreja

