opusdei.org

A Misericordia na
Sagrada Escritura

Neste editorial da série sobre a
misericordia, analisam-se as
Escrituras, Palavra de Deus,
onde a misericordia de Deus é
revelada.

22/08/2016

Dentre os didlogos de Deus com
Moisés, recolhidos no livro do Exodo,
ha uma cena rodeada de mistério,
em que ele pede ao Senhor que lhe
mostre seu rosto. “Me veras por
detras”, responde, “quanto a minha
face, ela ndo pode ser vista”[1].



Quando chega a plenitude dos
tempos, Filipe faz esse mesmo pedido
a Jesus, em uma dessas conversas
cheias de confianca que os apodstolos
mantinham com o Mestre: “Senhor,
mostra-nos o Pai”[2]. E a resposta do
Deus encarnado ndo se faz esperar:
“Aquele que me viu, viu também o
Pai”[3].

Jesus Cristo nos revela o Pai: quando
meditamos os evangelhos é possivel
descobrir as caracteristicas de Deus -
entre elas, e de modo eminente, a sua
misericordia — plasmadas na
simplicidade das palavras e da vida
de Jesus.

A misericordia divina, que Deus foi
mostrando ao longo da historia do
povo eleito, resplandece no Verbo
encarnado. N’Ele, “rosto da
misericordia do Pai”,[4] realiza-se
plenamente aquela oracgdo terna que
o Senhor tinha ensinado a Moisés,
para que os sacerdotes abencoassem



os filhos de Israel: “O Senhor te
abencoe e te guarde! O Senhor te
mostre a sua face e conceda-te sua
graca! O Senhor volva o seu rosto
para ti e te dé a paz!”[5]. Em Jesus,
Deus faz brilhar definitivamente seu
rosto sobre nds, concede-nos a paz
que o mundo ndo pode dar[6].

Um Deus que procura e escuta

A misericordia de Deus pode ser
vislumbrada desde as primeiras
paginas do Génesis. Depois do seu
pecado, Adao e Eva se escondem
entre as arvores do jardim, porque
sentem a sua nudez, e ndo se
atrevem mais a olhar Deus nos olhos.
Mas o Senhor sai imediatamente ao
seu encontro “e naquele momento
comeca o exilio longe de Deus, com o
pecado, também ja existe a promessa
do regresso, a possibilidade de
regressar a Ele. Imediatamente Deus
pergunta: ‘Addo, onde estas?’ Deus
procura-o0.”[7] O Senhor ja lhes



anuncia, entdo, o futuro triunfo
sobre a linhagem da serpente, e,
inclusive, lhes confecciona umas
roupas de peles como manifestacao
de que, apesar do pecado, 0 seu amor
por eles ndo se extinguiu[8]. Deus
fecha a porta do paraiso as suas
costas[9], mas abre no horizonte a
porta da misericordia: “Deus
encerrou todos esses homens na
desobediéncia para usar com todos
de misericordia”[10].

No livro do Exodo, o Senhor atua
com decisdo para liberar os israelitas
oprimidos. Suas palavras a Moisés no
episddio da sarca ardente se
projetam, como as do Génesis, por
todos os séculos: “Eu vi, euvi a
aflicdo de meu povo que esta no
Egito, e ouvi os seus clamores por
causa de seus opressores. Sim, eu
conheco seus sofrimentos. E desci
para livra-lo da méo dos
egipcios”[11].



Que exemplo para nds, que as vezes
somos lentos para escutar e colocar
em pratica o que outros necessitam
de nos! Deus é um Pai bom, que vé a
tribulacdo de seus filhos e intervém
para dar-lhes a liberdade. Uma vez
passado o mar Vermelho, no marco
solene do Sinai, o Senhor se
manifesta a Moisés como “Deus
compassivo e misericordioso, lento
para a colera, rico em bondade e em
fidelidade”[12].

Um amor “visceral”

O Salmo 86 repete quase ao pé da
letra essas palavras do Exodo: “Deus
miserator (rajum) et misericors
(janun), patiens et multae
misericordiae (jésed) et veritatis
(émet) — Deus bondoso e compassivo;
lento para a ira, cheio de cleméncia e
fidelidade —”[13]. Na sua traducdo da
Biblia para o latim, Sdo Jerénimo
optou por traduzir trés conceitos
hebreus com trés termos que sao



quase sindnimos, derivados da
palavra “misericordia”.

Realmente, estes conceitos estdo
entrelacados, mas cada um deles
contribui com uns matizes que
convém esmiugar se queremos
apreciar a realidade da misericordia
de Deus, que ndo se expressa
completamente uma so palavra.

O adjetivo rajum (miserator), deriva
de réjem, que significa “ventre,
entranhas, seio materno” e se utiliza
na Biblia para falar de nascimento de
uma criancal[14]. Rajum descreve 0s
sentimentos de uma made pelo ser
que € literalmente carne da sua
carne. “Pode uma mulher esquecer-
se daquele que amamenta? Nao ter
ternura pelo fruto de suas
entranhas? E mesmo que ela o
esquecesse, eu ndo te esqueceria
nunca.”[15] Deus “se enternece por
nos como uma mae quando pega o
seu filho no colo, desejosa somente



de amar, proteger, ajudar, pronta
para doar tudo, inclusive a si mesma.
Essa é a imagem que este termo
sugere. Um amor, portanto, que se
pode definir, no bom sentido, como
‘visceral’’[16]. Um amor que sofre
especialmente 0s esquecimentos,
desprezos ou abandonos de seus
filhos — “Povo meu, responde-me, que
te fiz eu, em que te contristei?”[17] —,
mas que, ao mesmo tempo, esta
sempre disposto a perdod-los e a
passar por cima dessa frieza,
“porque ndo guarda sua ira para
sempre, e se compraz na
misericérdia”[18]. E um amor que se
compadece pela lamentavel situacdo
em que os filhos possam se encontrar
com o passar dos anos — “Vou
enfaixar tuas chagas e curar tuas
feridas”[19] —, e que ndo cessa em
seus desejos de recupera-los se os vé
afastados. E um amor solicito para
proteger os seus filhos se estdo sendo
assediados ou perseguidos. “Tu,
porém, Jaco, servo meu, nao temas



Israel, ndo te enchas de pavor! Vou
trazer-te da terra longinqua, e
livrarei tua raca da terra do exilio.
Jaco tornard a viver em seguranca,
sem que ninguém mais o
inquiete.”[20] Uma acolhida cordial e
emocionada, receptiva ao minimo
detalhe de carinho: “Todos vos, que
estais sedentos, vinde a nascente das
aguas; vinde comer, vos que ndo
tendes alimento. Vinde comprar trigo
sem dinheiro, vinho e leite sem
pagar!”[21]. E um amor que nos
ensina a preocupar-nos pelos outros,
a sofrer com os seus sofrimentos e a
alegrar-nos com suas alegrias. A
estar realmente proximos de quem
nos rodeia, com a nossa oragao,
interesse, presenca... Em resumo,
dando o nosso tempo.

Deus é qualificado também como
janun (misericors). Este adjetivo, que
pode ser traduzido por “compassivo”,
se deriva da palavra jen, que significa
“graca, favor”: algo que se outorga



por pura benevoléncia, que vai além
da justica estrita. Expressa a atitude
de Deus que se reflete em um dos
mandamentos do codigo da Alianca:
“Se tomares como penhor o manto de
teu proximo, lhe devolveras antes do
por-do-sol, porque é a sua unica
cobertura, é a veste com que cobre
sua nudez; com que dormira ele? Se
me invocasse, eu o ouviria, porque
sou misericordioso (janun)”[22].
Trata-se de um mandato inspirado
pela compaixdo ao pobre, que néo
consegue pagar o que em justica
deveria: Deus nao tolera vé-lo
sofrendo, e, nessa compaixado — que
Deus sabe inspirar aos seus —,abre-se
um caminho a verdadeira justica:
“porque eu quero o0 amor mais que
os sacrificios, e o conhecimento de
Deus mais que os holocaustos”[23].
Quem conhece a Deus de verdade
sabe reconhecer o irméo que sofre.
Se pedirmos ao Senhor esse olhar
compassivo, quantas oportunidades
de servir aos outros descobriremos!



O ano jubilar é uma boa ocasido para
que, junto com outras pessoas,
facamos alguma obra de
misericordia corporal no lugar em
que nos encontramos.

O Deus fiel que sabe esperar

Esse salmo diz também que o Senhor
¢ um Deus de muita misericérdia,
multae misericordiae (jésed),
utilizando, nesse caso, uma palavra
do vocabulario familiar, que se
poderia traduzir literalmente por
“piedade”. Refere-se, acima de tudo,
a bondade propria das relacdes dos
pais com os filhos, destes com seus
pais, ou dos esposos entre si. Por isso,
quando Jaco, ja muito idoso, esta a
ponto de morrer, chama a seu filho
José e lhe pede: “(...) promete-me,
com toda a piedade(jésed) e
fidelidade, que ndo me enterraras no
Egito”[24]. Ou seja, pede-lhe que se
porte como corresponde a um filho
bom e cumpra esse ultimo desejo de



seu pai. Dizer que Deus é pleno em
jésed é a mesma coisa que afirmar
que Deus nos olha sempre como seus
filhos: seus dons e sua vocacao sao
irrevogaveis[25]. “Deste Deus
misericordioso também se diz que é
“lento para a ira”, literalmente, tem
um “longo respiro”, ou seja, o amplo
respiro da longanimidade e da
capacidade de suportar. Deus sabe
esperar, 0s seus tempos ndo sao os
tempos impacientes dos homens; Ele
€ como o sabio agricultor que sabe
esperar, da tempo a boa semente
para crescer, ndo obstante o joio (cf.
Mt 13, 24-30)”[26].

Por ultimo, afirma-se que a
misericordia do Senhor esta
presidida pela abundancia de
verdade: et veritatis (émet).
Efetivamente, a misericordia nao é
uma comeédia que dissimula as
ofensas e as feridas como se nao
tivessem existido: as feridas ndo se
enfaixam “sem antes serem tratadas



e medicadas”[27], porque se
infeccionariam. O Senhor “é Médico
e cura 0 nosso egoismo se deixamos
que sua graca penetre até o fundo da
alma”.[28] Deixar que nos cure
significa reconhecer-nos pecadores,
mostrar-lhe as feridas com a
disposicao de colocar os meios
oportunos para trata-las. “Se alguma
vez cais, filho, acode prontamente a
Confissdo e a direcdo espiritual:
mostra a ferida!, para que te curem a
fundo, para que te tirem todas as
possibilidades de infec¢cdo, mesmo
que te doa como numa operacgao
cirurgica.”[29]. E entdo o Senhor
promete que “se vossos pecados
forem escarlates, tornar-se-ao
brancos como a neve! Se forem
vermelhos como a purpura, ficardo
brancos como a 1a!”[30].

Uma relacdo estavel e serena com
Deus e com 0s outros somente se
pode construir sobre a verdade. A
verdadeira felicidade - escreve Santo



Agostinho, refletindo sobre a nossa
vida na terra e a que nos espera no
céu - é a alegria da verdade, gaudium
de veritate[31]. Viver na verdade é
muito mais que “saber” algumas
coisas. Por isso o termo hebreu émet
significa tanto “verdade” como
“fidelidade”: a pessoa sincera € fiel, e
quem deseja ser fiel ama a verdade.
“Uma ‘lealdade’ sem limites: eis aqui
a ultima palavra da revelacao de
Deus a Moisés. A fidelidade de Deus
nunca falha, porque o Senhor é o
guardido que, como diz o Salmo, ndo
dorme, mas vela continuamente
sobre nos para levar-nos para a vida:
‘Nao permitira que teu pé
escorregue, teu guardido ndo dorme,
ndo dorme nem repousa o guardido
de Israel (...). O Senhor te guarda de
todo o mal, ele guarda a tua alma; o
Senhor guarda tuas entradas e saidas
agora e para sempre (121, 3-4.7-8)”.
[32]



Resumindo, no Antigo Testamento, a
misericordia divina é a acolhida
materna e profundamente carinhosa
que o Senhor oferece a quem se
encontra necessitado e reconhece a
verdade de sua situacdo: suas
debilidades, erros, pecados ou
infidelidades. Deus ndo somente o
liberta daquilo que carrega sobre ele
e 0 oprime, mas também o cura e
restaura a sua dignidade de filho.

O rosto da misericordia do Pai

“O que era desde o principio, o que
temos ouvido, 0 que temos visto com
0s nossos olhos, o que temos
contemplado e as nossas maos tém
apalpado no tocante ao Verbo da
vida...”[33]. Essas palavras vibrantes
do apostolo a quem Jesus amava
chegam até nds com a mesma forca
com que foram escritas. Em Jesus, o
apostolo viu e tocou o0 amor de Deus
coisa que todos os cristdos podemos



fazer, “para que nossa alegria seja
completa”[34].

Jesus Cristo “é a misericordia divina
em pessoa: encontrar Cristo significa
encontrar a misericordia de
Deus”[35]. Por isso, Sdo Josemaria
nos convidava a nao nos cansarmos
de saborear “as cenas comoventes
em que o Mestre atua com gestos
divinos e humanos ou relata com
modos de dizer humanos e divinos a
historia sublime do perdao, do Amor
ininterrupto que tem pelos seus
filhos”[36].

Cristo € o bom samaritano[37], que
ndo passa longe de quem padece
qualquer necessidade espiritual ou
material, mas que se comove e pde
remédio a desgraca. “Deus se mistura
com nossas misérias, se aproxima
das nossas feridas e, com suas maos,
faz com que sejam curadas. Fez-se
homem para ter méos. E um trabalho
de Jesus, pessoal: um homem



cometeu o pecado, um homem vem
cura-10”[38]. Toda a vida de Jesus
estd cheia de gestos de misericordia:
perdoa os pecados do paralitico que
descem numa maca pelo teto da casa
em que o Senhor estava[39],
ressuscita e entrega vivo a sua mae, a
viuva de Naim, o seu filho unico [40],
alimenta milagrosamente as
multiddes que o seguem para que
ndo desfalecam[41]. “O que movia
Jesus era apenas a misericordia, com
a qual lia no coracdo dos seus
interlocutores e dava resposta as
necessidades mais auténticas que
tinham”.

Esse amor incondicional do Senhor
chega a sua maxima expressao na
sua Paixdo. Ai tudo é perdao aos
homens, paciéncia diante dos nossos
pecados, palavras sem nenhum sabor
de amargura. Cravado em um
madeiro, comove-se diante da
confissdo sincera de um ladréo -
“para nas isto é justo: recebemos o



que mereceram 0S NOSSOS crimes,
mas este ndo fez mal algum”[42]- e
imediatamente lhe pede: “Jesus,
lembra-te de mim, quando tiveres
entrado no teu Reino!”[43]. Trata-se
de uma imagem perfeita da
misericordia: Jesus acolhe a peticdo
daquele homem necessitado de
carinho, que reconhece com
simplicidade o mal em sua vida;
perdoa-o, e abre-lhe a porta de
entrada para o céu: “Em verdade te
digo: hoje estaras comigo no
paraiso”[44]. Essa resposta de Jesus
mostra que Ele esperava esse
momento, COomo o0 espera para cada
um de nos uma vez, muitas vezes.
“Jesus acolhia com bondade aos
pecadores. Se pensarmos de modo
humano, o pecador seria um inimigo
de Deus, mas Ele se aproxima deles
com bondade, amava-os e mudava o
seu coracao”[45].

Nossa Senhora estava ao pé da cruz.
Confiados na sua intercessao,



podemos nos dirigir a Deus com Sao
Josemaria, que seguindo uma
inspiracdo divina, rezava: “Adeamus
cum fiducia ad thronum gloriae ut
misericordiam consequamur”[46] —
“Aproximemo-nos, pois,
confiadamente do trono da graga, a
fim de alcancar misericordia”.

Francisco Varo

Tradugdo: Moénica Diez

[1] Ex 33,23.
[2]]0 14, 8
[3]Jo 14, 9

[4] Francisco, BulaMisericordiae
vultus (11-IV-2015), n. 1.

[S] Num 6, 24-26

[6] Cfr. Jo 14,27



[7] Francisco, Homilia, 7-IV-2013. Cfr.
Gn 3,9.

[8] Cfr. Gn 3, 14-21
[9] Cfr.Gn 3, 24
[10] Rom 11, 32
[11] Ex 3, 7-8.

[12] Ex 34, 6. Uma expressao quase
idéntica se repete em varios lugares
da Sagrada Escritura, especialmente
nos Salmos 86(85), 15 e 103 (102), 8.

[13] Sal 86 (85), 15.

[14] Por exemplo em Ex 13,2:
“Consagrar-me-as todo primogénito
(aquele que abre o ventre materno,
réjem) entre os israelitas, tanto
homem como animal: ele serd meu.”

[15] Is 49,15.

[16] Francisco, Audiéncia, 13-1-2016.



[17] Mq 6, 3.

[18] Mq 7,18.

[19] Jr 30,17.

[20] Jr 46,27.

[21] Is 55, 1.

[22] Ex 22, 25-26.

[23] Os 6,6.

[24] Gn 47,29.

[25] Cfr. Rm 11, 29.

[26] Francisco, Audiéncia, 13-1-2016.
[27] Francisco, Discurso, 18-X-2014.

[28] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n°. 93.

[29] S&o Josemaria, Forja, n°. 192.

[30] Is 1,18



[31] Santo Agostinho, Confissoes, X.
23.33.

[32] Francisco, Audiéncia, 13-1-2016.
[33]11]Jo 1,1.
[34] 1]o 1,4.

[35] Joseph Ratzinger, Homilia, Missa
pro eligendo pontifice, 18-1V-2005.

[36] Amigos de Deus, n. 216.
[37] Lc 10, 33-35.

[38] Francisco, Homilia em Santa
Marta, 22-X-2013.

[39] Cfr. Mc 2, 3-12.
[40] Cfr. Lc 7, 11-15.
[41] Cfr. Mt 14, 13-21; 15, 32-39.

[42] Francisco, Misericordiae vultus,
n. 8.

[43] Lc 23, 41-42.



[44] Lc 23, 43.
[45] Francisco, Audiéncia, 20-11-2016.

[46] Cfr. Hb 4, 16.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/a-misericordia-
na-sagrada-escritura/ (15/12/2025)


https://opusdei.org/pt-br/article/a-misericordia-na-sagrada-escritura/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-misericordia-na-sagrada-escritura/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-misericordia-na-sagrada-escritura/

	A Misericórdia na Sagrada Escritura

