
opusdei.org

A Misericórdia na
Sagrada Escritura

Neste editorial da série sobre a
misericórdia, analisam-se as
Escrituras, Palavra de Deus,
onde a misericórdia de Deus é
revelada.

22/08/2016

Dentre os diálogos de Deus com
Moisés, recolhidos no livro do Êxodo,
há uma cena rodeada de mistério,
em que ele pede ao Senhor que lhe
mostre seu rosto. “Me verás por
detrás”, responde, “quanto à minha
face, ela não pode ser vista”[1].



Quando chega a plenitude dos
tempos, Filipe faz esse mesmo pedido
a Jesus, em uma dessas conversas
cheias de confiança que os apóstolos
mantinham com o Mestre: “Senhor,
mostra-nos o Pai”[2]. E a resposta do
Deus encarnado não se faz esperar:
“Aquele que me viu, viu também o
Pai”[3].

Jesus Cristo nos revela o Pai: quando
meditamos os evangelhos é possível
descobrir as características de Deus –
entre elas, e de modo eminente, a sua
misericórdia – plasmadas na
simplicidade das palavras e da vida
de Jesus.

A misericórdia divina, que Deus foi
mostrando ao longo da história do
povo eleito, resplandece no Verbo
encarnado. N’Ele, “rosto da
misericórdia do Pai”,[4] realiza-se
plenamente aquela oração terna que
o Senhor tinha ensinado a Moisés,
para que os sacerdotes abençoassem



os filhos de Israel: “O Senhor te
abençoe e te guarde! O Senhor te
mostre a sua face e conceda-te sua
graça! O Senhor volva o seu rosto
para ti e te dê a paz!”[5]. Em Jesus,
Deus faz brilhar definitivamente seu
rosto sobre nós, concede-nos a paz
que o mundo não pode dar[6].

Um Deus que procura e escuta

A misericórdia de Deus pode ser
vislumbrada desde as primeiras
páginas do Gênesis. Depois do seu
pecado, Adão e Eva se escondem
entre as árvores do jardim, porque
sentem a sua nudez, e não se
atrevem mais a olhar Deus nos olhos.
Mas o Senhor sai imediatamente ao
seu encontro “e naquele momento
começa o exílio longe de Deus, com o
pecado, também já existe a promessa
do regresso, a possibilidade de
regressar a Ele. Imediatamente Deus
pergunta: ‘Adão, onde estás?’ Deus
procura-o.”[7] O Senhor já lhes



anuncia, então, o futuro triunfo
sobre a linhagem da serpente, e,
inclusive, lhes confecciona umas
roupas de peles como manifestação
de que, apesar do pecado, o seu amor
por eles não se extinguiu[8]. Deus
fecha a porta do paraíso às suas
costas[9], mas abre no horizonte a
porta da misericórdia: “Deus
encerrou todos esses homens na
desobediência para usar com todos
de misericórdia”[10].

No livro do Êxodo, o Senhor atua
com decisão para liberar os israelitas
oprimidos. Suas palavras a Moisés no
episódio da sarça ardente se
projetam, como as do Gênesis, por
todos os séculos: “Eu vi, eu vi a
aflição de meu povo que está no
Egito, e ouvi os seus clamores por
causa de seus opressores. Sim, eu
conheço seus sofrimentos. E desci
para livrá-lo da mão dos
egípcios”[11].



Que exemplo para nós, que às vezes
somos lentos para escutar e colocar
em prática o que outros necessitam
de nós! Deus é um Pai bom, que vê a
tribulação de seus filhos e intervém
para dar-lhes a liberdade. Uma vez
passado o mar Vermelho, no marco
solene do Sinai, o Senhor se
manifesta a Moisés como “Deus
compassivo e misericordioso, lento
para a cólera, rico em bondade e em
fidelidade”[12].

Um amor “visceral”

O Salmo 86 repete quase ao pé da
letra essas palavras do Êxodo: “Deus
miserator (rajum) et misericors
(janún), patiens et multae
misericordiae (jésed) et veritatis
(émet) – Deus bondoso e compassivo;
lento para a ira, cheio de clemência e
fidelidade –”[13]. Na sua tradução da
Bíblia para o latim, São Jerônimo
optou por traduzir três conceitos
hebreus com três termos que são



quase sinônimos, derivados da
palavra “misericórdia”.

Realmente, estes conceitos estão
entrelaçados, mas cada um deles
contribui com uns matizes que
convém esmiuçar se queremos
apreciar a realidade da misericórdia
de Deus, que não se expressa
completamente uma só palavra.

O adjetivo rajum (miserator), deriva
de réjem, que significa “ventre,
entranhas, seio materno” e se utiliza
na Bíblia para falar de nascimento de
uma criança[14]. Rajum descreve os
sentimentos de uma mãe pelo ser
que é literalmente carne da sua
carne. “Pode uma mulher esquecer-
se daquele que amamenta? Não ter
ternura pelo fruto de suas
entranhas? E mesmo que ela o
esquecesse, eu não te esqueceria
nunca.”[15] Deus “se enternece por
nós como uma mãe quando pega o
seu filho no colo, desejosa somente



de amar, proteger, ajudar, pronta
para doar tudo, inclusive a si mesma.
Essa é a imagem que este termo
sugere. Um amor, portanto, que se
pode definir, no bom sentido, como
‘visceral’”[16]. Um amor que sofre
especialmente os esquecimentos,
desprezos ou abandonos de seus
filhos – “Povo meu, responde-me, que
te fiz eu, em que te contristei?”[17] – ,
mas que, ao mesmo tempo, está
sempre disposto a perdoá-los e a
passar por cima dessa frieza,
“porque não guarda sua ira para
sempre, e se compraz na
misericórdia”[18]. É um amor que se
compadece pela lamentável situação
em que os filhos possam se encontrar
com o passar dos anos – “Vou
enfaixar tuas chagas e curar tuas
feridas”[19] – , e que não cessa em
seus desejos de recuperá-los se os vê
afastados. É um amor solícito para
proteger os seus filhos se estão sendo
assediados ou perseguidos. “Tu,
porém, Jacó, servo meu, não temas



Israel, não te enchas de pavor! Vou
trazer-te da terra longínqua, e
livrarei tua raça da terra do exílio.
Jacó tornará a viver em segurança,
sem que ninguém mais o
inquiete.”[20] Uma acolhida cordial e
emocionada, receptiva ao mínimo
detalhe de carinho: “Todos vós, que
estais sedentos, vinde à nascente das
águas; vinde comer, vós que não
tendes alimento. Vinde comprar trigo
sem dinheiro, vinho e leite sem
pagar!”[21]. É um amor que nos
ensina a preocupar-nos pelos outros,
a sofrer com os seus sofrimentos e a
alegrar-nos com suas alegrias. A
estar realmente próximos de quem
nos rodeia, com a nossa oração,
interesse, presença... Em resumo,
dando o nosso tempo.

Deus é qualificado também como 
janún (misericors). Este adjetivo, que
pode ser traduzido por “compassivo”,
se deriva da palavra jen, que significa
“graça, favor”: algo que se outorga



por pura benevolência, que vai além
da justiça estrita. Expressa a atitude
de Deus que se reflete em um dos
mandamentos do código da Aliança:
“Se tomares como penhor o manto de
teu próximo, lhe devolverás antes do
pôr-do-sol, porque é a sua única
cobertura, é a veste com que cobre
sua nudez; com que dormirá ele? Se
me invocasse, eu o ouviria, porque
sou misericordioso (janún)”[22].
Trata-se de um mandato inspirado
pela compaixão ao pobre, que não
consegue pagar o que em justiça
deveria: Deus não tolera vê-lo
sofrendo, e, nessa compaixão – que
Deus sabe inspirar aos seus –,abre-se
um caminho à verdadeira justiça:
“porque eu quero o amor mais que
os sacrifícios, e o conhecimento de
Deus mais que os holocaustos”[23].
Quem conhece a Deus de verdade
sabe reconhecer o irmão que sofre.
Se pedirmos ao Senhor esse olhar
compassivo, quantas oportunidades
de servir aos outros descobriremos!



O ano jubilar é uma boa ocasião para
que, junto com outras pessoas,
façamos alguma obra de
misericórdia corporal no lugar em
que nos encontramos.

O Deus fiel que sabe esperar

Esse salmo diz também que o Senhor
é um Deus de muita misericórdia, 
multae misericordiae (jésed),
utilizando, nesse caso, uma palavra
do vocabulário familiar, que se
poderia traduzir literalmente por
“piedade”. Refere-se, acima de tudo,
à bondade própria das relações dos
pais com os filhos, destes com seus
pais, ou dos esposos entre si. Por isso,
quando Jacó, já muito idoso, está a
ponto de morrer, chama a seu filho
José e lhe pede: “(...) promete-me,
com toda a piedade(jésed) e
fidelidade, que não me enterrarás no
Egito”[24]. Ou seja, pede-lhe que se
porte como corresponde a um filho
bom e cumpra esse último desejo de



seu pai. Dizer que Deus é pleno em 
jésed é a mesma coisa que afirmar
que Deus nos olha sempre como seus
filhos: seus dons e sua vocação são
irrevogáveis[25]. “Deste Deus
misericordioso também se diz que é
“lento para a ira”, literalmente, tem
um “longo respiro”, ou seja, o amplo
respiro da longanimidade e da
capacidade de suportar. Deus sabe
esperar, os seus tempos não são os
tempos impacientes dos homens; Ele
é como o sábio agricultor que sabe
esperar, dá tempo à boa semente
para crescer, não obstante o joio (cf. 
Mt 13, 24-30)”[26].

Por último, afirma-se que a
misericórdia do Senhor está
presidida pela abundância de
verdade: et veritatis (émet).
Efetivamente, a misericórdia não é
uma comédia que dissimula as
ofensas e as feridas como se não
tivessem existido: as feridas não se
enfaixam “sem antes serem tratadas



e medicadas”[27], porque se
infeccionariam. O Senhor “é Médico
e cura o nosso egoísmo se deixamos
que sua graça penetre até o fundo da
alma”.[28] Deixar que nos cure
significa reconhecer-nos pecadores,
mostrar-lhe as feridas com a
disposição de colocar os meios
oportunos para tratá-las. “Se alguma
vez cais, filho, acode prontamente à
Confissão e à direção espiritual:
mostra a ferida!, para que te curem a
fundo, para que te tirem todas as
possibilidades de infecção, mesmo
que te doa como numa operação
cirúrgica.”[29]. E então o Senhor
promete que “se vossos pecados
forem escarlates, tornar-se-ão
brancos como a neve! Se forem
vermelhos como a púrpura, ficarão
brancos como a lã!”[30].

Uma relação estável e serena com
Deus e com os outros somente se
pode construir sobre a verdade. A
verdadeira felicidade – escreve Santo



Agostinho, refletindo sobre a nossa
vida na terra e a que nos espera no
céu – é a alegria da verdade, gaudium
de veritate[31]. Viver na verdade é
muito mais que “saber” algumas
coisas. Por isso o termo hebreu émet
significa tanto “verdade” como
“fidelidade”: a pessoa sincera é fiel, e
quem deseja ser fiel ama a verdade.
“Uma ‘lealdade’ sem limites: eis aqui
a última palavra da revelação de
Deus a Moisés. A fidelidade de Deus
nunca falha, porque o Senhor é o
guardião que, como diz o Salmo, não
dorme, mas vela continuamente
sobre nós para levar-nos para a vida:
‘Não permitirá que teu pé
escorregue, teu guardião não dorme,
não dorme nem repousa o guardião
de Israel (...). O Senhor te guarda de
todo o mal, ele guarda a tua alma; o
Senhor guarda tuas entradas e saídas
agora e para sempre (121, 3-4.7-8)’”.
[32]



Resumindo, no Antigo Testamento, a
misericórdia divina é a acolhida
materna e profundamente carinhosa
que o Senhor oferece a quem se
encontra necessitado e reconhece a
verdade de sua situação: suas
debilidades, erros, pecados ou
infidelidades. Deus não somente o
liberta daquilo que carrega sobre ele
e o oprime, mas também o cura e
restaura a sua dignidade de filho.

O rosto da misericórdia do Pai

“O que era desde o princípio, o que
temos ouvido, o que temos visto com
os nossos olhos, o que temos
contemplado e as nossas mãos têm
apalpado no tocante ao Verbo da
vida...”[33]. Essas palavras vibrantes
do apóstolo a quem Jesus amava
chegam até nós com a mesma força
com que foram escritas. Em Jesus, o
apóstolo viu e tocou o amor de Deus
coisa que todos os cristãos podemos



fazer, “para que nossa alegria seja
completa”[34].

Jesus Cristo “é a misericórdia divina
em pessoa: encontrar Cristo significa
encontrar a misericórdia de
Deus”[35]. Por isso, São Josemaria
nos convidava a não nos cansarmos
de saborear “as cenas comoventes
em que o Mestre atua com gestos
divinos e humanos ou relata com
modos de dizer humanos e divinos a
história sublime do perdão, do Amor
ininterrupto que tem pelos seus
filhos”[36].

Cristo é o bom samaritano[37], que
não passa longe de quem padece
qualquer necessidade espiritual ou
material, mas que se comove e põe
remédio à desgraça. “Deus se mistura
com nossas misérias, se aproxima
das nossas feridas e, com suas mãos,
faz com que sejam curadas. Fez-se
homem para ter mãos. É um trabalho
de Jesus, pessoal: um homem



cometeu o pecado, um homem vem
curá-lo”[38]. Toda a vida de Jesus
está cheia de gestos de misericórdia:
perdoa os pecados do paralítico que
descem numa maca pelo teto da casa
em que o Senhor estava[39],
ressuscita e entrega vivo à sua mãe, a
viúva de Naim, o seu filho único [40],
alimenta milagrosamente as
multidões que o seguem para que
não desfaleçam[41]. “O que movia
Jesus era apenas a misericórdia, com
a qual lia no coração dos seus
interlocutores e dava resposta às
necessidades mais autênticas que
tinham”.

Esse amor incondicional do Senhor
chega à sua máxima expressão na
sua Paixão. Aí tudo é perdão aos
homens, paciência diante dos nossos
pecados, palavras sem nenhum sabor
de amargura. Cravado em um
madeiro, comove-se diante da
confissão sincera de um ladrão –
“para nós isto é justo: recebemos o



que mereceram os nossos crimes,
mas este não fez mal algum”[42]– e
imediatamente lhe pede: “Jesus,
lembra-te de mim, quando tiveres
entrado no teu Reino!”[43]. Trata-se
de uma imagem perfeita da
misericórdia: Jesus acolhe a petição
daquele homem necessitado de
carinho, que reconhece com
simplicidade o mal em sua vida;
perdoa-o, e abre-lhe a porta de
entrada para o céu: “Em verdade te
digo: hoje estarás comigo no
paraíso”[44]. Essa resposta de Jesus
mostra que Ele esperava esse
momento, como o espera para cada
um de nós uma vez, muitas vezes.
“Jesus acolhia com bondade aos
pecadores. Se pensarmos de modo
humano, o pecador seria um inimigo
de Deus, mas Ele se aproxima deles
com bondade, amava-os e mudava o
seu coração”[45].

Nossa Senhora estava ao pé da cruz.
Confiados na sua intercessão,



podemos nos dirigir a Deus com São
Josemaria, que seguindo uma
inspiração divina, rezava: “Adeamus
cum fiducia ad thronum gloriae ut
misericordiam consequamur”[46] –
“Aproximemo-nos, pois,
confiadamente do trono da graça, a
fim de alcançar misericórdia”.

Francisco Varo

Tradução: Mônica Diez

[1] Ex 33,23.

[2] Jo 14, 8

[3] Jo 14, 9

[4] Francisco, BulaMisericordiae
vultus (11-IV-2015), n. 1.

[5] Num 6, 24-26

[6] Cfr. Jo 14,27



[7] Francisco, Homilia, 7-IV-2013. Cfr.
Gn 3, 9.

[8] Cfr. Gn 3, 14-21

[9] Cfr. Gn 3, 24

[10] Rom 11, 32

[11] Ex 3, 7-8.

[12] Ex 34, 6. Uma expressão quase
idêntica se repete em vários lugares
da Sagrada Escritura, especialmente
nos Salmos 86(85), 15 e 103 (102), 8.

[13] Sal 86 (85), 15.

[14] Por exemplo em Ex 13,2:
“Consagrar-me-ás todo primogênito
(aquele que abre o ventre materno, 
réjem) entre os israelitas, tanto
homem como animal: ele será meu.”

[15] Is 49,15.

[16] Francisco, Audiência, 13-I-2016.



[17] Mq 6, 3.

[18] Mq 7,18.

[19] Jr 30,17.

[20] Jr 46,27.

[21] Is 55, 1.

[22] Ex 22, 25-26.

[23] Os 6,6.

[24] Gn 47,29.

[25] Cfr. Rm 11, 29.

[26] Francisco, Audiência, 13-I-2016.

[27] Francisco, Discurso, 18-X-2014.

[28] São Josemaria, É Cristo que
passa, nº. 93.

[29] São Josemaria, Forja, nº. 192.

[30] Is 1,18



[31] Santo Agostinho, Confissões, X.
23.33.

[32] Francisco, Audiência, 13-I-2016.

[33] I Jo 1,1.

[34] I Jo 1,4.

[35] Joseph Ratzinger, Homilia, Missa
pro eligendo pontifice, 18-IV-2005.

[36] Amigos de Deus, n. 216.

[37] Lc 10, 33-35.

[38] Francisco, Homilia em Santa
Marta, 22-X-2013.

[39] Cfr. Mc 2, 3-12.

[40] Cfr. Lc 7, 11-15.

[41] Cfr. Mt 14, 13-21; 15, 32-39.

[42] Francisco, Misericordiae vultus,
n. 8.

[43] Lc 23, 41-42.



[44] Lc 23, 43.

[45] Francisco, Audiência, 20-II-2016.

[46] Cfr. Hb 4, 16.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-misericordia-
na-sagrada-escritura/ (15/12/2025)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-misericordia-na-sagrada-escritura/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-misericordia-na-sagrada-escritura/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-misericordia-na-sagrada-escritura/

	A Misericórdia na Sagrada Escritura

