
opusdei.org

“A mim o fizestes”:
as obras de
misericórdia
corporais

Este editorial aborda as obras
de misericórdia corporais que
Jesus recomendou. Um cristão
não pode se desinteressar das
necessidades dos outros,
também dos desconhecidos,
porque é Cristo quem nos pede
ajuda em cada um deles.

02/12/2016



Nosso Deus não se limita a dizer que
nos ama. Ele mesmo nos modelou a
partir do pó da terra[1] “foram as
mãos de Deus as que nos criaram: o
Deus artesão”[2]. Criou-nos à sua
imagem e semelhança, e ainda quis
se fazer “um de nós”[3]: o Verbo fez-
se carne, trabalhou com suas mãos,
carregou toda a miséria dos séculos
sobre as suas costas e quis conservar
as chagas da sua Paixão por toda a
eternidade, como um sinal
permanente de seu amor fiel. Por
tudo isso, nós cristãos não somente
nos chamamos filhos de Deus, mas o
somos[4]: para Deus, e para seus
filhos, o amor “nunca poderá ser
uma palavra abstrata. Por sua
própria natureza é vida concreta:
intenções, atitudes, comportamentos
que se verificam no viver
cotidiano”[5]. São Josemaria nos
prevenia assim perante “a
mentalidade dos que encaram o
cristianismo como um conjunto de
práticas ou atos de piedade, sem



perceberem a sua relação com as
situações da vida de todos os dias,
com a urgência de atender às
necessidades dos outros e de
esforçar-se por remediar as
injustiças. Eu diria que os que têm
essa mentalidade ainda não
compreenderam o que significa que
o Filho de Deus se tenha encarnado,
que tenha assumido corpo, alma e
voz de homem, que tenha
participado do nosso destino até
experimentar o despedaçamento
supremo da morte”[6].

Chamados à misericórdia

No cenário do juízo final que Jesus
apresenta no Evangelho, tanto os
justos como os injustos se perguntam
perplexos, e perguntam ao Senhor,
quando o viram faminto, nu, doente,
e o auxiliaram o deixaram de fazê-
lo[7]. E o Senhor lhes responde: “Em
verdade vos digo que tudo o que
fizestes a um destes meus irmãos



pequenos, a mim o fizestes” (Mt
25,40). Não é apenas uma maneira
bonita de dizer, como se o Senhor
somente nos animasse a lembrar-nos
d’Ele e a seguir seu exemplo de
misericórdia. Jesus diz com
solenidade “em verdade vos digo... a
mim o fizestes”. Ele “se uniu, de certo
modo, com toda a humanidade”[8],
porque levou o amor até o final:
“ninguém tem maior amor do que
aquele que dá a vida por seus
amigos”(Jo 15,13). Ser cristão
significa entrar nessa
incondicionalidade do amor de Deus,
deixar-se cativar pelo “amor sempre
maior de Deus”[9].

Nessa passagem do Evangelho, Jesus
fala de fome, sede, desamparo,
nudez, doença e prisão[10]. As obras
de misericórdia seguem esta mesma
pauta; os Padres da Igreja as
comentaram com frequência e as
desdobraram em obras corporais e
espirituais, obviamente, sem desejar



abarcar todas as situações de
indigência. Com o passar dos séculos,
acrescentou-se às primeiras o dever
de dar sepultura aos defuntos, com a
correspondente obra espiritual: a
oração pelos vivos e defuntos. Vamos
percorrer essas obras nas que a
sabedoria cristã sintetizou nossa
vocação à misericórdia. Porque se
trata de vocação– e vocação
universal –, quando o Senhor diz a
seus discípulos de os tempos: “Sede
misericordiosos como vosso Pai é
misericordioso” (Lc 6,36). As obras de
misericórdia colocam diante de nós
essa chamada. “Seria bonito que as
aprendêsseis de memória – sugeria
recentemente o papa –, assim é mais
fácil realizá-las!” [11].

Solidariedade ao vivo

Quando, ao recordar as obras de
misericórdias corporais, olhamos a
nosso redor, em muitas partes do
mundo constataremos, talvez, em um



primeiro momento que não são
frequentes as situações para exercê-
las. Séculos atrás, a vida humana
estava muito mais exposta às forças
da natureza, à arbitrariedade dos
homens e à fragilidade do corpo.
Hoje, porém, há muitos países nos
que raramente se apresentará – a
não ser em caso de emergências ou
catástrofes naturais –, a necessidade
imediata de sepultar um falecido ou
de dar abrigo a alguém sem teto,
porque a própria organização dos
Estados provê esse serviço. E, no
entanto, não são poucos os lugares
da Terra nos que cada uma dessas
obras de misericórdia pode ser
vivida todos os dias. E, inclusive nos
países mais desenvolvidos,
juntamente com a provisão de
serviços de assistência social, existem
muitas situações de grande
precariedade material: o assim
chamado quarto mundo.



Corresponde a todos nós tomar
consciência destas realidades e
pensar em que medida podemos
contribuir a remediá-las.“É preciso
abrir os olhos, saber olhar ao nosso
redor e reconhecer essas chamadas
que Deus nos dirige através dos que
nos cercam. Não podemos viver de
costas para a multidão, encerrados
no nosso pequeno mundo. Não foi
assim que Jesus viveu. Os Evangelhos
falam-nos muitas vezes da sua
misericórdia, da sua capacidade de
participar da dor e das necessidades
dos outros”[12].

Um primeiro movimento das obras
de misericórdia corporais é a
solidariedade com todos os que
sofrem, ainda que não os
conheçamos:“Não somente nos
preocupamos com os problemas de
cada um, mas nos solidarizamos
plenamente com os outros cidadãos
nas calamidades e desgraças
públicas, que nos afetam do mesmo



modo”[13]. À primeira vista, poderia
parecer que esta atitude é um
sentimento louvável, mas inútil. E,
no entanto, esta solidariedade é o 
húmus no que pode crescer com
força a misericórdia. Do latim 
solidum, solidariedade denota a
convicção de pertencer a um todo, de
modo que percebemos como
próprias as vicissitudes dos outros.
Ainda que o termo tem já sentido em
um nível meramente humano, para
um cristão adquire toda a sua força.
“Já não vos pertenceis”, diz São Paulo
aos Coríntios (1 Cor 6,19). A
afirmação poderia inquietar ao
homem contemporâneo, como uma
ameaça à sua autonomia. E, no
entanto, o que nos diz é
simplesmente, em expressão
frequente entre os últimos pontífices,
que a humanidade, e em particular a
Igreja, é uma “grande família”[14].

“Mantende o amor fraterno...
Lembrai-vos dos encarcerados, como



se estivésseis na prisão com eles, e
dos que sofrem, pois também vós
viveis em um corpo” (Hb 13,1-3).
Ainda que não seja possível estar a
par das moléstias de cada homem,
nem remediar materialmente todos
esses problemas, um cristão não se
desinteressa deles, porque ama-os
com o coração de Deus: Ele “é maior
que nosso coração e conhece tudo” (1
Jo 3,20).

Quando na Santa Missa pedimos ao
Pai que “alimentando-nos com o
Corpo e Sangue do vosso Filho
sejamos repletos do Espírito Santo e
nos tornemos em Cristo um só corpo
e um só espírito”[15], olhamos a
plenitude do que já é uma realidade
que cresce silenciosamente, “como
um bosque, onde as boas árvores
trazem solidariedade, comunhão,
confiança, apoio, segurança,
sobriedade feliz, amizade”<[16].



A solidariedade, falando em termos
cristãos, se concretiza, em primeiro
lugar, na oração pelos que sofrem,
ainda que não os conheçamos.Na
maior parte das vezes não veremos
os frutos dessa oração, feita também
de trabalho e sacrifício, mas estamos
convencidos de que “tudo isso dá
voltas pelo mundo como uma força
de vida”[17]. Por isso mesmo, o
missal romano oferece um grande
número de missas por várias
necessidades, relacionadas ao objeto
de todas as obras de misericórdia. A
oração dos fiéis, no final da liturgia
da Palavra, desperta também em nós
“o desvelo por todas as igrejas” e por
todos os homens, de modo que
possamos chegar a dizer com São
Paulo: “Quem desfalece sem que eu
desfaleça? Quem tem um tropeço
sem que eu me abrase de dor?” (2
Cor 12,28-29).

A solidariedade também se desdobra
em “simples gestos cotidianos, em



que quebramos a lógica da violência,
do aproveitamento, do egoísmo”,
perante o “mundo do consumo
exacerbado”, que é, ao mesmo
tempo, “o mundo dos maus tratos da
vida em todas as suas formas”[18].
Antigamente, era costume em muitas
famílias beijar o pão quando caía no
chão. Reconhecia-se assim o trabalho
que supunha obter o alimento, e
agradecia-se a possibilidade de ter
algo para se colocar na boca. “Dar de
comer ao faminto” pode ser
concretizado em comer o que nos
servem, em evitar caprichos
desnecessários, em aproveitar com
criatividade as sobras de comida.
“Dar de beber ao sedento” talvez nos
levará a evitar o desperdício
desnecessário de água que, em tantos
lugares é um bem bastante
escasso[19]. “Vestir o que está nu” se
concretizará também em cuidar a
roupa, herdá-la de uns irmãos a
outros, não querer andar na última
moda, etc. Dessas pequenas –ou não



tão pequenas – renúncias poderão
sair esmolas para dar alegrias aos
mais necessitados, como ensinava
São Josemaria aos rapazes de São
Rafael ou também donativos para ir
ao encontro de emergências
humanitárias. Faz alguns meses, o
Papa nos dizia a propósito disso que,
“se o jubileu não atinge o bolso, não é
um verdadeiro jubileu”[20].

Hospitalidade: não abandonar o
fraco

Os pais, em primeiro lugar, com seu
exemplo, podem fazer muito para
“ensinar seus filhos a viver dessa
forma” (...). “Ensiná-los a superar o
egoísmo e a empregar parte do seu
tempo com generosidade a serviço
dos menos afortunados, participando
em tarefas adequadas para sua
idade, nas que se manifeste um afã
de solidariedade humana e
divina[21] . Como a caridade é
ordenada – porque seria falsa a



daquela pessoa que se empenhasse
por ajudar os que vivem longe e
ignorasse os que a rodeiam–, essa
superação do egoísmo começa no
próprio lar. Todos, da criança ao
ancião, temos que aprender a
levantar o olhar para descobrir as
pequenas indigências cotidianas de
quem vive conosco. Particularmente,
é necessário acompanhar aos
familiares e amigos que sofrem
doenças, sem considerar suas
moléstias como uma distorção para a
que é necessário encontrar soluções
meramente técnicas. “Não me
rejeites na minha velhice; não me
abandones quando se vão as minhas
forças … ” (Sal 71,9). É o clamor do
idoso, que teme o esquecimento e o
desprezo[22]. Muitos são os avanços
da ciência que permitem melhorar as
condições dos doentes, mas nenhum
deles pode substituir a aproximação
humana de quem, em lugar de ver
neles um peso, reconhece “Cristo que
passa”, Cristo que precisa que



cuidemos d'Ele.“Os doentes são
Ele”[23]escreveu São Josemaria, em
expressão audaz que reflete a
chamada exigente do Senhor: “em
verdade vos digo… a mim o fizestes”
(Mt 25,40).

“Quando te vimos doente ou na
prisão e te visitamos?”. Algumas
vezes pode custar enxergar Deus
atrás da pessoa que sofre, porque ela
está de mau humor ou chateada, ou
por ser exigente ou egoísta. Mas a
pessoa doente, precisamente pela sua
fraqueza, faz-se ainda mais
merecedora desse amor. Um
resplendor divino ilumina as feições
do homem doente, que se parece com
Cristo crucificado tão desfigurado
que “não há nele parecer nem
formosura que atraia os olhares, nem
beleza que agrade” (Is 53,2).

O atendimento aos doentes requer
boa dose de paciência e de
generosidade com o nosso tempo,



especialmente quando se tratam de
doenças que se prolongam com o
tempo. O Bom Samaritano,“da
mesma forma, tinha os seus
compromissos e coisas que
fazer[24].Mas quem, como ele, faz
desse atendimento uma tarefa
necessária, sem se refugiar na frieza
de soluções que, no fim das contas,
nada mais são que descartar a quem
já humanamente mal pode
contribuir, o Senhor lhes diz:“se
compreendeis isto e o fazeis, sereis
bem-aventurados” (Jo 13,17).Deus
reserva uma acolhida cheia de
ternura a quem soube cuidar dos
fracos: “vinde, benditos de meu
Pai” (Mt 25,34).

“A grandeza da humanidade –
escreveu Bento XVI – determina‐se
essencialmente na relação com o
sofrimento e com quem sofre. Isso
vale tanto para o indivíduo como
para a sociedade. Uma sociedade que
não consegue aceitar os que sofrem e



não é capaz de contribuir, mediante
a compaixão, para fazer com que o
sofrimento seja compartilhado e
assumido mesmo interiormente é
uma sociedade cruel e
desumana[25]. Por isso, os doentes
nos devolvem a humanidade que é
atropelada pelo ritmo agitado do
mundo: lembram-nos que as pessoas
são mais importantes que as coisas, o
ser é mais importante que a
função.Algumas pessoas, porque
Deus as levou por esse caminho ou
porque o escolheram para si, acabam
dedicando uma parte importante de
seus dias a cuidar de quem sofre,
sem esperar que ninguém reconheça
sua tarefa. Ainda que não figurem
nos roteiros turísticos, são parte de
um autêntico patrimônio da
humanidade, porque ensinam a todos
que estamos no mundo para
cuidar[26]: esse é o sentido perene da
hospitalidade e da acolhida.



Raramente teremos que enterrar um
defunto, mas podemos acompanhá-lo
e a seus familiares em seus últimos
momentos. Por isso, a participação
em um velório ou enterro é sempre
algo mais que uma regra social. Se
aprofundamos nesses gestos,
veremos que demonstram o espírito
de uma genuína humanidade, que se
abre à eternidade. “Também nesse
caso a misericórdia dá a paz a quem
parte e a quem fica. Faz-nos sentir
que Deus é maior que a morte e que,
se permanecemos n'Ele, inclusive a
última separação será um “até
breve”[27].

Criatividade: trabalhar com o que
temos

Famílias que emigram fugindo da
guerra, pessoas desempregadas,
“prisioneiros das novas escravidões
da sociedade moderna”[28] como a
dependência química, o hedonismo,
o vício do jogo... São muitas as



necessidades materiais que podemos
detectar à nossa volta. Podemos
pensar que não sabemos por onde ou
como começar. E, no entanto, a
experiência demonstra que muitas
pequenas iniciativas, dirigidas a
resolver alguma carência de nosso
ambiente mais próximo, iniciadas
com o que se tem, e com quem se
possa – a maior parte das vezes com
mais bom humor e criatividade do
que tempo, recursos econômicos ou
facilidades oferecidas pelas
organizações públicas –, acabam
fazendo muito bem porque a
gratuidade gera um agradecimento
que é motor para novas iniciativas: a
misericórdia encontra
misericórdia[29], contagia. Cumpre-
se a parábola evangélica do grão de
mostarda: “É esta a menor de todas
as sementes, mas, quando cresce,
torna-se um arbusto maior que todas
as hortaliças, de sorte que os
pássaros vêm aninhar-se em seus
ramos” (Mt 13,32).



As necessidades de cada lugar e as
possibilidades de cada um são muito
variadas. O melhor é apostar em algo
que esteja ao alcance da mão, e pôr-
se a trabalhar. Muitas vezes, com
menos tempo do que pensaríamos,
veremos que se abrem portas que
pareciam definitivamente fechadas.E
então, chega-se aos encarcerados, aos
prisioneiros de tantos vícios, que se
encontram abandonados como em
um esgoto de um mundo que os
descartou quando se quebraram.

Algumas pessoas, por exemplo,
podem estar sobrecarregadas de
trabalho e, embora pensem que não
têm tempo para estas atividades,
descobrem como redirecionar parte
de seus esforços para instituições que
ocupem outros e os arranquem do
buraco de quem está na vida sem
rumo. Sinergias aparecem:alguém
ocupa pouco tempo mas utiliza sua
capacidade de gestão, suas relações...
outro, com menos capacidade de



organizar, colabora com horas de
trabalho. Para os aposentados, por
exemplo, abre-se o panorama de
uma segunda juventude, em que
podem transmitir muito de sua
experiência da vida:
“independentemente de seu grau de
instrução ou de riqueza, todas as
pessoas têm algo com o que
contribuir na construção de uma
civilização mais justa e fraterna. De
modo concreto, creio que todos
podem aprender muito do exemplo
de generosidade e de solidariedade
das pessoas mais simples; essa
sabedoria generosa que sabe colocar
mais “água no feijão” de que nosso
mundo está tão necessitado”[30].

* * *

Evocando seus primeiros anos de
sacerdote em Madri, nosso Padre
lembrava como se dirigia àqueles
bairros extremos “para enxugar
lágrimas, ajudar aos que



necessitavam ajuda, a tratar com
carinho as crianças, os velhos e os
doentes; e recebia muita
correspondência de afeto..., e alguma
ou outra pedrada”[31]. E pensava nas
iniciativas que hoje, junto a tantas
outras promovidas pelos cristãos e
por outras pessoas, são uma
realidade em muitos lugares do
mundo; e que têm que seguir
crescendo “quasi fluvium pacis, como
um rio de paz”[32]: “Hoje para mim
isto é um sonho, um sonho bendito,
que vivo em tantos bairros extremos
de cidades grandes, onde cuidamos
das pessoas com carinho, olhando-as
nos olhos, de frente, porque todos
somos iguais”[33].

Carlos Ayxelá

[1] Cfr. Gen 3,7; Sb 7,1.



[2]Francisco, Homilia em Santa
Marta, 12-XI-2013.

[3]Conc. Vat. II, Const. past. Gaudium
et spes (7-XII-1965), 22.

[4]Cfr. 1 Jo 3,1.

[5]Francisco, Bula Misericordiae
vultus (11-IV-2015), 9.

[6]São Josemaria, É Cristo que passa,
98.

[7]Cfr. Mt 25,36.44

[8]Conc. Vat. II,Gaudium et spes, 22.

[9]Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), 6; Cfr. São João
Paulo II, Enc. Redemptor hominis (4-
III-1979),9.

[10]Cfr. Mt 25,35-36.

[11]Francisco, Angelus, 13-III-2016

[12]É Cristo que passa, 146.



[13]Carta 14-II-1950, 20; citado por
Burkhart, E.; López, J., Vida cotidiana
y santidade em la enseñanza de San
Josemaria, II, Rialp, Madrid 2011, pg.
314.

[14]Cfr., por exemplo, Bv. Paulo VI, 
Mensagem à Assembleia Geral das
Nações Unidas, 24-V-1978; S. João
Paulo II, Enc. Dives in mesericordia
(30-XI-1980) 4, 12; Bento XVI, 
Mensagem para a XLI Jornada
Mundial da Paz, 8-XII-2007.

[15]Missal Romano, Oração
Eucarística III.

[16]Francisco, Discurso, 28-XI-2014.

[17]Francisco, Evangelii gaudium,
279.

[18]Francisco, Enc. Laudato si’(24-
V-2015), 230.

[19]Cfr. Ibidem, 27-31.

[20]Francisco, Audiência, 10-II-2016.



[21]Questões Atuais do Cristianismo,
111.

[22]Francisco, Ex. Ap. Amoris laetitia
(19-III-2016), 191.

[23] São Josemaria, Caminho, 419.

[24] Francisco, Audiência, 27-IV-2016.

[25]Bento XVI, Enc. Spe Salvi (30-
XI-2007), 38.

[26]Cfr. Francisco, Evangelii gaudium,
209

[27]Francisco, Audiência, 10-IX-2014.

[28] Francisco, Misericordiae vultus,
16.

[29]Cfr. Mt. 5,7.

[30]Francisco, Mensagem por vídeo,
1-I-2015.

[31]São Josemaria, anotações de uma
reunião de família, 1-X-1967 (Citado



em S.Bernal, Perfil do Fundador do
Opus Dei; Quadrante, São Paulo,
1980).

[32]Is 66,12 (Vulg)

[33]São Josemaria, anotações de uma
reunião de família, 1-X-1967.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-mim-o-
fizestes-as-obras-de-misericordia-

corporais/ (17/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-mim-o-fizestes-as-obras-de-misericordia-corporais/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mim-o-fizestes-as-obras-de-misericordia-corporais/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mim-o-fizestes-as-obras-de-misericordia-corporais/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mim-o-fizestes-as-obras-de-misericordia-corporais/

	“A mim o fizestes”: as obras de misericórdia corporais

