opusdei.org

“A mim o fizestes”:
as obras de
misericordia
corporais

Este editorial aborda as obras
de misericordia corporais que
Jesus recomendou. Um cristao
nao pode se desinteressar das
necessidades dos outros,
também dos desconhecidos,
porque é Cristo quem nos pede
ajuda em cada um deles.

02/12/2016



Nosso Deus ndo se limita a dizer que
nos ama. Ele mesmo nos modelou a
partir do po da terra[1] “foram as
maos de Deus as que nos criaram: o
Deus artesdo”[2]. Criou-nos a sua
imagem e semelhanca, e ainda quis
se fazer “um de n6s”[3]: o Verbo fez-
se carne, trabalhou com suas maos,
carregou toda a miséria dos séculos
sobre as suas costas e quis conservar
as chagas da sua Paixdo por toda a
eternidade, como um sinal
permanente de seu amor fiel. Por
tudo isso, nés cristdaos ndo somente
nos chamamos filhos de Deus, mas o
somos[4]: para Deus, e para seus
filhos, 0 amor “nunca podera ser
uma palavra abstrata. Por sua
propria natureza é vida concreta:
intencoes, atitudes, comportamentos
que se verificam no viver
cotidiano”[5]. S&o Josemaria nos
prevenia assim perante “a
mentalidade dos que encaram o
cristianismo como um conjunto de
praticas ou atos de piedade, sem



perceberem a sua relagdo com as
situacoes da vida de todos os dias,
com a urgéncia de atender as
necessidades dos outros e de
esforcar-se por remediar as
injusticas. Eu diria que os que tém
essa mentalidade ainda nédo
compreenderam o que significa que
o Filho de Deus se tenha encarnado,
que tenha assumido corpo, alma e
voz de homem, que tenha
participado do nosso destino até
experimentar o despedacamento
supremo da morte”[6].

Chamados a misericordia

No cenario do juizo final que Jesus
apresenta no Evangelho, tanto os
justos como os injustos se perguntam
perplexos, e perguntam ao Senhor,
quando o viram faminto, nu, doente,
e 0 auxiliaram o deixaram de fazé-
lo[7]. E o Senhor lhes responde: “Em
verdade vos digo que tudo o que
fizestes a um destes meus irmaos



pequenos, a mim o fizestes” (Mt
25,40). Nao é apenas uma maneira
bonita de dizer, como se o Senhor
somente nos animasse a lembrar-nos
d’Ele e a seguir seu exemplo de
misericordia. Jesus diz com
solenidade “em verdade vos digo... a
mim o fizestes”. Ele “se uniu, de certo
modo, com toda a humanidade”[8],
porque levou o amor até o final:
“ninguém tem maior amor do que
aquele que da a vida por seus
amigos”(Jo 15,13). Ser cristdo
significa entrar nessa
incondicionalidade do amor de Deus,
deixar-se cativar pelo “amor sempre
maior de Deus”[9].

Nessa passagem do Evangelho, Jesus
fala de fome, sede, desamparo,
nudez, doenca e prisdo[10]. As obras
de misericordia seguem esta mesma
pauta; os Padres da Igreja as
comentaram com frequéncia e as
desdobraram em obras corporais e
espirituais, obviamente, sem desejar



abarcar todas as situacoes de
indigéncia. Com o passar dos séculos,
acrescentou-se as primeiras o dever
de dar sepultura aos defuntos, com a
correspondente obra espiritual: a
oracdo pelos vivos e defuntos. Vamos
percorrer essas obras nas que a
sabedoria crista sintetizou nossa
vocacdo a misericordia. Porque se
trata de vocacdo- e vocacao
universal —, quando o Senhor diz a
seus discipulos de os tempos: “Sede
misericordiosos como vosso Pai é
misericordioso” (Lc 6,36). As obras de
misericordia colocam diante de nos
essa chamada. “Seria bonito que as
aprendésseis de memadria — sugeria
recentemente o papa —, assim € mais
facil realiza-las!” [11].

Solidariedade ao vivo

Quando, ao recordar as obras de
misericordias corporais, olhamos a
nosso redor, em muitas partes do
mundo constataremos, talvez, em um



primeiro momento que ndo sao
frequentes as situacdes para exercé-
las. Séculos atras, a vida humana
estava muito mais exposta as forcas
da natureza, a arbitrariedade dos
homens e a fragilidade do corpo.
Hoje, porém, ha muitos paises nos
que raramente se apresentara — a
ndo ser em caso de emergéncias ou
catastrofes naturais —, a necessidade
imediata de sepultar um falecido ou
de dar abrigo a alguém sem teto,
porque a propria organizacado dos
Estados prové esse servico. E, no
entanto, ndo sdo poucos os lugares
da Terra nos que cada uma dessas
obras de misericordia pode ser
vivida todos os dias. E, inclusive nos
paises mais desenvolvidos,
juntamente com a provisao de
servicos de assisténcia social, existem
muitas situacdes de grande
precariedade material: o assim
chamado quarto mundo.



Corresponde a todos nos tomar
consciéncia destas realidades e
pensar em que medida podemos
contribuir a remedia-las.“E preciso
abrir os olhos, saber olhar ao nosso
redor e reconhecer essas chamadas
que Deus nos dirige através dos que
nos cercam. Nao podemos viver de
costas para a multiddo, encerrados
no nosso pequeno mundo. Nao foi
assim que Jesus viveu. Os Evangelhos
falam-nos muitas vezes da sua
misericordia, da sua capacidade de
participar da dor e das necessidades
dos outros”[12].

Um primeiro movimento das obras
de misericordia corporais € a
solidariedade com todos os que
sofrem, ainda que nao os
conhecamos:“Ndo somente nos
preocupamos com os problemas de
cada um, mas nos solidarizamos
plenamente com os outros cidaddos
nas calamidades e desgracas
publicas, que nos afetam do mesmo



modo”[13]. A primeira vista, poderia
parecer que esta atitude é um
sentimento louvavel, mas inutil. E,
no entanto, esta solidariedade é o
htimus no que pode crescer com
forca a misericordia. Do latim
solidum, solidariedade denota a
conviccdo de pertencer a um todo, de
modo que percebemos como
proprias as vicissitudes dos outros.
Ainda que o termo tem ja sentido em
um nivel meramente humano, para
um cristdo adquire toda a sua forga.
“Ja ndo vos pertenceis”, diz Sdo Paulo
aos Corintios (1 Cor 6,19). A
afirmacdo poderia inquietar ao
homem contemporaneo, como uma
ameaca a sua autonomia. E, no
entanto, o que nos diz é
simplesmente, em expressao
frequente entre os ultimos pontifices,
que a humanidade, e em particular a
Igreja, é uma “grande familia”[14].

“Mantende o amor fraterno...
Lembrai-vos dos encarcerados, como



se estivésseis na prisdo com eles, e
dos que sofrem, pois também vas
viveis em um corpo” (Hb 13,1-3).
Ainda que nao seja possivel estar a
par das moléstias de cada homem,
nem remediar materialmente todos
esses problemas, um cristdo néo se
desinteressa deles, porque ama-os
com o coracdo de Deus: Ele “é maior
que nosso coracgdo e conhece tudo” (1
Jo 3,20).

Quando na Santa Missa pedimos ao
Pai que “alimentando-nos com o
Corpo e Sangue do vosso Filho
sejamos repletos do Espirito Santo e
nos tornemos em Cristo um s corpo
e um so espirito”[15], olhamos a
plenitude do que ja é uma realidade
que cresce silenciosamente, “como
um bosque, onde as boas arvores
trazem solidariedade, comunhao,
confianca, apoio, seguranca,
sobriedade feliz, amizade”<[16].



A solidariedade, falando em termos
cristaos, se concretiza, em primeiro
lugar, na oracgao pelos que sofrem,
ainda que ndo os conhecamos.Na
maior parte das vezes ndo veremos
os frutos dessa oracdo, feita também
de trabalho e sacrificio, mas estamos
convencidos de que “tudo isso da
voltas pelo mundo como uma forca
de vida”[17]. Por isso mesmo, 0
missal romano oferece um grande
numero de missas por varias
necessidades, relacionadas ao objeto
de todas as obras de misericordia. A
oracao dos fiéis, no final da liturgia
da Palavra, desperta também em nds
“o0 desvelo por todas as igrejas” e por
todos os homens, de modo que
possamos chegar a dizer com Sao
Paulo: “Quem desfalece sem que eu
desfaleca? Quem tem um tropeco
sem que eu me abrase de dor?” (2
Cor 12,28-29).

A solidariedade também se desdobra
em “simples gestos cotidianos, em



que quebramos a l6gica da violéncia,
do aproveitamento, do egoismo”,
perante o “mundo do consumo
exacerbado”, que é, a0 mesmo
tempo, “o mundo dos maus tratos da
vida em todas as suas formas”[18].
Antigamente, era costume em muitas
familias beijar o pdo quando caia no
chao. Reconhecia-se assim o trabalho
que supunha obter o alimento, e
agradecia-se a possibilidade de ter
algo para se colocar na boca. “Dar de
comer ao faminto” pode ser
concretizado em comer o que nos
servem, em evitar caprichos
desnecessarios, em aproveitar com
criatividade as sobras de comida.
“Dar de beber ao sedento” talvez nos
levara a evitar o desperdicio
desnecessario de agua que, em tantos
lugares é um bem bastante
escasso[19]. “Vestir o que esta nu” se
concretizara também em cuidar a
roupa, herda-la de uns irmdos a
outros, ndo querer andar na ultima
moda, etc. Dessas pequenas —ou nao



tdo pequenas - renuncias poderao
sair esmolas para dar alegrias aos
mais necessitados, como ensinava
Sdo Josemaria aos rapazes de Sao
Rafael ou também donativos para ir
ao encontro de emergéncias
humanitdrias. Faz alguns meses, o
Papa nos dizia a proposito disso que,
“se 0 jubileu ndo atinge o bolso, néo é
um verdadeiro jubileu”[20].

Hospitalidade: ndo abandonar o
fraco

Os pais, em primeiro lugar, com seu
exemplo, podem fazer muito para
“ensinar seus filhos a viver dessa
forma” (...). “Ensina-los a superar o
egoismo e a empregar parte do seu
tempo com generosidade a servico
dos menos afortunados, participando
em tarefas adequadas para sua
idade, nas que se manifeste um afa
de solidariedade humana e
divina[21] . Como a caridade é
ordenada — porque seria falsa a



daquela pessoa que se empenhasse
por ajudar os que vivem longe e
ignorasse os que a rodeiam-, essa
superacdo do egoismo comeca no
proprio lar. Todos, da crianca ao
ancido, temos que aprender a
levantar o olhar para descobrir as
pequenas indigéncias cotidianas de
quem vive conosco. Particularmente,
€ necessario acompanhar aos
familiares e amigos que sofrem
doencas, sem considerar suas
moléstias como uma distorc¢do para a
que € necessario encontrar solugoes
meramente técnicas. “Ndo me
rejeites na minha velhice; ndo me
abandones quando se vao as minhas
forcas ... ” (Sal 71,9). E o clamor do
idoso, que teme o esquecimento e 0
desprezo[22]. Muitos sdo0 0s avancgos
da ciéncia que permitem melhorar as
condic¢Oes dos doentes, mas nenhum
deles pode substituir a aproximacao
humana de quem, em lugar de ver
neles um peso, reconhece “Cristo que
passa”, Cristo que precisa que



cuidemos d'Ele.“Os doentes sao
Ele”[23]escreveu Sdo Josemaria, em
expressdo audaz que reflete a
chamada exigente do Senhor: “em
verdade vos digo... a mim o fizestes”
(Mt 25,40).

“Quando te vimos doente ou na
prisdo e te visitamos?”. Algumas
vezes pode custar enxergar Deus
atrads da pessoa que sofre, porque ela
esta de mau humor ou chateada, ou
por ser exigente ou egoista. Mas a
pessoa doente, precisamente pela sua
fraqueza, faz-se ainda mais
merecedora desse amor. Um
resplendor divino ilumina as fei¢Ges
do homem doente, que se parece com
Cristo crucificado tao desfigurado
que “ndo ha nele parecer nem
formosura que atraia os olhares, nem
beleza que agrade” (Is 53,2).

O atendimento aos doentes requer
boa dose de paciéncia e de
generosidade com 0 nosso tempo,



especialmente quando se tratam de
doencas que se prolongam com o
tempo. O Bom Samaritano,“da
mesma forma, tinha os seus
compromissos e coisas que
fazer[24].Mas quem, como ele, faz
desse atendimento uma tarefa
necessaria, sem se refugiar na frieza
de solucdes que, no fim das contas,
nada mais sdo que descartar a quem
jd@ humanamente mal pode
contribuir, o Senhor lhes diz:“se
compreendeis isto e o fazeis, sereis
bem-aventurados” (Jo 13,17).Deus
reserva uma acolhida cheia de
ternura a quem soube cuidar dos
fracos: “vinde, benditos de meu

Pai” (Mt 25,34).

“A grandeza da humanidade -
escreveu Bento XVI — determina-se
essencialmente na relacdo com o
sofrimento e com quem sofre. Isso
vale tanto para o individuo como
para a sociedade. Uma sociedade que
ndo consegue aceitar os que sofrem e



ndo é capaz de contribuir, mediante
a compaixdo, para fazer com que o
sofrimento seja compartilhado e
assumido mesmo interiormente é
uma sociedade cruel e
desumanal25]. Por isso, os doentes
nos devolvem a humanidade que é
atropelada pelo ritmo agitado do
mundo: lembram-nos que as pessoas
sdo mais importantes que as coisas, 0
ser é mais importante que a
funcdo.Algumas pessoas, porque
Deus as levou por esse caminho ou
porque o escolheram para si, acabam
dedicando uma parte importante de
seus dias a cuidar de quem sofre,
sem esperar que ninguém reconheca
sua tarefa. Ainda que ndo figurem
nos roteiros turisticos, sao parte de
um auténtico patriménio da
humanidade, porque ensinam a todos
que estamos no mundo para
cuidar[26]: esse é o sentido perene da
hospitalidade e da acolhida.



Raramente teremos que enterrar um
defunto, mas podemos acompanha-lo
e a seus familiares em seus ultimos
momentos. Por isso, a participacao
em um veldrio ou enterro é sempre
algo mais que uma regra social. Se
aprofundamos nesses gestos,
veremos que demonstram o espirito
de uma genuina humanidade, que se
abre a eternidade. “Também nesse
caso a misericordia da a paz a quem
parte e a quem fica. Faz-nos sentir
que Deus é maior que a morte e que,
se permanecemos n'Ele, inclusive a
ultima separacdo serd um “até
breve”[27].

Criatividade: trabalhar com o que
temos

Familias que emigram fugindo da
guerra, pessoas desempregadas,
“prisioneiros das novas escraviddes
da sociedade moderna”[28] como a
dependéncia quimica, o hedonismo,
o vicio do jogo... Sdo muitas as



necessidades materiais que podemos
detectar a nossa volta. Podemos
pensar que ndo sabemos por onde ou
como comecar. E, no entanto, a
experiéncia demonstra que muitas
pequenas iniciativas, dirigidas a
resolver alguma caréncia de nosso
ambiente mais proximo, iniciadas
com O que se tem, e com quem se
possa —a maior parte das vezes com
mais bom humor e criatividade do
que tempo, recursos econdémicos ou
facilidades oferecidas pelas
organizacoes publicas —, acabam
fazendo muito bem porque a
gratuidade gera um agradecimento
que é motor para novas iniciativas: a
misericordia encontra
misericordia[29], contagia. Cumpre-
se a parabola evangélica do grdo de
mostarda: “F esta a menor de todas
as sementes, mas, quando cresce,
torna-se um arbusto maior que todas
as hortalicas, de sorte que os
passaros vém aninhar-se em seus
ramos” (Mt 13,32).



As necessidades de cada lugar e as
possibilidades de cada um sdo muito
variadas. O melhor é apostar em algo
que esteja ao alcance da mao, e por-
se a trabalhar. Muitas vezes, com
menos tempo do que pensariamos,
veremos que se abrem portas que
pareciam definitivamente fechadas.E
entdo, chega-se aos encarcerados, aos
prisioneiros de tantos vicios, que se
encontram abandonados como em
um esgoto de um mundo que 0s
descartou quando se quebraram.

Algumas pessoas, por exemplo,
podem estar sobrecarregadas de
trabalho e, embora pensem que néo
tém tempo para estas atividades,
descobrem como redirecionar parte
de seus esforc¢os para institui¢oes que
ocupem outros e os arranquem do
buraco de quem estd na vida sem
rumo. Sinergias aparecem:alguém
ocupa pouco tempo mas utiliza sua
capacidade de gestdo, suas relagoes...
outro, com menos capacidade de



organizar, colabora com horas de
trabalho. Para os aposentados, por
exemplo, abre-se o panorama de
uma segunda juventude, em que
podem transmitir muito de sua
experiéncia da vida:
“independentemente de seu grau de
instrucdo ou de riqueza, todas as
pessoas tém algo com o que
contribuir na construcdo de uma
civilizacdo mais justa e fraterna. De
modo concreto, creio que todos
podem aprender muito do exemplo
de generosidade e de solidariedade
das pessoas mais simples; essa
sabedoria generosa que sabe colocar
mais “agua no feijdo” de que nosso
mundo esta tdo necessitado”[30].

kK 3k

Evocando seus primeiros anos de
sacerdote em Madri, nosso Padre
lembrava como se dirigia aqueles
bairros extremos “para enxugar
lagrimas, ajudar aos que



necessitavam ajuda, a tratar com
carinho as criancas, os velhos e os
doentes; e recebia muita
correspondéncia de afeto..., e alguma
ou outra pedrada”[31]. E pensava nas
iniciativas que hoje, junto a tantas
outras promovidas pelos cristaos e
por outras pessoas, sdo uma
realidade em muitos lugares do
mundo; e que tém que seguir
crescendo “quast fluvium pacis, como
um rio de paz”[32]: “Hoje para mim
isto € um sonho, um sonho bendito,
que vivo em tantos bairros extremos
de cidades grandes, onde cuidamos
das pessoas com carinho, olhando-as
nos olhos, de frente, porque todos
somos iguais”[33].

Carlos Ayxela

[1] Cfr. Gen 3,7; Sb 7,1.



[2]Francisco, Homilia em Santa
Marta, 12-X1-2013.

[3]Conc. Vat. II, Const. past. Gaudium
et spes (7-X11-1965), 22.

[4]Cfr. 1 Jo 3,1.

[5]Francisco, Bula Misericordiae
vultus (11-1V-2015), 9.

[6]Sd0 Josemaria, E Cristo que passa,
98.

[7]1Cfr. Mt 25,36.44
[8]Conc. Vat. II,Gaudium et spes, 22.

[9]Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-X1-2013), 6; Cfr. Sdo Jodo
Paulo II, Enc. Redemptor hominis (4-
I11-1979),9.

[10]Cfr. Mt 25,35-36.
[11]Francisco, Angelus, 13-11I-2016

[12]E Cristo que passa, 146.



[13]Carta 14-11-1950, 20; citado por
Burkhart, E.; Lopez, J., Vida cotidiana
y santidade em la ensefianza de San
Josemaria, 11, Rialp, Madrid 2011, pg.
314.

[14]Cfr., por exemplo, Bv. Paulo VI,
Mensagem a Assembleia Geral das
Nacgdes Unidas, 24-V-1978; S. Jodo
Paulo II, Enc. Dives in mesericordia
(30-X1-1980) 4, 12; Bento XVI,
Mensagem para a XLI Jornada
Mundial da Paz, 8-X11-2007.

[15]Missal Romano, Oragao
Eucaristica III.

[16]Francisco, Discurso, 28-XI-2014.

[17]Francisco, Evangelii gaudium,
279.

[18]Francisco, Enc. Laudato si’(24-
V-2015), 230.

[19]Cfr. Ibidem, 27-31.

[20]Francisco, Audiéncia, 10-1I-2016.



PlQuestdes Atuais do Cristianismo,
111.

“2Francisco, Ex. Ap. Amoris laetitia
(19-111-2016), 191.

3 S50 Josemaria, Caminho, 419.
241 Francisco, Audiéncia, 27-1V-2016.

“IBento XVI, Enc. Spe Salvi (30-
X1-2007), 38.

Pelcfr, Francisco, Evangelii gaudium,
209

7 Francisco, Audiéncia, 10-1X-2014.

281 Francisco, Misericordiae vultus,
16.

[29]Cfr. Mt. 5,7.

[30]Francisco, Mensagem por video,
1-1-2015.

[31]Sa0 Josemaria, anotagdes de uma
reunido de familia, 1-X-1967 (Citado



em S.Bernal, Perfil do Fundador do
Opus Dei; Quadrante, Sdo Paulo,
1980).

[32]Is 66,12 (Vulg)

[33]Sao Josemaria, anotagdes de uma
reunido de familia, 1-X-1967.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/a-mim-o-
fizestes-as-obras-de-misericordia-
corporais/ (17/02/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/a-mim-o-fizestes-as-obras-de-misericordia-corporais/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mim-o-fizestes-as-obras-de-misericordia-corporais/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mim-o-fizestes-as-obras-de-misericordia-corporais/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mim-o-fizestes-as-obras-de-misericordia-corporais/

	“A mim o fizestes”: as obras de misericórdia corporais

