
opusdei.org

A mensagem e o
legado social de São
Josemaria

Conferência proferida por
mons. Mariano Fazio, vigário
auxiliar do Opus Dei, durante a
segunda edição do Be Do Care,
em São Paulo (Brasil), em 10 de
outubro de 2024.

21/02/2025

ÍNDICE

1. Chamada universal à santidade, no
meio do mundo, em todas os âmbitos
sociais.



2. Unidade de vida.

3. Formação na doutrina social da
Igreja.

4. Sentido de responsabilidade.

5. Amor pela liberdade, pluralismo.

6. Capacidade de diálogo.

7. Espírito de serviço. Governar é
servir.

8. Compaixão e ação.

Baixar o texto da conferência

PDF ► A mensagem e o legado social
de São Josemaria 50 anos depois da
sua visita à América.

Epub ► A mensagem e o legado
social de São Josemaria 50 anos
depois da sua visita à América.

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria20250223143256047480.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria20250223143256047480.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria20250223143256047480.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria20250223143310423898.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria20250223143310423898.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria20250223143310423898.epub


Se preferir pode comprar o livro
editado pela Cultor de Livros: 
Cidadania: São Josemaria Escrivá e o
bem comum.

1. Chamada universal à santidade,
no meio do mundo, em todos os
âmbitos sociais.

A mensagem que São Josemaria
recebeu de Deus em 2 de outubro de
1928 se concentrava na chamada à
santidade no meio do mundo através
do trabalho profissional e das
circunstâncias habituais do cristão.
Todos os cristãos são chamados à
santidade em virtude do batismo, e
para a imensa maioria dos homens
tender a ela não significa “sair do seu

https://cultordelivros.com.br/produtos/cidadania-sao-josemaria-escriva-e-o-bem-comum/
https://cultordelivros.com.br/produtos/cidadania-sao-josemaria-escriva-e-o-bem-comum/


lugar”. O mundo – a vida corrente,
com os seus âmbitos característicos
do trabalho profissional, a família e
os deveres de estado na sociedade
civil – é o habitat onde o cristão se
identifica com Cristo. A santificação
da vida cotidiana exige o auxílio da
graça e da relação pessoal com Deus.
Ao mesmo tempo, a própria vida
espiritual necessariamente envolve e
se refere às circunstâncias normais
da existência em meio ao mundo.

O Senhor espera que nos
santifiquemos e façamos apostolado
em nossa família, no nosso local de
trabalho, em nosso grupo de amigos,
nas iniciativas sociais em que
estamos envolvidos, na nossa cidade,
região e país. Sempre com uma visão
universal, católica, que nos faz ver
com os olhos da fé que a influência
que podemos ter no nosso ambiente
pode chegar aos confins do mundo.
Mas é preciso começar pelo que
temos ao alcance da mão. Se não



aproveitarmos as nossas
circunstâncias imediatas, cairíamos
em visões imaginárias que
impediriam toda a fecundidade
apostólica.

Ponhamos um exemplo literário. Em
“Casa Soturna”, um dos melhores
romances de Charles Dickens, há
uma personagem grotesca: Mrs.
Jellyby. Esta senhora representa
aquelas pessoas que estão obcecadas
por ajudar a todo o mundo – quanto
mais longe das suas circunstâncias
vitais estiver esse mundo, melhor –
mas se esquecem de que há pessoas
necessitadas junto a si, muitas vezes
na casa, na sua vizinhança ou em sua
própria cidade.

Mrs. Jellyby dedica todas as horas do
dia a escrever cartas, a respondê-las,
a organizar reuniões com o fim de
ajudar uma missão em África:
Borriobula-Gha. É mãe de família
numerosa, mas os seus filhos vivem



no meio da desordem e da sujeira.
Ninguém se ocupa deles, e quando
reclamam a atenção da sua mãe, esta
repreende-os por “não se
interessarem pelos grandes
problemas do mundo”. No fundo,
segundo Mrs. Jellyby, os seus filhos
são uns egoístas. Seu marido também
é vítima da preocupação da esposa
com a missão africana. Ele vive
isolado, em meio a problemas
financeiros terríveis, sem ninguém
que se preocupe por ele. Mrs. Jellyby
desinteressa-se dos problemas
familiares, porque a sua
preocupação reside nos pobres
africanos que têm tantas
necessidades materiais e espirituais.
Preocupação, por outro lado,
ingênua, pois dedica-se a tecer
casacos de lã, que seriam de pouca
utilidade no calor tropical da
África[1].

Na realidade, a egoísta é ela: o seu
zelo pela África é uma fuga dos



problemas e necessidades comuns da
vida cotidiana: preparar a comida,
limpar a casa, manter a ordem no
meio de uma família numerosa,
cuidar de um filho doente, consolar o
que está triste, animar a filha que
tem dificuldades sentimentais, servir
de apoio ao seu marido nos
momentos de crise econômica,
melhorar a convivência com os
vizinhos etc.

O Senhor nos chama a santificar a
vida diária, incluindo todos os
aspectos da vida social, com um
saudável realismo sobrenatural.
Queremos mudar o mundo, mas
precisamos começar por mudar o
nosso próprio coração e o ambiente
que nos rodeia. Para esta obra de
santificação há duas condições
necessárias: que mostremos
coerência nos nossos atos com a fé
que professamos, e que nos
formemos suficientemente para nos
regermos pelos princípios do



Evangelho, que tanta luz lançam
sobre os caminhos para alcançar o
bem comum da sociedade. Passemos
a analisar estas duas condições.

2. Unidade de vida

Provavelmente já vimos – na nossa
vida ou na vida dos nossos parentes,
amigos ou vizinhos – incoerências
entre a moral natural ou a doutrina
cristã e as atuações na vida social de
muitos católicos. Pessoas que não
respeitam as leis de trânsito, que
mentem na declaração do imposto de
renda, que repetem calúnias
infundadas ou que simplesmente
tratam com desprezo aqueles que
ocupam um lugar inferior na escala
social. Tudo isto representa um
obstáculo evidente para a busca do
bem comum com sentido cristão.

Há muitos anos, São Josemaria
escrevia: “É frequente, de fato,
mesmo entre católicos que parecem
responsáveis e piedosos, o erro de



pensar que só estão obrigados a
cumprir os seus deveres familiares e
religiosos, e sequer querem ouvir
falar de deveres cívicos. Não se trata
de egoísmo: é simplesmente falta de
formação, porque ninguém lhes disse
nunca claramente que a virtude da
piedade – parte da virtude cardeal da
justiça – e o sentido da solidariedade
cristã se concretizam também neste
estar presentes, neste conhecer e
contribuir para resolver os
problemas que interessam a toda a
comunidade”[2].

A chamada à santidade no meio do
mundo traz, como uma das suas
consequências mais importantes, a
encarnação do que São Josemaria
chamava “unidade de vida”. As
pessoas que não atuam de modo
coerente com a sua fé poderiam ser
descritas como homens ou mulheres
com dupla personalidade ou,
utilizando uma expressão muito
citada nos Evangelhos, pessoas com



duplicidade e engano. Conclui São
Josemaria: “É, pois, necessário imitar
a Jesus Cristo para dá-Lo a conhecer
com a nossa vida. Sabemos que
Cristo se fez homem a fim de
introduzir todos os homens na vida
divina, para que – unindo-nos a Ele –
vivêssemos individual e socialmente
a vida de Deus”. Note-se que se fala
de viver “socialmente” a vida de
Deus[3].

3. Formação na doutrina social da
Igreja

Acabamos de ver como São
Josemaria afirmava que a ignorância
é um dos fatores que explicam a falta
de compromisso social dos católicos.
Juntamente com a unidade de vida,
outra implicação da chamada à
santidade no meio das relações
sociais é o conhecimento da doutrina
social da Igreja. Citemos
textualmente o santo aragonês:
“Direi a vocês, a este respeito, qual é



o meu grande desejo: Gostaria que,
no catecismo da doutrina cristã para
crianças, se ensinasse claramente
quais são esses pontos firmes, nos
quais não se pode ceder, ao agir de
uma forma ou de outra, na vida
pública; e que, ao mesmo tempo, se
afirmasse o dever de agir, e não de
abster-se, de prestar a própria
colaboração para servir com lealdade
e com liberdade pessoal, ao bem
comum”[4]. Graças a Deus, isso já é
uma realidade no Catecismo da
Igreja Católica e no Compêndio da
Doutrina Social da Igreja.

O Papa Francisco também faz eco a
esta mesma preocupação. Em sua
encíclica Fratelli tutti expressa sua
tristeza pela confusão que muitos
cristãos têm em questões sociais,
como os que apoiam nacionalismos
fechados, xenofobias e desprezo
pelas pessoas diferentes. O remédio é
a formação: “A fé, com o humanismo
que inspira, deve manter vivo um



sentido crítico perante estas
tendências e ajudar a reagir
rapidamente quando começam a
insinuar-se. Para isso, é importante
que a catequese e a pregação
incluam, de forma mais direta e
clara, o sentido social da existência, a
dimensão fraterna da
espiritualidade, a convicção sobre a
dignidade inalienável de cada pessoa
e as motivações para amar e acolher
a todos”[5].

Quem deseja impregnar as
estruturas terrenas com o espírito de
Cristo deve necessariamente se
formar para não errar o caminho. O
Evangelho lança uma luz intensa
para compreender o projeto de Deus
sobre a organização social, a família,
a economia, a cultura. Bento XVI
falava com frequência dos
“princípios não negociáveis” que o
cristão coerente deve defender para
levar este mundo o mais próximo
possível do plano de Deus para ele.



Mas se há princípios “não
negociáveis”, também há muitas
coisas que são negociáveis, objeto de
acordo, de diálogo, de busca de
consenso etc. Distinguir o que está
essencialmente ligado à fé do que
está aberto à opinião é fundamental
para contribuir para a construção de
uma sociedade cada vez mais
alinhada com os planos de Deus. E
para distinguir corretamente é
preciso estar bem formado.

São Josemaria não pretendia que
todos os cidadãos fossem
profissionais da política ou das
ciências sociais, mas incentivava que
todos tivessem “um mínimo de
conhecimento dos aspectos concretos
que adquire o bem comum da
sociedade, em que cada um vive, em
circunstâncias históricas
determinadas; e também se pode
exigir um mínimo de compreensão
da técnica – das possibilidades reais,
limitadas – da administração pública



e do governo civil, porque sem essa
compreensão não pode haver crítica
serena e construtiva nem opiniões
sensatas”[6].

Na Itália há um ditado popular que
diz o seguinte: Piove. Governo ladro!
(Chove. O Governo é ladrão!). A
crítica fácil, o protesto gratuito, as
reivindicações exageradas, tão
comuns na vida política, na opinião
pública e nas redes sociais, não
contribuem em nada para a busca do
bem comum. Seguir o conselho de
São Josemaria de nos formarmos
bem e de tentar entender com
empatia o mundo que nos circunda
criaria um ambiente de paz, de
justiça e de compreensão que
ajudaria ao bem social da
comunidade.

4. Sentido de responsabilidade

No Evangelho, o Senhor faz vários
apelos aos seus discípulos para que
tenham consciência de sua



responsabilidade pelo mundo. O
cristão deve ser sal e luz, fermento
na massa. A parábola dos talentos, na
qual o Senhor nos pede para fazer
frutificar nossas habilidades a
serviço dos nossos irmãos, está entre
as mais comentadas pela tradição da
Igreja, pois é sempre um alerta para
evitar a passividade e a indolência.
Lemos essa parábola no capítulo 25
de São Mateus, onde também se
encontra a descrição do Juízo
Universal: o Senhor pedirá contas
rigorosas de como cuidamos dos
nossos próximos, especialmente dos
mais necessitados.

A parábola do bom samaritano é
outro alerta para a nossa
responsabilidade para com todos. O
Papa Francisco comenta que “esta
parábola é um ícone iluminador,
capaz de manifestar a opção
fundamental que precisamos de
tomar para reconstruir este mundo
que nos está a peito. Diante de tanta



dor, à vista de tantas feridas, a única
via de saída é ser como o bom
samaritano. Qualquer outra opção
deixa-nos ou com os salteadores ou
com os que passam ao largo, sem se
compadecer com o sofrimento do
ferido na estrada. A parábola mostra-
nos as iniciativas com que se pode
refazer uma comunidade a partir de
homens e mulheres que assumem
como própria a fragilidade dos
outros, não deixam constituir-se uma
sociedade de exclusão, mas fazem-se
próximos, levantam e reabilitam o
caído, para que o bem seja comum.
Ao mesmo tempo, a parábola
adverte-nos sobre certas atitudes de
pessoas que só olham para si mesmas
e não atendem às exigências
ineludíveis da realidade humana”[7].

Unidade de vida e formação na
doutrina – sempre com base em uma
vida espiritual sincera – fortalecerão
nosso senso de responsabilidade
social. Precisamos deixar de lado a



passividade, a comodidade, e
carregar sobre nossos ombros este
mundo nosso, tão cheio de
necessidades, de injustiças, de
sofrimentos. “O amor a todos os
homens deve levar vocês a enfrentar
os problemas temporais com
valentia, segundo a sua consciência.
Não tenham medo do sacrifício, nem
de assumir cargas pesadas. Nenhum
acontecimento humano pode ser
indiferente para vocês, antes pelo
contrário, todos devem ter
oportunidade para fazer bem às
almas e facilitar-lhes o caminho para
Deus”[8].

A principal manifestação do senso de
responsabilidade social está no
cumprimento de nossas obrigações
de estado: trabalhar bem, com toda a
perfeição de que formos capazes,
para prestar o serviço que nossos
concidadãos esperam de nós em
justiça; criar um ambiente familiar
adequado para que os filhos possam



crescer nas virtudes, a fim de que
sejam futuros cidadãos responsáveis;
respeitar as leis e as ordens jurídicas
válidas para que a convivência seja
ordenada e pacífica. É aí que o
Senhor nos espera, e assim
poderemos contribuir eficazmente
para o bem comum. Mons. Fernando
Ocáriz referia-se ao caráter
transformador do trabalho: “O
trabalho santificado é sempre uma
alavanca para transformar o mundo,
e o meio habitual pelo qual devem
ser produzidas as mudanças que
dignificam a vida das pessoas, para
que a caridade e a justiça penetrem
verdadeiramente em todas as
relações. O trabalho assim realizado
pode contribuir para purificar as
estruturas de pecado, convertendo-as
em estruturas onde o
desenvolvimento humano integral
seja uma possibilidade real”[9].

5. Amor à liberdade, pluralismo



O bem comum exige criar as
circunstâncias para que cada pessoa
possa alcançar sua plenitude na vida
pessoal e na relação com os outros.
Para isso, é necessário garantir
amplos espaços de liberdade. Não é
este o momento para nos determos
em todos os aspectos da liberdade:
apenas destacamos que a plenitude
da vida humana é o Amor – com
maiúscula, que se identifica com
Deus –, e sem liberdade não
poderemos amar.

Em muitas sociedades
contemporâneas, a liberdade sofre
uma deterioração preocupante. Ao
impor o que supostamente é “o
correto” a partir de uma perspectiva
fechada ao espírito, essa liberdade
fica limitada, e muitas pessoas caem
em uma espiral de medo e silêncio
para não ficar fora de jogo, como tem
acontecido com a chamada cultura
do cancelamento, denunciada pelos
reitores de algumas das



universidades mais destacadas dos
Estados Unidos. Em algumas regiões,
são impostas ditaduras de vários
tipos, impregnadas de ideologias
totalitárias, que impedem a
expressão de pensamentos que não
coincidam com a doutrina oficial, sob
pena de prisão. Mais grave ainda são
as tentativas de negar a liberdade
religiosa aos cidadãos, exercendo
uma perseguição sistemática àqueles
que não compartilham o único credo
oficial de uma sociedade baseada no
fundamentalismo. Não se trata
apenas do fundamentalismo
religioso: o laicismo também chega a
ser totalitário quando impede as
manifestações públicas de uma fé
religiosa.

São Josemaria gostava do ar puro e
da água clara. Onde a liberdade é
negada, o ambiente social fica cheio
de escuridões, e a água que deveria
correr livremente para saciar a sede
dos cidadãos permanece estagnada e



apodrece. Por isso, uma das
características mais marcantes de
seus ensinamentos – e não apenas na
dimensão social – era precisamente
seu amor à liberdade. Ele afirmava
com força que há um âmbito
libérrimo na pessoa humana em que
apenas ela e Deus podem entrar, e
que sempre deve ser respeitado: a
intimidade das consciências. O
respeito irrestrito pelo santuário
íntimo das consciências o levava a
defender a liberdade em matéria
religiosa. Mantinha relações de
amizade autêntica com pessoas de
todas as crenças ou sem crença
alguma e estava disposto a dar a vida
para defender a liberdade das
consciências delas. Travou uma
“batalha” filial com a Santa Sé para
permitir que o Opus Dei pudesse ter
cooperadores não católicos, e até
mesmo não cristãos. Ficou repleto de
alegria com a declaração sobre a
liberdade religiosa, Dignitatis
humanae, do Concílio Vaticano II.



Parafraseando a declaração do
Magistério, afirmava: “Eu defendo
com todas as minhas forças a
liberdade das consciências, que
denota não ser lícito a ninguém
impedir que a criatura preste culto a
Deus. É preciso respeitar as legítimas
ânsias de verdade; o homem tem
obrigação grave de procurar o
Senhor, de conhecê-lo e adorá-lo,
mas ninguém na terra deve permitir-
se impor ao próximo a prática de
uma fé que este não possui; assim
como ninguém pode arrogar-se o
direito de maltratar quem a recebeu
de Deus”[10].

Junto à liberdade religiosa, São
Josemaria defendia a liberdade de
todos os cristãos para defender suas
opiniões em assuntos que Deus
deixou ao livre arbítrio dos homens.
Fomentava um clima aberto, em que
cada um pudesse simplesmente se
expressar como era, e em que as
opiniões dos outros eram



respeitadas. Detestava a tirania,
“porque é contrária à dignidade da
pessoa humana”[11], e manifestava
um grande respeito pelo pluralismo
em questões opináveis, fossem elas
políticas, sociais, econômicas,
culturais ou esportivas: em suma, no
vasto mundo do não dogmático.
Lemos em Surco: “Que coisa triste é
ter uma mentalidade cesarista, e não
compreender a liberdade dos demais
cidadãos, nas coisas que Deus deixou
ao juízo dos homens”[12].

Em um artigo publicado no jornal
ABC de Madri em 2 de novembro de
1969, São Josemaria expressava-se da
seguinte forma: “Deus, ao criar-nos,
correu o risco e a aventura da nossa
liberdade. Quis uma história que
fosse uma história verdadeira, feita
de autênticas decisões, e não uma
ficção nem um jogo. Cada homem
deve cultivar a experiência de sua
autonomia pessoal, com tudo o que
isso supõe de acaso, de tentativa e,



em algumas ocasiões, de incerteza.
Não esqueçamos que Deus, que nos
dá a segurança da fé, não nos revelou
o sentido de todos os acontecimentos
humanos. Juntamente com as coisas
que, para o cristão, são totalmente
claras e certas, há outras —
muitíssimas — em que só cabe uma
opinião: isto é, um certo
conhecimento do que pode ser
verdadeiro e oportuno, mas que não
pode ser afirmado de um modo
incontrovertível. Porque não só é
possível que eu me engane como,
mesmo tendo eu razão, é possível
que os demais também a tenham.
Um objeto que parece côncavo a
alguém, parecerá convexo aos que
estiverem situados numa perspectiva
diferente”[13].

A responsabilidade trazia consigo a
obrigação moral de intervir na vida
da sociedade, deixando nela uma
marca evangélica, sempre com
respeito às opções temporais livres.



“Interpretem, portanto, minhas
palavras, como elas são realmente:
um chamado para que exerçam –
diariamente!, não apenas em
situações de emergência – os direitos
que têm; e para que cumpram
nobremente as obrigações que têm
como cidadãos – na vida pública, na
vida econômica, na vida
universitária, na vida profissional –
assumindo com valentia todas as
consequências das suas livres
decisões, e arcando com o peso da
correspondente independência
pessoal. E essa cristã mentalidade
laical permitirá fugir de toda e
qualquer intolerância, de todo
fanatismo; vou dizê-lo de um modo
positivo: fará que todos convivam em
paz com todos os concidadãos, e
fomentará também a convivência
nas diversas ordens da vida
social”[14].

A liberdade em temas opináveis é
parte essencial do espírito secular e



laical do Fundador do Opus Dei. Ele
abominava a mentalidade de
“partido único” e reivindicava para
os cristãos a liberdade de opinião e
de decidir responsavelmente em suas
atividades profissionais e sociais:
“Não há dogmas nas coisas
temporais. Não está de acordo com a
dignidade dos homens o intento de
fixar verdades absolutas em questões
sobre as quais, necessariamente,
cada um tem de contemplar as coisas
do seu ponto de vista, segundo os
seus interesses particulares, as suas
preferências culturais e a sua própria
experiência peculiar. Pretender
impor dogmas no âmbito temporal
conduz, inevitavelmente, a forçar as
consciências das pessoas, a não
respeitar o próximo”[15].

É preciso acrescentar que, em nosso
autor, inseparavelmente ligada a esta
consciência da liberdade do cristão
em questões temporais, estava a
obrigação de formar a consciência e



a afirmação do direito-dever da
hierarquia eclesiástica de pronunciar
juízos morais sobre as realidades
temporais quando exigido pela fé e
moral cristãs[16].

6. Capacidade de diálogo

O pluralismo social impulsionado
por São Josemaria implica que se
instaure na sociedade uma “cultura
do diálogo”. Foi precisamente ao
diálogo que São Paulo VI dedicou sua
primeira encíclica, Ecclesiam suam.
O fundador do Opus Dei incentivava
a não discutir, mas a trocar opiniões,
com caridade e respeito pela pessoa
cuja opinião difere da nossa. O
diálogo requer humildade: não
somos donos da verdade e podemos –
e devemos – aprender com os outros;
requer caridade: nunca poderemos
maltratar uma pessoa, mesmo que
tenhamos certeza de que ela está
errada; requer compreensão, ou seja,
colocar-nos nas circunstâncias dos



outros. Em resumo, no diálogo
exercitamos muitas virtudes cristãs
que tornam a sociedade em que
vivemos mais humana.

Para que o diálogo seja real, é
fundamental permanecer fiel à
própria identidade. A grande maioria
das questões é discutível. Por sua
vez, há um núcleo de verdades –
tanto de fé quanto de ordem natural
– das quais uma pessoa de
consciência reta não pode ceder:
trata-se da “santa intransigência”,
expressão usada por São Josemaria,
ou dos “princípios inegociáveis” de
Bento XVI. Um ponto de Sulco citado
anteriormente termina assim:
“Somente na fé e na moral é que há
um critério indiscutível: o da nossa
Mãe Igreja”[17]. Defender com
elegância esses pontos
irrenunciáveis, não significa ser
fundamentalista: é ser coerente com
nossa consciência humana e cristã.



Em uma carta enviada a seus filhos
em 21 de janeiro de 1966, São
Josemaria falava longamente sobre o
diálogo que todo cristão deve manter
na sociedade, para torná-la mais
humana e, em consequência, mais
cristã. Vamos reproduzir alguns
trechos desta carta, pois acredito que
merece ser conhecida e, acima de
tudo, aplicada em um ambiente de
tensão como o atual no debate
público, tanto na política quanto na
cultura e religião.

Como sempre, o modelo é a vida de
Jesus, que manteve um diálogo
contínuo com todos os tipos de
pessoas. “Com a luz sempre nova da
caridade, com um amor generoso a
Deus e ao próximo, renovaremos, à
vista do exemplo que o Mestre nos
deu, nossos desejos de compreender,
de desculpar, de não nos sentirmos
inimigos de ninguém”[18]. Nossa
atitude deve ser a de semeadores de
paz e alegria no mundo, amando e



defendendo a liberdade das almas,
conquistada e respeitada pelo
próprio Senhor.

São Josemaria considerava uma
finalidade própria do Opus Dei – mas
podemos aplicá-la a todos os cristãos
– “espalhar pelo mundo a mensagem
de amor e paz que o Senhor nos
legou; para convidar todos os
homens ao respeito pelos direitos da
pessoa”[19].

O fundador descreve um panorama
pouco animador da época em que
viveu, que é muito semelhante à
nossa: fala-se muito de paz, mas a
paz brilha por sua ausência; fala-se
de democracia e igualdade, mas
existem castas fechadas e
impenetráveis; clama-se por
compreensão, mas não se vive assim,
nem mesmo entre os cristãos. “São
momentos em que os fanáticos e
intransigentes – incapazes de admitir
razões alheias – se defendem,



acusando de violentos e agressivos
aqueles que são suas vítimas. O
Senhor nos chamou, enfim, quando
se ouve falar muito de unidade, e
talvez seja difícil conceber que possa
haver maior desunião, não somente
entre os homens em geral, mas sim
entre os próprios católicos”[20].

São Josemaria aborda um tema
central na atuação dos cristãos na
praça pública: fidelidade à doutrina –
que chama, como vimos, de “santa
intransigência” – e acolhimento e
respeito por todas as pessoas, mesmo
as que estão no erro: é a “santa
transigência”. E esclarece: “É preciso,
no entanto, que vocês ensinem
muitas pessoas a praticarem esta
doutrina, porque não é difícil
encontrar quem confunda a
intransigência com a intemperança,
e a transigência com a renúncia a
direitos ou verdades que não
podemos barganhar”[21].



Os cristãos não podem transigir com
as verdades da fé. O depósito da
Revelação não nos pertence. Se
fizéssemos as mudanças na doutrina
que muitos estão pretendem fazer,
com a boa intenção de fazer com que
todos concordem, acabaríamos com
uma espécie de religião vaga e
sentimental, que já não seria sal e
luz. O cristão deve defender o que a
Igreja ensina em matéria de fé e
costumes “com o exemplo, com a
palavra, com a escrita, com todos os
meios nobres que estiverem ao nosso
alcance”[22].

A fidelidade à verdade não pode nos
levar ao desejo de aniquilar quem
está errado, nem nos deixar levar
pela ira ou a cair no fanatismo. Não
se trata de ser um 'martelo de
hereges'. É preciso distinguir entre o
erro e a pessoa errada. Mas no
próprio erro é preciso resgatar a
parte da verdade que leva consigo.
“As más ideias geralmente não são



totalmente más; elas têm,
ordinariamente, uma parte de bem,
porque senão, ninguém as seguiria.
Elas quase sempre têm uma centelha
de verdade, que é sua bandeira de
atração; mas essa parte da verdade
não pertence a elas: está tomada de
Cristo, da Igreja; e, portanto, são
essas ideias boas – que estão
misturadas com o erro – as que virão
atrás dos cristãos, que são os que
possuem a verdade plena: não
devemos ser nós os que seguiremos
atrás delas”[23].

A “santa transigência” nos leva a
conviver com todos, a dialogar com
todos. “Devemos viver, em uma
palavra, numa conversa contínua
com nossos companheiros, com
nossos amigos, com todas as almas
que se aproximam de nós. Esta é a
santa transigência. Certamente
poderíamos chamá-la de tolerância,
mas tolerar me parece pouco, porque
não se trata apenas de admitir, como



um mal menor e inevitável, que os
outros pensem de maneira diferente
ou estejam no erro. Trata-se também
de ceder, de transigir em tudo o que
é nosso, no opinável, naquilo que –
não tocando o essencial – poderia ser
motivo de discrepância. Trata-se,
enfim, de limar asperezas, onde for
possível, para criar uma plataforma
de entendimento, que facilite a luz
aos equivocados”[24].

Se faltasse essa abertura,
prestaríamos um mau serviço à
verdade, como aqueles que
“transformam sua vida em uma
cruzada perpétua, em uma constante
defesa da fé, mas às vezes se
obstinam, esquecendo que a
caridade e a prudência deveriam
governar esses bons desejos, e se
tornam fanáticos. Apesar de sua
intenção correta, o grande serviço
que querem prestar à verdade se
desnaturaliza, e acabam fazendo
mais mal do que bem, defendendo



talvez sua opinião, seu amor-próprio,
sua teimosia de ideias. Como Dom
Quixote, veem gigantes onde só há
moinhos de vento; tornam-se pessoas
mal-humoradas, amargas, de zelo
amargo, de modos bruscos, que
nunca encontram nada de bom, que
tudo veem negro, que têm medo da
legítima liberdade dos homens, que
não sabem sorrir”[25].

Longe dessa atitude, a conduta do
cristão no debate público é presidida
pela caridade, que tem, entre outras
características, a gentileza, a boa
educação, o amor à liberdade alheia,
a cordialidade, a simpatia. Por outro
lado, não podemos nos limitar a falar
ou a dar um bom exemplo: “é
necessário também que escutem, que
estejam dispostos a iniciar um
diálogo franco e cordial com as
almas que desejam aproximar de
Deus”[26].



São Josemaria incentiva a
compreender a todos, a caminhar de
braço dado com todos, a trabalhar
em conjunto mesmo com pessoas que
têm uma sintonia ideológica
diferente. Para aproximar essas
pessoas da verdade, é necessário
fortalecer nossa formação doutrinal
e regar tudo com a caridade de
Cristo. “Contra quem estamos?
Contra ninguém. Não posso amar o
diabo, mas a todos que não sejam o
diabo – por piores que sejam ou
pareçam – eu os quero bem. Não me
sinto nem nunca me senti contrário a
ninguém; rejeito as ideias que vão
contra a fé ou contra a moral de
Jesus Cristo, mas ao mesmo tempo
tenho o dever de acolher, com a
caridade de Cristo, todos os que as
professem”[27].

Em 1974, São Josemaria realizou uma
visita pastoral por alguns países da
América do Sul. Na Argentina, havia
um ambiente tenso, de desunião



nacional e de violência fratricida.
Suas palavras em voz alta ressoaram
nos corações de milhares de
argentinos que estavam sofrendo
essa situação, e podem muito bem
ser aplicadas a muitas circunstâncias
da atualidade: “Que semeiem a paz e
a alegria em todos os lugares. Que
não digam nenhuma palavra
desagradável para ninguém; que
vocês saibam andar de braços dados
com as pessoas que não pensam
como vocês; que nunca maltratem a
ninguém; que sejam irmãos de todas
as criaturas: semeadores de paz e de
alegria”[28].

7. Espírito de serviço. Governar é
servir.

A palavra serviço não é muito
popular. Pelo contrário, a palavra
poder parece algo desejável. Este fato
talvez evidencie que vivemos em um
mundo secularizado, que esqueceu
que reinar é servir. Pelo menos essa



foi sempre a visão cristã da
autoridade. Quem ocupa um cargo
de responsabilidade na sociedade –
um governante, um professor
universitário, um pai de família etc. –
deve estar ciente de que está ali para
servir a seus súditos, a seus alunos,
aos membros da sua família. Muitas
vezes vemos o oposto: parece que
quem exerce o poder pode servir a si
mesmo. O poder é visto como uma
propriedade pessoal da qual pode se
aproveitar. Essa é a origem de
fenômenos tão difundidos nos cinco
continentes como a corrupção
política e econômica, a
arbitrariedade, os desejos de se
perpetuar no poder. A história e a
literatura – pensemos em tantos reis
das obras de Shakespeare, como
Macbeth ou Ricardo III –
demonstram isso claramente. Graças
a Deus, também há numerosos
exemplos de pessoas que exercem o
poder com autoridade moral, com
mansidão, com respeito, com espírito



de serviço: honram o nome de
“ministros”, palavra que vem do
latim “ministrare”, ou seja, servir.

Uma das características que São
Josemaria destaca com mais
frequência para a santificação de
todas as dimensões sociais é
precisamente o espírito de serviço.
Toda tarefa humana honesta tem
como finalidade intrínseca o serviço
aos outros. O médico serve tanto
quanto a dona de casa, o varredor de
rua tanto quanto o pesquisador ou o
funcionário do banco. O serviço não
é algo acrescentado ao trabalho
humano. “Vamos pensar devagar o
que há no cerne do nosso labor
profissional. Vou dizer-lhes que é
uma única intenção: servir. Porque
no mundo, agora, a importância da
missão social de todas as profissões
está clara: até a caridade se tornou
social, até o ensino se tornou
social”[29].



Escrivá se referia a esse desejo
sobrenatural de servir a Deus e às
almas que deve reinar nos corações
de todos os cristãos, e que também
tem uma dimensão humana: “tentar
alcançar a perfeição cristã no mundo
limpidamente, com sua atuação
libérrima e responsável em todos os
campos da atividade cidadã. Um
serviço abnegado, que não avilta,
mas educa, que dilata o coração –
torna-o romano, no sentido mais alto
desta palavra – e leva a buscar a
honra e o bem das pessoas de cada
país: para que haja cada dia menos
pobres, menos ignorantes, menos
almas sem fé, menos desesperados,
menos guerras, menos insegurança,
mais caridade e mais paz”[30].

O espírito de serviço leva
necessariamente a pensar nos
outros, a viver essa chave
antropológica cristã, indicada no n.
24 da Gaudium et spes: a pessoa
humana se realiza no dom sincero de



si. É na trama das relações sociais
que exercemos essa dedicação aos
outros. “A atuação de cada um de
nós, filhos, é pessoal e responsável.
Devemos procurar dar bom exemplo
diante de cada pessoa e diante da
sociedade, porque um cristão não
pode ser individualista, não pode
desentender-se dos outros, não pode
viver egoisticamente, de costas para
o mundo: é essencialmente social,
membro responsável do Corpo
Místico de Cristo”[31].

De acordo com a sua visão, se na
sociedade prevalecer o espírito de
serviço, a transformação do mundo –
sempre conscientes das limitações
humanas – será uma realidade.
“Nosso labor apostólico contribuirá
para a paz, para a colaboração entre
os homens, para a justiça, para evitar
a guerra, para evitar o isolamento,
para evitar o egoísmo nacional e os
egoísmos pessoais: porque todos
perceberão que fazem parte de toda



a grande família humana, que é
dirigida à perfeição pela vontade de
Deus”[32]. São Josemaria é um
mestre na hora de ampliar
horizontes: embora nossa tarefa na
sociedade seja aparentemente ínfima
ou de pouca importância aos olhos
humanos, podemos mudar o mundo
precisamente a partir dali.

Se todos os âmbitos sociais
constituem uma oportunidade para
contribuir ao bem comum, para
servir, é evidente que alguns deles
são estratégicos. São Josemaria
destaca em particular o serviço
público, a atividade política. “Em
todos os campos onde os homens
trabalham, vocês também devem se
fazer presentes, com o maravilhoso
espírito de serviço dos seguidores de
Jesus Cristo, que não veio para ser
servido, mas para servir: sem
abandonar imprudentemente – seria
um gravíssimo erro – a vida pública
das nações, na qual agirão como



cidadãos comuns, que é o que vocês
são, com liberdade pessoal e
responsabilidade pessoal”[33]. E
insiste: “A presença leal e
desinteressada no terreno da vida
pública oferece imensas
possibilidades de fazer o bem, de
servir: os católicos não podem (...)
abandonar esse campo, deixando as
tarefas políticas nas mãos daqueles
que não conhecem ou não praticam a
lei de Deus, ou daqueles que se
mostram inimigos de sua Santa
Igreja”[34].

Seguindo uma longa tradição de
filosofia política e doutrina social,
cujos representantes mais eminentes
são Platão, Aristóteles, Santo
Agostinho e São Tomás, Escrivá
oferece uma definição da atividade
política: “Política, no sentido nobre
da palavra, não é senão um serviço
para alcançar o bem comum da
Cidade terrena. Mas este bem tem
uma extensão muito grande e, por



conseguinte, é no terreno político
onde se debatem e se ditam leis da
maior importância, como são as que
concernem ao matrimônio, à família,
à escola, ao mínimo necessário de
propriedade privada, à dignidade –
aos direitos e deveres – da pessoa
humana”[35].

Nos textos clássicos de filosofia
política é habitual encontrar seções
dedicadas às virtudes do governante.
São numerosos os textos de São
Josemaria em que ele oferece uma
série de conselhos para governar
bem, tendo em vista o bem comum.
Por exemplo, saber distribuir
responsabilidades, sem acumular
poder em uma só pessoa (cfr.
Sulco972); cercar-se de pessoas
sábias e moralmente retas, e não de
medíocres para querer sobressair
(cfr. Sulco, 968); tomar as decisões
ouvindo os colaboradores, para
evitar visões unilaterais (cfr. Sulco,
392); nunca julgar ou falar



levianamente sobre pessoas ou
temas que o governante desconhece
(cfr. Sulco, 397); ter a convicção de
que quem governa não sabe tudo e
deve aprender com os outros (cfr.
Sulco, 388).

Em uma carta datada de 1959 e
dirigida aos membros do Opus Dei,
ele dava uma série de indicações que
não obedeciam às suas ideias
políticas pessoais, mas à doutrina
social da Igreja: “Quando tiverem de
participar em tarefas de governo,
coloquem todo empenho em ditar
leis justas, que possam ser cumpridas
pelos cidadãos. O contrário é um
abuso de poder e um atentado à
liberdade das pessoas: deforma suas
consciências, além disso, porque –
nesses casos – têm perfeito direito de
deixar de cumprir essas leis que só o
são de nome”[36].

Ao mesmo tempo, não era suficiente
ditar boas leis, mas fazer com que



todos os cidadãos participassem do
bem comum, e em particular os mais
fracos: “Respeitem a liberdade de
todos os cidadãos, tendo em conta
que o bem comum deve ser
compartilhado por todos os membros
da comunidade. Deem a todos a
possibilidade de elevar sua vida, sem
humilhar alguns para levantar os
outros; ofereçam, aos mais humildes,
horizontes abertos para seu futuro: a
segurança de um trabalho
remunerado e protegido, o acesso à
igualdade de cultura, porque isso –
que é justo – trará luz às suas vidas,
mudará seu humor e facilitará a
busca de Deus e de realidades mais
altas”[37].

8. Compaixão e ação

Uma das características mais
presentes na cultura contemporânea
é a rejeição de todo tipo de
discriminação. Isso é algo muito
positivo do ponto de vista cristão,



embora seja doloroso ver que
diversos grupos de pessoas
continuam a ser discriminados,
principalmente os mais fracos ou
aqueles com capacidades diferentes.
Além desses grupos, também são
discriminados os que consideram
que existem verdades objetivas, ou
que acreditam que a vida tem
sentido, ou os que se atrevem a
professar sua fé publicamente: não é
raro que essas pessoas – muitos dos
leitores deste livro, suponho – sejam
rotuladas de fundamentalistas,
incapazes de dialogar com quem
pensa diferente ou que constituem
um perigo para a democracia.

Recentemente, um documento da
Santa Sé reafirmou a dignidade de
toda pessoa: “Uma dignidade infinita,
que se fundamenta inalienavelmente
em seu próprio ser, cabe a cada
pessoa humana, além de toda
circunstância e em qualquer estado
ou situação em que se encontre. Este



princípio, plenamente reconhecível
até mesmo pela simples razão,
fundamenta a primazia da pessoa
humana e a proteção de seus
direitos”[38].

Para esclarecer possíveis mal-
entendidos sobre o termo dignidade,
o documento explica que é possível
distinguir quatro dimensões dela:
dignidade ontológica, dignidade
moral, dignidade social e dignidade
existencial. A primeira dimensão é a
mais importante. A dignidade
ontológica “corresponde à pessoa
como tal pelo mero fato de existir e
ter sido querida, criada e amada por
Deus. Esta dignidade nunca pode ser
eliminada e permanece válida além
de qualquer circunstância na qual os
indivíduos possam se encontrar”[39].
A dignidade moral refere-se ao
exercício da liberdade pela pessoa
humana. Muitas vezes fazemos mau
uso da liberdade, e nesse caso nos
comportamos de uma maneira “não



digna” da pessoa humana. “A história
nos testemunha que o exercício da
liberdade contra a lei do amor
revelada pelo Evangelho pode atingir
níveis incalculáveis de mal infligido
aos outros. Quando isso acontece,
encontramos pessoas que parecem
ter perdido todo vestígio de
humanidade, todo vestígio de
dignidade. A este respeito, a
distinção aqui introduzida nos ajuda
a discernir com precisão entre o
aspecto da dignidade moral, que de
fato pode 'se perder', e o aspecto da
dignidade ontológica que nunca pode
ser anulada. E é precisamente em
razão desta última que se deve
trabalhar com todas as forças, para
que todos aqueles que fizeram o mal
possam se arrepender e se
converter”[40].

A dignidade social refere-se às
condições de vida de uma pessoa.
Pode-se afirmar que existem vidas
“indignas” porque suas



circunstâncias sociais não respeitam
a dignidade ontológica de que toda
pessoa desfruta. Falar de uma ‘vida
indigna’ “não indica de forma
alguma um julgamento em relação à
pessoa, pelo contrário, quer destacar
o fato de que sua dignidade
inalienável é contradita pela situação
em que se vê obrigada a viver”[41].

Por fim, a dignidade existencial:
“com essa expressão nos referimos a
situações de tipo existencial: por
exemplo, no caso de uma pessoa que,
mesmo não lhe faltando,
aparentemente, nada essencial para
viver, por diversas razões, acha
difícil viver com paz, com alegria e
com esperança. Em outras situações
é a presença de doenças graves, de
contextos familiares violentos, de
certas dependências patológicas e de
outros males que levam alguém a
experimentar sua própria condição
de vida como 'indigna' em face da
percepção daquela dignidade



ontológica que nunca pode ser
obscurecida. As distinções aqui
introduzidas, em todo caso, não
fazem mais do que nos lembrar do
valor inalienável dessa dignidade
ontológica enraizada no próprio ser
da pessoa humana e que subsiste
além de qualquer circunstância”[42].

São João Paulo II, a partir de uma
perspectiva personalista, sublinhava
que “a pessoa é um ser para o qual a
única dimensão adequada é o
amor”[43]. E Francisco acrescenta:
“O amor implica, então, algo mais
que uma série de ações benéficas. As
ações brotam de uma união que nos
inclina mais e mais para o outro,
considerando-o valioso, digno, grato
e belo, além das aparências físicas ou
morais. O amor ao próximo por
quem ele é, nos move a buscar o
melhor para sua vida. Só cultivando
essa forma de nos relacionarmos
tornaremos possível a amizade social



que não exclui ninguém e a
fraternidade aberta a todos”[44].

São Josemaria, seguindo o exemplo
de Jesus Cristo crucificado, dizia que
todo cristão devia abrir os braços de
par em par para abraçar todas as
almas. Considerava que toda pessoa
tinha um valor infinito, pois
“valemos todo o sangue de Cristo”.
Usando a terminologia do documento
que acabamos de citar, podemos
afirmar com segurança que, tanto em
sua vida quanto em sua doutrina, ele
vivia plenamente o respeito à
dignidade da pessoa humana em
suas quatro dimensões: a dignidade
ontológica, que o levava a defender a
vida desde o momento da concepção
até a morte natural, em um
apostolado constante em um
contexto cultural onde a mentalidade
contra a vida já estava muito
desenvolvida; a dignidade moral, que
o levava a buscar o pecador para
aproximá-lo das fontes da graça, até



mesmo chegando às portas do
inferno; a dignidade social,
despertando as consciências de todas
as pessoas de boa vontade para
promover o desenvolvimento de
todos, especialmente dos mais
pobres, e alcançar um nível de vida
condizente com a dignidade de filhos
de Deus; e, por fim, a dignidade
existencial, por sua constante
preocupação em acompanhar as
pessoas solitárias, consolar os
doentes, pregar a paz familiar, etc.

A atitude pessoal de São Josemaria
unia-se à sua vontade de transmitir
aos seus filhos espirituais e a todas as
pessoas a quem sua pregação
alcançava, a responsabilidade de
colaborar na solução dos problemas
sociais. Se um primeiro passo é a
“compaixão” diante do fraco, do
pobre, do discriminado, o passo
seguinte deve ser a “ação”: o cristão –
e toda pessoa de boa vontade – não
pode ficar de braços cruzados diante



das injustiças sociais. Seu amor a
Cristo, a quem via nos pobres, o
impulsionava a buscar meios para
reverter as situações de pobreza e
miséria de tantas pessoas nos cinco
continentes. Ele considerava que, se
a vida espiritual fosse autêntica,
necessariamente deveria resultar na
nossa proximidade às pessoas que
sofrem. De outra forma, cairíamos
em uma religiosidade subjetivista,
que incluiria um conforto contrário
ao espírito de Cristo[45]. “Não se ama
a justiça, – escrevia em uma homilia
dedicada a São José – se não se deseja
vê-la estendida aos outros. Como
também não é lícito encerrar-se
numa religiosidade cômoda,
esquecendo as necessidades alheias.
Quem deseja ser justo aos olhos de
Deus esforça-se também por fazer
com que se pratique de fato a justiça
entre os homens. E não apenas pelo
bom motivo de que não se injurie o
nome de Deus, mas porque ser
cristão significa acolher todas as



instâncias nobres que existem no ser
humano. Parafraseando um
conhecido texto do Apóstolo São
João, podemos dizer que quem se
proclama justo com Deus, mas não é
justo com os outros homens, é um
mentiroso; e a verdade não habita
nele”[46].

Respeitando o legítimo pluralismo
que existe quando se trata de
encontrar soluções técnicas para
resolver as emergências sociais, ele
não deixava de lembrar a todos que
parte central do Evangelho é a
predileção pelos pobres e doentes,
que devem ter os mesmos direitos
que as outras pessoas. Sem meias
palavras, ele afirmava em meados do
século passado: “Nestes tempos de
confusão, não se sabe o que é direita,
nem centro, nem esquerda, no
político e no social. Mas se por
esquerda se entende conseguir o
bem-estar para os pobres, para que
todos possam satisfazer o direito de



viver com um mínimo de conforto, a
trabalhar, a ser bem assistidos se
adoecerem, a se distrair, a ter filhos e
poder educá-los, a ser idosos e serem
atendidos, então eu estou mais à
esquerda que ninguém.
Naturalmente, dentro da doutrina
social da Igreja, e sem compromissos
com o marxismo ou com o
materialismo ateu; nem com a luta
de classes, anticristã, porque nessas
coisas não podemos transigir”[47].

Para São Josemaria, as exigências da
justiça são indispensáveis, e devemos
buscar todos os meios adequados
para que elas sejam respeitadas. Ao
mesmo tempo, em sua visão social
impregnada pelo amor de Cristo,
considerava que a justiça sozinha
não basta. “Convençam-se de que só
com a justiça vocês não resolverão
nunca os grandes problemas da
humanidade. Quando se faz justiça a
seco, não se admirem de que a
pessoas se sintam magoadas: pedem



muito mais a dignidade do homem,
que é filho de Deus. A caridade tem
que ir dentro e ao lado, porque tudo
dulcifica, tudo deifica: Deus é amor
(...). Para chegarmos da justiça estrita
à abundância de caridade, temos
todo um trajeto a percorrer. E não
são muitos os que perseveram até o
fim. Alguns se conformam com
aproximar-se dos umbrais:
prescindem da justiça e limitam-se a
um pouco de beneficência, que
qualificam como caridade(...). A
caridade - que é como um generoso
exorbitar-se da justiça - exige
primeiro o cumprimento do dever.
Começa-se pelo que é justo, continua-
se pelo que é mais equitativo…, Mas,
para amar, requer-se muita finura,
muita delicadeza, muito respeito,
muita afabilidade; numa palavra, é
preciso seguir o conselho do
Apóstolo: Levem uns as cargas dos
outros, e assim cumprireis a lei de
Cristo. Então, sim, já se vive



plenamente a caridade, já se realiza
o preceito de Jesus”[48].

Ao longo de sua vida, o fundador do
Opus Dei promoveu inúmeras
iniciativas ao serviço dos mais
necessitados: institutos de formação
profissional, dispensários médicos,
escolas agrícolas, centros de
formação para empregadas
domésticas etc. Ao mesmo tempo, ele
não tinha uma mentalidade
“assistencialista”: era necessário
colocar nas mãos dos mais
necessitados os instrumentos
necessários para que pudessem
progredir por si mesmos,
respeitando sua dignidade. Isso
implicava dar-lhes formação
humana e profissional, sem esquecer
a formação espiritual, porque então,
como agora – é uma denúncia do
Papa Francisco – “a pior
discriminação que os pobres sofrem
é a falta de atenção espiritual”[49]. O
próprio São Josemaria dizia: “Filhos



da minha alma, não esqueçam,
contudo, que a miséria mais triste é a
pobreza espiritual, a falta de
doutrina e de participação na vida de
Cristo”[50].

O Fundador do Opus Dei também
promoveu universidades e escolas de
negócios onde se procura estimular a
responsabilidade social e o espírito
de serviço, para colocar essa
formação de alto nível a serviço do
bem comum. Ele procurava que as
pessoas mais instruídas e com
maiores possibilidades econômicas
afinassem sua sensibilidade social,
produto não tanto de princípios de
filosofia política ou econômica, mas
de uma mentalidade que se ajusta
aos sentimentos do Coração de
Cristo: “Um homem e uma sociedade
que não reajam perante as
tribulações ou as injustiças, e não se
esforcem por aliviá-las, não são nem
homem nem sociedade à medida do
amor do Coração de Cristo. Os



cristãos - conservando sempre a mais
ampla liberdade à hora de estudar e
de aplicar as diversas soluções, e,
portanto, com um lógico pluralismo -
devem identificar-se no mesmo
empenho em servir a humanidade.
De outro modo, o seu cristianismo
não será a Palavra e a Vida de Jesus:
será um disfarce, um logro perante
Deus e perante os homens”[51].

Não podemos nos conformar com
resolver os problemas pessoais e
familiares. Eles são prioritários, mas
devem constituir a plataforma para
nos lançarmos “mar adentro” para
procurar todos os homens, para levar
a mensagem de Cristo a cada um e a
cada uma. “A caridade de Cristo –
escreve São Paulo – nos urge” (2 Cor
5,14). E o amor implica entrega, sair
de si mesmo, doação sincera. Em
outras palavras, leva a complicar a
vida. Na Venezuela, em uma
daquelas reuniões multitudinárias
que manteve com todo tipo de



pessoas, respondendo a uma
pergunta sobre a educação dos filhos
em relação aos bens materiais, São
Josemaria destacou:

“Eu passearia com eles um pouco por
esses bairros que há à volta da
grande cidade de Caracas. Colocaria
a mão diante dos olhos, e depois a
tiraria para que vissem as favelas,
umas em cima das outras: e já lhes
respondeste! Que saibam que têm de
aproveitar bem o dinheiro; que têm
de saber administrá-lo, de modo que
todos participem de alguma maneira
dos bens da terra. Porque é muito
fácil dizer: – Eu sou muito bom, se
não se passou por nenhuma
necessidade. Um amigo meu, homem
de muito dinheiro, dizia-me certa
vez: Eu não sei se sou bom, porque
nunca tive a minha mulher doente,
estando eu sem trabalho e sem um
centavo; não tive os meus filhos
debilitados pela fome, estando eu
sem trabalho e sem um centavo; não



me encontrei no meio da rua,
estendido sem um teto... Não sei se
sou um homem honrado: que teria
feito eu, se me tivesse acontecido
tudo isso? Vejam, temos de procurar
que ninguém passe por isso; é
preciso habilitar a gente para que,
com o seu trabalho, possa garantir
um bem-estar mínimo, estar
tranquila na velhice e na doença,
cuidar da educação dos filhos, e
tantas outras coisas necessárias.
Nada que diga respeito aos outros
nos pode ser indiferente e, do lugar
em que nos encontramos, temos de
procurar que se fomente a caridade e
a justiça”[52].

O cristão que, coerente com o
Evangelho e bem formado na
doutrina social, procura influenciar a
comunidade, com responsabilidade
social, respeito à liberdade dos



outros, capacidade de diálogo,
espírito de serviço e compaixão ativa
pelos mais pobres, é um gerador de
mudanças positivas. Como os
círculos concêntricos produzidos por
uma pedra jogada na água, sua
influência chegará até os confins da
terra. Se houver muitos cristãos
assim, haverá razões para esperar
por um mundo melhor, com mais
amor, compreensão, paz, perdão.
Não caiamos na utopia, pois a
presença do mal sempre estará
presente até o fim dos tempos. Mas é
nossa responsabilidade dar nossa
contribuição para tornar a
convivência social mais cristã e,
portanto, mais humana.

Há poucas semanas, vi nas estantes
de uma livraria de Yaoundé, capital
dos Camarões, um livro com o título:
Le pire n’est pas encore arrivé (O
pior ainda não chegou). Como título,
não é muito animador. Com as
certezas que a fé nos dá, podemos



afirmar que, se formos fiéis à nossa
vocação de cidadãos cristãos no
mundo, o melhor ainda está por vir.
Tudo depende, ao mesmo tempo, de
Deus e da nossa correspondência
livre e responsável à graça divina.

[1] Cfr. Ch. DICKENS, A Casa soturna,
Ed. Nova Fronteira; 2ª edição (março
2024).

[2] Cartan. 3, 46a, em Cartas I,
Quadrante, São Paulo, 2023.

[3] Carta n. 3, 29b, em ibidem.

[4] Carta n. 3, 45b, em ibidem

[5] FRANCISCO, Encíclica Fratelli
tutti, 3/10/2020, n.86.

[6] Cartan. 3, 46c, em Cartas I, cit.

[7] FRANCISCO, Fratelli tutti, n. 68.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html


[8] Carta, 15/10/1948, n. 28.

[9] F. OCÁRIZ, Conferência “Dilatar o
coração”, 22 de janeiro de 2023.[10]
Amigos de Deus, 32.

[11] Entrevistas com Mons.
Josemaria Escrivá, 53

[12] Sulco, 313.

[13] ArtigoAs riquezas da fé, ABC
2/11/1969.

[14] Entrevistas, 117.

[15] As riquezas da fé, ABC 2/11/1969.

[16] Cfr. A. RODRÍGUEZ LUÑO, A
formação da consciência nos planos
social e político segundo os
ensinamentos de São Josemaria
Escrivá.[17] Sulco, 275.

[18] Cartan. 4, 3a, em Cartas I, cit.

[19] Ibidem, 3c.

https://opusdei.org/pt-br/article/dilatar-o-coracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/dilatar-o-coracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/as-riquezas-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/as-riquezas-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-sao-josemaria-escriva/


[20] Ibidem, 4c.

[21] Ibidem, 6d.

[22] Ibidem, 8c.

[23] Ibidem, 11a.

[24] Ibidem, 12a.

[25] Ibidem, 12e e d.

[26] Ibidem, 13 e

[27] Ibidem, 24 b, c e d.

[28] Anotações de uma reunião
familiar, 15/06/1974 (Arquivo Geral
da Prelazia, a partir de agora, AGP,
biblioteca, PO4, vol II, 482). Ver o
vídeo: O que quer deixar em nossos
corações?

[29] Carta n.3, 26 b

[30] Carta n.8, 1 b, em Cartas II,
Quadrante, São Paulo, 2024.

[31] Ibidem, 37 d.

https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-quer-deixar-em-nossos-coracoes/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-quer-deixar-em-nossos-coracoes/


[32] Ibidem, 38 a.

[33] Ibidem, 40, e.

[34] Ibidem, 41 a.

[35] Ibidem, 42 a.

[36] Ibidem, 40 e.

[37] Ibidem, 41 a.

[38] Dicastério para a doutrina da fé, 
Declaração “Dignitas infinita” sobre a
dignidade humana, 8/04/2024, n. 1.

[39] Ibidem, n. 7.

[40] Ibidem.

[41] Ibidem, n.8.

[42] Ibidem.

[43] João Paulo II, Cruzando o umbral
da esperança, Planeta, Brasil.1994.

[44] FRANCISCO, Fratelli tutti, n. 94.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html


[45] Cfr. SCHLAG, M., voz Promoción
y desarrollo, Diccionario…, cit., 1026.

[46] É Cristo que passa, 52.

[47] Instrucción, V-1935/14-IX-1950,
nota 146.

[48] Amigos de Deus, 171-173.

[49] FRANCISCO,Evangelii gaudium,
200.

[50] Carta n. 29, 52.

[51] É Cristo que passa, 167.

[52] Anotações de uma reunião
familiar, 9-II-1975 (AGP, Biblioteca,
P04, 1975, vol. III, 83-84).

Mariano Fazio



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-mensagem-e-
o-legado-social-de-sao-josemaria-50-
anos-depois-da-sua-passagem-pela-

america-latina/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria-50-anos-depois-da-sua-passagem-pela-america-latina/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria-50-anos-depois-da-sua-passagem-pela-america-latina/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria-50-anos-depois-da-sua-passagem-pela-america-latina/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria-50-anos-depois-da-sua-passagem-pela-america-latina/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria-50-anos-depois-da-sua-passagem-pela-america-latina/

	A mensagem e o legado social de São Josemaria

