opusdei.org

A mensagem e o
legado social de Sao
Josemaria

Conferéncia proferida por
mons. Mariano Fazio, vigario
auxiliar do Opus Dei, durante a
segunda edicdo do Be Do Care,
em Sao Paulo (Brasil), em 10 de
outubro de 2024.

21/02/2025

INDICE

1. Chamada universal a santidade, no
meio do mundo, em todas os ambitos
sociais.



2. Unidade de vida.

3. Formacdo na doutrina social da
Igreja.

4. Sentido de responsabilidade.
5. Amor pela liberdade, pluralismo.
6. Capacidade de dialogo.

7. Espirito de servico. Governar é
servir.

8. Compaixdo e acao.

Baixar o texto da conferéncia

PDF » A mensagem e o legado social
de Sdo Josemaria 50 anos depois da
sua visita a Ameérica.

Epub » A mensagem e o legado
social de Sdo Josemaria 50 anos
depois da sua visita a América.


https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria20250223143256047480.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria20250223143256047480.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria20250223143256047480.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria20250223143310423898.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria20250223143310423898.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria20250223143310423898.epub

Se preferir pode comprar o livro
editado pela Cultor de Livros:
Cidadania: Sdo Josemaria Escriva e o
bem comum.

1. Chamada universal a santidade,
no meio do mundo, em todos os
ambitos sociais.

A mensagem que Sao Josemaria
recebeu de Deus em 2 de outubro de
1928 se concentrava na chamada a
santidade no meio do mundo através
do trabalho profissional e das
circunstancias habituais do cristéo.
Todos os cristdos sao chamados a
santidade em virtude do batismo, e
para a imensa maioria dos homens
tender a ela ndo significa “sair do seu


https://cultordelivros.com.br/produtos/cidadania-sao-josemaria-escriva-e-o-bem-comum/
https://cultordelivros.com.br/produtos/cidadania-sao-josemaria-escriva-e-o-bem-comum/

lugar”. O mundo - a vida corrente,
com os seus ambitos caracteristicos
do trabalho profissional, a familia e
os deveres de estado na sociedade
civil - é o habitat onde o cristao se
identifica com Cristo. A santificagdo
da vida cotidiana exige o auxilio da
graca e da relacdo pessoal com Deus.
Ao mesmo tempo, a propria vida
espiritual necessariamente envolve e
se refere as circunstancias normais
da existéncia em meio ao mundo.

O Senhor espera que nos
santifiquemos e facamos apostolado
em nossa familia, no nosso local de
trabalho, em nosso grupo de amigos,
nas iniciativas sociais em que
estamos envolvidos, na nossa cidade,
regido e pais. Sempre com uma visdo
universal, catdlica, que nos faz ver
com os olhos da fé que a influéncia
que podemos ter no nosso ambiente
pode chegar aos confins do mundo.
Mas é preciso comecar pelo que
temos ao alcance da mdao. Se ndo



aproveitarmos as nossas
circunstancias imediatas, cairiamos
em visdes imaginarias que
impediriam toda a fecundidade
apostolica.

Ponhamos um exemplo literario. Em
“Casa Soturna”, um dos melhores
romances de Charles Dickens, ha
uma personagem grotesca: Mrs.
Jellyby. Esta senhora representa
aquelas pessoas que estdo obcecadas
por ajudar a todo o mundo — quanto
mais longe das suas circunstancias
vitais estiver esse mundo, melhor —
mas se esquecem de que ha pessoas
necessitadas junto a si, muitas vezes
na casa, na sua vizinhanca ou em sua
propria cidade.

Mrs. Jellyby dedica todas as horas do
dia a escrever cartas, a respondé-las,
a organizar reunides com o fim de
ajudar uma missdo em Africa:
Borriobula-Gha. £ mée de familia
numerosa, mas os seus filhos vivem



no meio da desordem e da sujeira.
Ninguém se ocupa deles, e quando
reclamam a atencdo da sua mae, esta
repreende-os por “nao se
interessarem pelos grandes
problemas do mundo”. No fundo,
segundo Mrs. Jellyby, os seus filhos
sdo uns egoistas. Seu marido também
é vitima da preocupacdo da esposa
com a missao africana. Ele vive
isolado, em meio a problemas
financeiros terriveis, sem ninguém
que se preocupe por ele. Mrs. Jellyby
desinteressa-se dos problemas
familiares, porque a sua
preocupacdo reside nos pobres
africanos que tém tantas
necessidades materiais e espirituais.
Preocupacao, por outro lado,
ingénua, pois dedica-se a tecer
casacos de 13, que seriam de pouca
utilidade no calor tropical da
Africa[1].

Na realidade, a egoista € ela: o seu
zelo pela Africa é uma fuga dos



problemas e necessidades comuns da
vida cotidiana: preparar a comida,
limpar a casa, manter a ordem no
meio de uma familia numerosa,
cuidar de um filho doente, consolar o
que esta triste, animar a filha que
tem dificuldades sentimentais, servir
de apoio ao seu marido nos
momentos de crise econémica,
melhorar a convivéncia com 0s
vizinhos etc.

O Senhor nos chama a santificar a
vida didria, incluindo todos os
aspectos da vida social, com um
saudavel realismo sobrenatural.
Queremos mudar o mundo, mas
precisamos comecar por mudar o
nosso proprio coragdo e o ambiente
que nos rodeia. Para esta obra de
santificacdo ha duas condigdes
necessarias: que mostremos
coeréncia nos nossos atos com a fé
que professamos, e que nos
formemos suficientemente para nos
regermos pelos principios do



Evangelho, que tanta luz lancam
sobre os caminhos para alcancar o
bem comum da sociedade. Passemos
a analisar estas duas condicdes.

2. Unidade de vida

Provavelmente ja vimos — na nossa
vida ou na vida dos nossos parentes,
amigos ou vizinhos — incoeréncias
entre a moral natural ou a doutrina
cristd e as atuacgoes na vida social de
muitos catdlicos. Pessoas que nao
respeitam as leis de transito, que
mentem na declaracdo do imposto de
renda, que repetem calunias
infundadas ou que simplesmente
tratam com desprezo aqueles que
ocupam um lugar inferior na escala
social. Tudo isto representa um
obstaculo evidente para a busca do
bem comum com sentido cristdo.

Ha muitos anos, Sdo Josemaria
escrevia: “F frequente, de fato,
mesmo entre catolicos que parecem
responsaveis e piedosos, o erro de



pensar que so estdo obrigados a
cumprir os seus deveres familiares e
religiosos, e sequer querem ouvir
falar de deveres civicos. Ndo se trata
de egoismo: é simplesmente falta de
formacdo, porque ninguém lhes disse
nunca claramente que a virtude da
piedade — parte da virtude cardeal da
justica — e o sentido da solidariedade
cristd se concretizam também neste
estar presentes, neste conhecer e
contribuir para resolver os
problemas que interessam a toda a
comunidade”[2].

A chamada a santidade no meio do
mundo traz, como uma das suas
consequéncias mais importantes, a
encarnacdo do que Sao Josemaria
chamava “unidade de vida”. As
pessoas que ndo atuam de modo
coerente com a sua fé poderiam ser
descritas como homens ou mulheres
com dupla personalidade ou,
utilizando uma expressdo muito
citada nos Evangelhos, pessoas com



duplicidade e engano. Conclui Sao
Josemaria: “E, pois, necessario imitar
a Jesus Cristo para da-Lo a conhecer
com a nossa vida. Sabemos que
Cristo se fez homem a fim de
introduzir todos os homens na vida
divina, para que — unindo-nos a Ele -
vivéssemos individual e socialmente
a vida de Deus”. Note-se que se fala
de viver “socialmente” a vida de
Deus[3].

3. Formacdo na doutrina social da
Igreja

Acabamos de ver como Sao
Josemaria afirmava que a ignorancia
€ um dos fatores que explicam a falta
de compromisso social dos catdlicos.
Juntamente com a unidade de vida,
outra implicacdo da chamada a
santidade no meio das relagdes
sociais é o conhecimento da doutrina
social da Igreja. Citemos
textualmente o santo aragonés:
“Direi a vocés, a este respeito, qual é



0 meu grande desejo: Gostaria que,
no catecismo da doutrina crista para
criancgas, se ensinasse claramente
quais sao esses pontos firmes, nos
quais ndo se pode ceder, ao agir de
uma forma ou de outra, na vida
publica; e que, a0 mesmo tempo, se
afirmasse o dever de agir, e ndo de
abster-se, de prestar a propria
colaboracdo para servir com lealdade
e com liberdade pessoal, ao bem
comum”[4]. Gracgas a Deus, isso ja é
uma realidade no Catecismo da
Igreja Catdlica e no Compéndio da
Doutrina Social da Igreja.

O Papa Francisco também faz eco a
esta mesma preocupacdo. Em sua
enciclica Fratelli tutti expressa sua
tristeza pela confusdo que muitos
cristdos tém em questdes sociais,
como 0s que apoiam nacionalismos
fechados, xenofobias e desprezo
pelas pessoas diferentes. O remédio é
a formacdo: “A fé, com o humanismo
que inspira, deve manter vivo um



sentido critico perante estas
tendéncias e ajudar a reagir
rapidamente quando comecam a
insinuar-se. Para isso, é importante
que a catequese e a pregacao
incluam, de forma mais direta e
clara, o sentido social da existéncia, a
dimensao fraterna da
espiritualidade, a convic¢ao sobre a
dignidade inalienavel de cada pessoa
e as motivacdes para amar e acolher
a todos”[5].

Quem deseja impregnar as
estruturas terrenas com o espirito de
Cristo deve necessariamente se
formar para ndo errar o caminho. O
Evangelho lanca uma luz intensa
para compreender o projeto de Deus
sobre a organizacdo social, a familia,
a economia, a cultura. Bento XVI
falava com frequéncia dos
“principios ndo negociaveis” que o
cristdo coerente deve defender para
levar este mundo o mais proximo
possivel do plano de Deus para ele.



Mas se hd principios “néo
negociaveis”, também ha muitas
coisas que sdo negociaveis, objeto de
acordo, de dialogo, de busca de
consenso etc. Distinguir o que esta
essencialmente ligado a fé do que
estd aberto a opinido é fundamental
para contribuir para a construgdo de
uma sociedade cada vez mais
alinhada com os planos de Deus. E
para distinguir corretamente é
preciso estar bem formado.

Sao Josemaria ndo pretendia que
todos os cidadaos fossem
profissionais da politica ou das
ciéncias sociais, mas incentivava que
todos tivessem “um minimo de
conhecimento dos aspectos concretos
que adquire o bem comum da
sociedade, em que cada um vive, em
circunstancias historicas
determinadas; e também se pode
exigir um minimo de compreensao
da técnica — das possibilidades reais,
limitadas — da administracdo publica



e do governo civil, porque sem essa
compreensao ndo pode haver critica
serena e construtiva nem opinides
sensatas”[6].

Na Italia ha um ditado popular que
diz o seguinte: Piove. Governo ladro!
(Chove. O Governo € ladrdo!). A
critica facil, o protesto gratuito, as
reivindica¢Oes exageradas, tao
comuns na vida politica, na opinido
publica e nas redes sociais, ndo
contribuem em nada para a busca do
bem comum. Seguir o conselho de
Sao Josemaria de nos formarmos
bem e de tentar entender com
empatia o mundo que nos circunda
criaria um ambiente de paz, de
justica e de compreensdo que
ajudaria ao bem social da
comunidade.

4. Sentido de responsabilidade

No Evangelho, o Senhor faz varios
apelos aos seus discipulos para que
tenham consciéncia de sua



responsabilidade pelo mundo. O
cristdo deve ser sal e luz, fermento
na massa. A parabola dos talentos, na
qual o Senhor nos pede para fazer
frutificar nossas habilidades a
servico dos nossos irmaos, esta entre
as mais comentadas pela tradicdo da
Igreja, pois é sempre um alerta para
evitar a passividade e a indoléncia.
Lemos essa parabola no capitulo 25
de Sdo Mateus, onde também se
encontra a descricao do Juizo
Universal: o Senhor pedira contas
rigorosas de como cuidamos dos
nossos proximos, especialmente dos
mais necessitados.

A parabola do bom samaritano é
outro alerta para a nossa
responsabilidade para com todos. O
Papa Francisco comenta que “esta
parabola é um icone iluminador,
capaz de manifestar a opcao
fundamental que precisamos de
tomar para reconstruir este mundo
que nos esta a peito. Diante de tanta



dor, a vista de tantas feridas, a unica
via de saida é ser como o bom
samaritano. Qualquer outra opcao
deixa-nos ou com os salteadores ou
com 0s que passam ao largo, sem se
compadecer com o sofrimento do
ferido na estrada. A parabola mostra-
nos as iniciativas com que se pode
refazer uma comunidade a partir de
homens e mulheres que assumem
como propria a fragilidade dos
outros, nao deixam constituir-se uma
sociedade de exclusdo, mas fazem-se
proximos, levantam e reabilitam o
caido, para que o bem seja comum.
Ao mesmo tempo, a pardbola
adverte-nos sobre certas atitudes de
pessoas que so olham para si mesmas
e ndo atendem as exigéncias
ineludiveis da realidade humana”[7].

Unidade de vida e formacao na
doutrina — sempre com base em uma
vida espiritual sincera - fortalecerdo
nosso senso de responsabilidade
social. Precisamos deixar de lado a



passividade, a comodidade, e
carregar sobre nossos ombros este
mundo nosso, tao cheio de
necessidades, de injusticas, de
sofrimentos. “O amor a todos o0s
homens deve levar vocés a enfrentar
os problemas temporais com
valentia, segundo a sua consciéncia.
Nao tenham medo do sacrificio, nem
de assumir cargas pesadas. Nenhum
acontecimento humano pode ser
indiferente para vocés, antes pelo
contrario, todos devem ter
oportunidade para fazer bem as
almas e facilitar-lhes o caminho para
Deus”[8].

A principal manifestacdo do senso de
responsabilidade social esta no
cumprimento de nossas obrigacdes
de estado: trabalhar bem, com toda a
perfeicdo de que formos capazes,
para prestar o servi¢o que nossos
concidadaos esperam de nos em
justica; criar um ambiente familiar
adequado para que os filhos possam



crescer nas virtudes, a fim de que
sejam futuros cidaddos responsaveis;
respeitar as leis e as ordens juridicas
validas para que a convivéncia seja
ordenada e pacifica. E ai que o
Senhor nos espera, e assim
poderemos contribuir eficazmente
para o bem comum. Mons. Fernando
Ocariz referia-se ao carater
transformador do trabalho: “O
trabalho santificado é sempre uma
alavanca para transformar o mundo,
e 0 meio habitual pelo qual devem
ser produzidas as mudancas que
dignificam a vida das pessoas, para
que a caridade e a justica penetrem
verdadeiramente em todas as
relacdes. O trabalho assim realizado
pode contribuir para purificar as
estruturas de pecado, convertendo-as
em estruturas onde o
desenvolvimento humano integral
seja uma possibilidade real”[9].

5. Amor a liberdade, pluralismo



O bem comum exige criar as
circunstancias para que cada pessoa
possa alcancar sua plenitude na vida
pessoal e na relacdo com o0s outros.
Para isso, € necessario garantir
amplos espacos de liberdade. Nao é
este 0 momento para nos determos
em todos os aspectos da liberdade:
apenas destacamos que a plenitude
da vida humana é o Amor — com
maiuscula, que se identifica com
Deus -, e sem liberdade nao
poderemos amar.

Em muitas sociedades
contemporaneas, a liberdade sofre
uma deterioracdo preocupante. Ao
impor o que supostamente € “o
correto” a partir de uma perspectiva
fechada ao espirito, essa liberdade
fica limitada, e muitas pessoas caem
em uma espiral de medo e siléncio
para ndo ficar fora de jogo, como tem
acontecido com a chamada cultura
do cancelamento, denunciada pelos
reitores de algumas das



universidades mais destacadas dos
Estados Unidos. Em algumas regides,
sdo impostas ditaduras de varios
tipos, impregnadas de ideologias
totalitarias, que impedem a
expressdo de pensamentos que ndo
coincidam com a doutrina oficial, sob
pena de prisdo. Mais grave ainda sdo
as tentativas de negar a liberdade
religiosa aos cidadéos, exercendo
uma perseguicdo sistematica aqueles
que ndo compartilham o unico credo
oficial de uma sociedade baseada no
fundamentalismo. Néo se trata
apenas do fundamentalismo
religioso: o laicismo também chega a
ser totalitario quando impede as
manifestacOes publicas de uma fé
religiosa.

Séo Josemaria gostava do ar puro e
da 4gua clara. Onde a liberdade é
negada, o ambiente social fica cheio
de escuriddes, e a 4gua que deveria
correr livremente para saciar a sede
dos cidadaos permanece estagnada e



apodrece. Por isso, uma das
caracteristicas mais marcantes de
seus ensinamentos — e ndo apenas na
dimensdo social — era precisamente
seu amor a liberdade. Ele afirmava
com forca que ha um ambito
libérrimo na pessoa humana em que
apenas ela e Deus podem entrar, e
que sempre deve ser respeitado: a
intimidade das consciéncias. O
respeito irrestrito pelo santudrio
intimo das consciéncias o levava a
defender a liberdade em matéria
religiosa. Mantinha relacgées de
amizade auténtica com pessoas de
todas as crencas ou sem crenca
alguma e estava disposto a dar a vida
para defender a liberdade das
consciéncias delas. Travou uma
“batalha” filial com a Santa Sé para
permitir que o Opus Dei pudesse ter
cooperadores ndo catolicos, e até
mesmo nao cristaos. Ficou repleto de
alegria com a declaracgéo sobre a
liberdade religiosa, Dignitatis
humanae, do Concilio Vaticano II.



Parafraseando a declaracéo do
Magistério, afirmava: “Eu defendo
com todas as minhas forcas a
liberdade das consciéncias, que
denota ndo ser licito a ninguém
impedir que a criatura preste culto a
Deus. E preciso respeitar as legitimas
ansias de verdade; o homem tem
obrigacdo grave de procurar o
Senhor, de conhecé-lo e adora-lo,
mas ninguém na terra deve permitir-
se impor ao proximo a pratica de
uma fé que este ndo possui; assim
como ninguém pode arrogar-se o
direito de maltratar quem a recebeu
de Deus”[10].

Junto a liberdade religiosa, Sdo
Josemaria defendia a liberdade de
todos os cristaos para defender suas
opinides em assuntos que Deus
deixou ao livre arbitrio dos homens.
Fomentava um clima aberto, em que
cada um pudesse simplesmente se
expressar Como era, e em que as
opinides dos outros eram



respeitadas. Detestava a tirania,
“porque é contraria a dignidade da
pessoa humana”[11], e manifestava
um grande respeito pelo pluralismo
em questdes opinaveis, fossem elas
politicas, sociais, econémicas,
culturais ou esportivas: em suma, no
vasto mundo do ndo dogmatico.
Lemos em Surco: “Que coisa triste é
ter uma mentalidade cesarista, e nao
compreender a liberdade dos demais
cidaddos, nas coisas que Deus deixou
ao juizo dos homens”[12].

Em um artigo publicado no jornal
ABC de Madri em 2 de novembro de
1969, Sédo Josemaria expressava-se da
seguinte forma: “Deus, ao criar-nos,
correu o risco e a aventura da nossa
liberdade. Quis uma historia que
fosse uma historia verdadeira, feita
de auténticas decisoes, e nao uma
ficcdo nem um jogo. Cada homem
deve cultivar a experiéncia de sua
autonomia pessoal, com tudo o que
isso supde de acaso, de tentativa e,



em algumas ocasides, de incerteza.
Nao esquecamos que Deus, que nos
da a seguranca da fé, ndo nos revelou
o sentido de todos os acontecimentos
humanos. Juntamente com as coisas
que, para o cristdo, sdo totalmente
claras e certas, ha outras —
muitissimas — em que sO cabe uma
opinido: isto é, um certo
conhecimento do que pode ser
verdadeiro e oportuno, mas que nao
pode ser afirmado de um modo
incontrovertivel. Porque ndo so é
possivel que eu me engane como,
mesmo tendo eu razdo, é possivel
que os demais também a tenham.
Um objeto que parece concavo a
alguém, parecera convexo aos que
estiverem situados numa perspectiva
diferente”[13].

A responsabilidade trazia consigo a
obrigacdo moral de intervir na vida
da sociedade, deixando nela uma
marca evangélica, sempre com
respeito as opc¢des temporais livres.



“Interpretem, portanto, minhas
palavras, como elas sdo realmente:
um chamado para que exercam —
diariamente!, ndo apenas em
situacOes de emergéncia — os direitos
que tém; e para que cumpram
nobremente as obrigacdes que tém
como cidadaos — na vida publica, na
vida econdmica, na vida
universitaria, na vida profissional -
assumindo com valentia todas as
consequéncias das suas livres
decisdes, e arcando com o peso da
correspondente independéncia
pessoal. E essa cristd mentalidade
laical permitira fugir de toda e
qualquer intolerancia, de todo
fanatismo; vou dizé-lo de um modo
positivo: fara que todos convivam em
paz com todos os concidadios, e
fomentara também a convivéncia
nas diversas ordens da vida
social’[14].

A liberdade em temas opindaveis é
parte essencial do espirito secular e



laical do Fundador do Opus Dei. Ele
abominava a mentalidade de
“partido unico” e reivindicava para
os cristdos a liberdade de opinido e
de decidir responsavelmente em suas
atividades profissionais e sociais:
“Nao ha dogmas nas coisas
temporais. Nao esta de acordo com a
dignidade dos homens o intento de
fixar verdades absolutas em questdes
sobre as quais, necessariamente,
cada um tem de contemplar as coisas
do seu ponto de vista, segundo o0s
seus interesses particulares, as suas
preferéncias culturais e a sua propria
experiéncia peculiar. Pretender
impor dogmas no ambito temporal
conduz, inevitavelmente, a forgar as
consciéncias das pessoas, a nao
respeitar o proximo”[15].

F preciso acrescentar que, em nosso
autor, inseparavelmente ligada a esta
consciéncia da liberdade do cristao
em questdes temporais, estava a
obrigacdo de formar a consciéncia e



a afirmacdo do direito-dever da
hierarquia eclesiastica de pronunciar
juizos morais sobre as realidades
temporais quando exigido pela fé e
moral cristas[16].

6. Capacidade de dialogo

O pluralismo social impulsionado
por Sdo Josemaria implica que se
instaure na sociedade uma “cultura
do didlogo”. Foi precisamente ao
dialogo que Sdo Paulo VI dedicou sua
primeira enciclica, Ecclesiam suam.
O fundador do Opus Dei incentivava
a ndo discutir, mas a trocar opinides,
com caridade e respeito pela pessoa
cuja opinido difere da nossa. O
dialogo requer humildade: néo
somos donos da verdade e podemos —
e devemos — aprender com 0S Outros;
requer caridade: nunca poderemos
maltratar uma pessoa, mesmo que
tenhamos certeza de que ela esta
errada; requer compreensao, ou seja,
colocar-nos nas circunstancias dos



outros. Em resumo, no dialogo
exercitamos muitas virtudes cristas
que tornam a sociedade em que
vivemos mais humana.

Para que o didlogo seja real, é
fundamental permanecer fiel a
propria identidade. A grande maioria
das questoes € discutivel. Por sua
vez, ha um nucleo de verdades —
tanto de fé quanto de ordem natural
— das quais uma pessoa de
consciéncia reta nao pode ceder:
trata-se da “santa intransigéncia”,
expressdo usada por Sdo Josemaria,
ou dos “principios inegociaveis” de
Bento XVI. Um ponto de Sulco citado
anteriormente termina assim:
“Somente na fé e na moral é que ha
um critério indiscutivel: o da nossa
Mae Igreja”[17]. Defender com
elegdncia esses pontos
irrenunciaveis, ndo significa ser
fundamentalista: é ser coerente com
nossa consciéncia humana e crista.



Em uma carta enviada a seus filhos
em 21 de janeiro de 1966, Sdo
Josemaria falava longamente sobre o
dialogo que todo cristdo deve manter
na sociedade, para torna-la mais
humana e, em consequéncia, mais
cristd. Vamos reproduzir alguns
trechos desta carta, pois acredito que
merece ser conhecida e, acima de
tudo, aplicada em um ambiente de
tensdo como o atual no debate
publico, tanto na politica quanto na
cultura e religido.

Como sempre, o modelo é a vida de
Jesus, que manteve um dialogo
continuo com todos os tipos de
pessoas. “Com a luz sempre nova da
caridade, com um amor generoso a
Deus e ao proximo, renovaremos, a
vista do exemplo que o Mestre nos
deu, nossos desejos de compreender,
de desculpar, de ndo nos sentirmos
inimigos de ninguém”[18]. Nossa
atitude deve ser a de semeadores de
paz e alegria no mundo, amando e



defendendo a liberdade das almas,
conquistada e respeitada pelo
proprio Senhor.

Sdo Josemaria considerava uma
finalidade propria do Opus Dei — mas
podemos aplica-la a todos os cristdos
— “espalhar pelo mundo a mensagem
de amor e paz que o Senhor nos
legou; para convidar todos os
homens ao respeito pelos direitos da
pessoa”[19].

O fundador descreve um panorama
pouco animador da época em que
viveu, que € muito semelhante a
nossa: fala-se muito de paz, mas a
paz brilha por sua auséncia; fala-se
de democracia e igualdade, mas
existem castas fechadas e
impenetraveis; clama-se por
compreensdo, mas ndo se vive assim,
nem mesmo entre os cristaos. “Sao
momentos em que os fanaticos e
intransigentes — incapazes de admitir
razoes alheias — se defendem,



acusando de violentos e agressivos
aqueles que sdo suas vitimas. O
Senhor nos chamou, enfim, quando
se ouve falar muito de unidade, e
talvez seja dificil conceber que possa
haver maior desunido, ndo somente
entre os homens em geral, mas sim
entre os proprios catolicos”[20].

Sao Josemaria aborda um tema
central na atuacgdo dos cristdos na
praca publica: fidelidade a doutrina —
que chama, como vimos, de “santa
intransigéncia” — e acolhimento e
respeito por todas as pessoas, mesmo
as que estdo no erro: é a “santa
transigéncia”. E esclarece: “E preciso,
no entanto, que vocés ensinem
muitas pessoas a praticarem esta
doutrina, porque nao é dificil
encontrar quem confunda a
intransigéncia com a intemperanca,
e a transigéncia com a renuncia a
direitos ou verdades que nao
podemos barganhar”[21].



Os cristdos ndo podem transigir com
as verdades da fé. O depdsito da
Revelagdo ndo nos pertence. Se
fizéssemos as mudancas na doutrina
que muitos estao pretendem fazer,
com a boa intengdo de fazer com que
todos concordem, acabariamos com
uma espécie de religido vaga e
sentimental, que ja ndo seria sal e
luz. O cristdo deve defender o que a
Igreja ensina em matéria de fé e
costumes “com o exemplo, com a
palavra, com a escrita, com todos 0s
meios nobres que estiverem ao nosso
alcance”[22].

A fidelidade a verdade ndo pode nos
levar ao desejo de aniquilar quem
esta errado, nem nos deixar levar
pela ira ou a cair no fanatismo. Nao
se trata de ser um 'martelo de
hereges'. E preciso distinguir entre o
erro e a pessoa errada. Mas no
proprio erro € preciso resgatar a
parte da verdade que leva consigo.
“As mas ideias geralmente ndo sao



totalmente mas; elas tém,
ordinariamente, uma parte de bem,
porque sendo, ninguém as seguiria.
Elas quase sempre tém uma centelha
de verdade, que é sua bandeira de
atracdo; mas essa parte da verdade
ndo pertence a elas: estd tomada de
Cristo, da Igreja; e, portanto, sdo
essas ideias boas — que estdo
misturadas com o erro — as que virdo
atras dos cristaos, que sdo os que
possuem a verdade plena: ndo
devemos ser nos 0s que seguiremos
atras delas”[23].

A “santa transigéncia” nos leva a
conviver com todos, a dialogar com
todos. “Devemos viver, em uma
palavra, numa conversa continua
com nossos companheiros, com
nossos amigos, com todas as almas
que se aproximam de nos. Esta é a
santa transigéncia. Certamente
poderiamos chama-la de tolerancia,
mas tolerar me parece pouco, porque
ndo se trata apenas de admitir, como



um mal menor e inevitavel, que os
outros pensem de maneira diferente
ou estejam no erro. Trata-se também
de ceder, de transigir em tudo o que
€ nosso, no opinavel, naquilo que —
ndo tocando o essencial — poderia ser
motivo de discrepancia. Trata-se,
enfim, de limar asperezas, onde for
possivel, para criar uma plataforma
de entendimento, que facilite a luz
aos equivocados”[24].

Se faltasse essa abertura,
prestariamos um mau servigo a
verdade, como aqueles que
“transformam sua vida em uma
cruzada perpétua, em uma constante
defesa da fé, mas as vezes se
obstinam, esquecendo que a
caridade e a prudéncia deveriam
governar esses bons desejos, e se
tornam fanaticos. Apesar de sua
intencdo correta, o grande servico
que querem prestar a verdade se
desnaturaliza, e acabam fazendo
mais mal do que bem, defendendo



talvez sua opinido, seu amor-proprio,
sua teimosia de ideias. Como Dom
Quixote, veem gigantes onde s6 ha
moinhos de vento; tornam-se pessoas
mal-humoradas, amargas, de zelo
amargo, de modos bruscos, que
nunca encontram nada de bom, que
tudo veem negro, que tém medo da
legitima liberdade dos homens, que
nao sabem sorrir”[25].

Longe dessa atitude, a conduta do
cristdo no debate publico é presidida
pela caridade, que tem, entre outras
caracteristicas, a gentileza, a boa
educacdo, o amor a liberdade alheia,
a cordialidade, a simpatia. Por outro
lado, ndo podemos nos limitar a falar
ou a dar um bom exemplo: “é
necessario também que escutem, que
estejam dispostos a iniciar um
dialogo franco e cordial com as
almas que desejam aproximar de
Deus”[26].



Sao Josemaria incentiva a
compreender a todos, a caminhar de
brago dado com todos, a trabalhar
em conjunto mesmo com pessoas que
tém uma sintonia ideoldgica
diferente. Para aproximar essas
pessoas da verdade, € necessario
fortalecer nossa formacao doutrinal
e regar tudo com a caridade de
Cristo. “Contra quem estamos?
Contra ninguém. Ndo posso amar o
diabo, mas a todos que ndo sejam o
diabo — por piores que sejam ou
parecam — eu 0s quero bem. Ndo me
sinto nem nunca me senti contrario a
ninguém; rejeito as ideias que vao
contra a fé ou contra a moral de
Jesus Cristo, mas ao mesmo tempo
tenho o dever de acolher, com a
caridade de Cristo, todos os que as
professem”[27].

Em 1974, Sdo Josemaria realizou uma
visita pastoral por alguns paises da
Ameérica do Sul. Na Argentina, havia
um ambiente tenso, de desuniao



nacional e de violéncia fratricida.
Suas palavras em voz alta ressoaram
nos coragoes de milhares de
argentinos que estavam sofrendo
essa situacdo, e podem muito bem
ser aplicadas a muitas circunstancias
da atualidade: “Que semeiem a paz e
a alegria em todos os lugares. Que
ndo digam nenhuma palavra
desagradavel para ninguém; que
vocés saibam andar de bracos dados
com as pessoas que ndo pensam
como Vocés; que nunca maltratem a
ninguém; que sejam irmaos de todas
as criaturas: semeadores de paz e de
alegria”[28].

7. Espirito de servico. Governar é
servir.

A palavra servico ndo é muito
popular. Pelo contrario, a palavra
poder parece algo desejavel. Este fato
talvez evidencie que vivemos em um
mundo secularizado, que esqueceu
que reinar € servir. Pelo menos essa



foi sempre a visdo cristd da
autoridade. Quem ocupa um cargo
de responsabilidade na sociedade —
um governante, um professor
universitario, um pai de familia etc. —
deve estar ciente de que esta ali para
servir a seus suditos, a seus alunos,
aos membros da sua familia. Muitas
vezes vemos 0 0posto: parece que
quem exerce o poder pode servir a si
mesmo. O poder é visto como uma
propriedade pessoal da qual pode se
aproveitar. Essa é a origem de
fendmenos tao difundidos nos cinco
continentes como a corrupgao
politica e econdmica, a
arbitrariedade, os desejos de se
perpetuar no poder. A histdria e a
literatura — pensemos em tantos reis
das obras de Shakespeare, como
Macbeth ou Ricardo III -
demonstram isso claramente. Gracas
a Deus, também ha numerosos
exemplos de pessoas que exercem o
poder com autoridade moral, com
mansidado, com respeito, com espirito



de servico: honram o nome de
“ministros”, palavra que vem do
latim “ministrare”, ou seja, servir.

Uma das caracteristicas que Sao
Josemaria destaca com mais
frequéncia para a santificacao de
todas as dimensdes sociais é
precisamente o espirito de servigo.
Toda tarefa humana honesta tem
como finalidade intrinseca o servico
aos outros. O médico serve tanto
quanto a dona de casa, o varredor de
rua tanto quanto o pesquisador ou o
funciondrio do banco. O servi¢o ndo
é algo acrescentado ao trabalho
humano. “Vamos pensar devagar o
que ha no cerne do nosso labor
profissional. Vou dizer-lhes que é
uma unica intencdo: servir. Porque
no mundo, agora, a importancia da
missdo social de todas as profissoes
esta clara: até a caridade se tornou
social, até o ensino se tornou
social’[29].



Escriva se referia a esse desejo
sobrenatural de servir a Deus e as
almas que deve reinar nos coracoes
de todos os cristaos, e que também
tem uma dimensdo humana: “tentar
alcancar a perfeicdo cristd no mundo
limpidamente, com sua atuacao
libérrima e responsavel em todos o0s
campos da atividade cidada. Um
servico abnegado, que ndo avilta,
mas educa, que dilata o coracdo —
torna-o romano, no sentido mais alto
desta palavra — e leva a buscar a
honra e o bem das pessoas de cada
pais: para que haja cada dia menos
pobres, menos ignorantes, menos
almas sem fé, menos desesperados,
menos guerras, menos inseguranca,
mais caridade e mais paz”[30].

O espirito de servico leva
necessariamente a pensar nos
outros, a viver essa chave
antropoldgica crista, indicada no n.
24 da Gaudium et spes: a pessoa
humana se realiza no dom sincero de



si. £ na trama das relacdes sociais
que exercemos essa dedicacdo aos
outros. “A atuacdo de cada um de
nos, filhos, é pessoal e responsavel.
Devemos procurar dar bom exemplo
diante de cada pessoa e diante da
sociedade, porque um cristdo ndo
pode ser individualista, ndo pode
desentender-se dos outros, ndo pode
viver egoisticamente, de costas para
o mundo: é essencialmente social,
membro responsavel do Corpo
Mistico de Cristo”[31].

De acordo com a sua visao, se na
sociedade prevalecer o espirito de
servico, a transformac¢ao do mundo -
sempre conscientes das limitacoes
humanas - sera uma realidade.
“Nosso labor apostodlico contribuira
para a paz, para a colaboracéo entre
os homens, para a justica, para evitar
a guerra, para evitar o isolamento,
para evitar o egoismo nacional e os
egoismos pessoais: porque todos
perceberdo que fazem parte de toda



a grande familia humana, que é
dirigida a perfeicdo pela vontade de
Deus”[32]. Sdo Josemaria é um
mestre na hora de ampliar
horizontes: embora nossa tarefa na
sociedade seja aparentemente infima
ou de pouca importancia aos olhos
humanos, podemos mudar o mundo
precisamente a partir dali.

Se todos os ambitos sociais
constituem uma oportunidade para
contribuir ao bem comum, para
servir, é evidente que alguns deles
sdo estratégicos. Sdo Josemaria
destaca em particular o servico
publico, a atividade politica. “Em
todos os campos onde os homens
trabalham, vocés também devem se
fazer presentes, com o maravilhoso
espirito de servico dos seguidores de
Jesus Cristo, que nao veio para ser
servido, mas para servir: sem
abandonar imprudentemente — seria
um gravissimo erro — a vida publica
das nacdes, na qual agirdo como



cidaddos comuns, que é 0 que VOCés
sdo, com liberdade pessoal e
responsabilidade pessoal”[33]. E
insiste: “A presenca leal e
desinteressada no terreno da vida
publica oferece imensas
possibilidades de fazer o bem, de
servir: os catolicos ndo podem (...)
abandonar esse campo, deixando as
tarefas politicas nas maos daqueles
que ndo conhecem ou ndo praticam a
lei de Deus, ou daqueles que se
mostram inimigos de sua Santa
Igreja”[34].

Seguindo uma longa tradicdo de
filosofia politica e doutrina social,
cujos representantes mais eminentes
sdo Platdo, Aristoteles, Santo
Agostinho e Sdo Tomas, Escriva
oferece uma definicdo da atividade
politica: “Politica, no sentido nobre
da palavra, ndo é sendo um servico
para alcancgar o bem comum da
Cidade terrena. Mas este bem tem
uma extensdo muito grande e, por



conseguinte, € no terreno politico
onde se debatem e se ditam leis da
maior importancia, como sdo as que
concernem ao matrimoénio, a familia,
a escola, ao minimo necessario de
propriedade privada, a dignidade —
aos direitos e deveres — da pessoa
humana”[35].

Nos textos classicos de filosofia
politica é habitual encontrar sec¢des
dedicadas as virtudes do governante.
S0 numerosos os textos de Sao
Josemaria em que ele oferece uma
série de conselhos para governar
bem, tendo em vista 0 bem comum.
Por exemplo, saber distribuir
responsabilidades, sem acumular
poder em uma so pessoa (cfr.
Sulco972); cercar-se de pessoas
sabias e moralmente retas, e ndo de
mediocres para querer sobressair
(cfr. Sulco, 968); tomar as decisdes
ouvindo os colaboradores, para
evitar visoes unilaterais (cfr. Sulco,
392); nunca julgar ou falar



levianamente sobre pessoas ou
temas que o governante desconhece
(cfr. Sulco, 397); ter a convicgdo de
que quem governa ndo sabe tudo e
deve aprender com os outros (cfr.
Sulco, 388).

Em uma carta datada de 1959 e
dirigida aos membros do Opus Dei,
ele dava uma série de indicagdes que
ndo obedeciam as suas ideias
politicas pessoais, mas a doutrina
social da Igreja: “Quando tiverem de
participar em tarefas de governo,
coloquem todo empenho em ditar
leis justas, que possam ser cumpridas
pelos cidaddos. O contrario é um
abuso de poder e um atentado a
liberdade das pessoas: deforma suas
consciéncias, além disso, porque —
nesses casos — tém perfeito direito de
deixar de cumprir essas leis que s o
sdo de nome”[36].

Ao mesmo tempo, ndo era suficiente
ditar boas leis, mas fazer com que



todos os cidadaos participassem do
bem comum, e em particular os mais
fracos: “Respeitem a liberdade de
todos os cidadaos, tendo em conta
que o bem comum deve ser
compartilhado por todos os membros
da comunidade. Deem a todos a
possibilidade de elevar sua vida, sem
humilhar alguns para levantar os
outros; oferecam, aos mais humildes,
horizontes abertos para seu futuro: a
seguranca de um trabalho
remunerado e protegido, o acesso a
igualdade de cultura, porque isso —
que é justo — trard luz as suas vidas,
mudara seu humor e facilitara a
busca de Deus e de realidades mais
altas”[37].

8. Compaixdo e acdo

Uma das caracteristicas mais
presentes na cultura contemporanea
é a rejeicao de todo tipo de
discriminacdo. Isso é algo muito
positivo do ponto de vista cristao,



embora seja doloroso ver que
diversos grupos de pessoas
continuam a ser discriminados,
principalmente os mais fracos ou
aqueles com capacidades diferentes.
Além desses grupos, também sdo
discriminados os que consideram
que existem verdades objetivas, ou
que acreditam que a vida tem
sentido, ou 0s que se atrevem a
professar sua fé publicamente: nédo é
raro que essas pessoas — muitos dos
leitores deste livro, suponho - sejam
rotuladas de fundamentalistas,
incapazes de dialogar com quem
pensa diferente ou que constituem
um perigo para a democracia.

Recentemente, um documento da
Santa Sé reafirmou a dignidade de
toda pessoa: “Uma dignidade infinita,
que se fundamenta inalienavelmente
em seu proprio ser, cabe a cada
pessoa humana, além de toda
circunstancia e em qualquer estado
ou situacdo em que se encontre. Este



principio, plenamente reconhecivel
até mesmo pela simples razao,
fundamenta a primazia da pessoa
humana e a protecdo de seus
direitos”[38].

Para esclarecer possiveis mal-
entendidos sobre o termo dignidade,
o documento explica que € possivel
distinguir quatro dimensdes dela:
dignidade ontoldgica, dignidade
moral, dignidade social e dignidade
existencial. A primeira dimensao € a
mais importante. A dignidade
ontologica “corresponde a pessoa
como tal pelo mero fato de existir e
ter sido querida, criada e amada por
Deus. Esta dignidade nunca pode ser
eliminada e permanece valida além
de qualquer circunstancia na qual os
individuos possam se encontrar”[39].
A dignidade moral refere-se ao
exercicio da liberdade pela pessoa
humana. Muitas vezes fazemos mau
uso da liberdade, e nesse caso nos
comportamos de uma maneira “nédo



digna” da pessoa humana. “A historia
nos testemunha que o exercicio da
liberdade contra a lei do amor
revelada pelo Evangelho pode atingir
niveis incalculaveis de mal infligido
aos outros. Quando isso acontece,
encontramos pessoas que parecem
ter perdido todo vestigio de
humanidade, todo vestigio de
dignidade. A este respeito, a
distin¢do aqui introduzida nos ajuda
a discernir com precisdo entre o
aspecto da dignidade moral, que de
fato pode 'se perder’, e 0 aspecto da
dignidade ontoldgica que nunca pode
ser anulada. E é precisamente em
razao desta ultima que se deve
trabalhar com todas as forgas, para
que todos aqueles que fizeram o mal
possam se arrepender e se
converter”[40].

A dignidade social refere-se as
condig¢oes de vida de uma pessoa.
Pode-se afirmar que existem vidas
“indignas” porque suas



circunstancias sociais ndo respeitam
a dignidade ontoldgica de que toda
pessoa desfruta. Falar de uma ‘vida
indigna’ “ndo indica de forma
alguma um julgamento em relacdo a
pessoa, pelo contrario, quer destacar
o fato de que sua dignidade
inalienavel é contradita pela situacdo
em que se vé obrigada a viver”[41].

Por fim, a dignidade existencial:
“com essa expressdo nos referimos a
situacoes de tipo existencial: por
exemplo, no caso de uma pessoa que,
mesmo nao lhe faltando,
aparentemente, nada essencial para
viver, por diversas razoes, acha
dificil viver com paz, com alegria e
com esperanca. Em outras situagoes
é a presenca de doencas graves, de
contextos familiares violentos, de
certas dependéncias patologicas e de
outros males que levam alguém a
experimentar sua propria condicdo
de vida como 'indigna' em face da
percepcdo daquela dignidade



ontoldgica que nunca pode ser
obscurecida. As distin¢des aqui
introduzidas, em todo caso, nao
fazem mais do que nos lembrar do
valor inalienavel dessa dignidade
ontologica enraizada no proprio ser
da pessoa humana e que subsiste
além de qualquer circunstancia”[42].

Sdo Jodo Paulo II, a partir de uma
perspectiva personalista, sublinhava
que “a pessoa é um ser para o qual a
unica dimensdo adequada é o
amor”[43]. E Francisco acrescenta:
“O amor implica, entdo, algo mais
que uma série de acoes benéficas. As
acoes brotam de uma unido que nos
inclina mais e mais para o outro,
considerando-o valioso, digno, grato
e belo, além das aparéncias fisicas ou
morais. O amor ao proximo por
quem ele é, nos move a buscar o
melhor para sua vida. S¢ cultivando
essa forma de nos relacionarmos
tornaremos possivel a amizade social



que ndo exclui ninguém e a
fraternidade aberta a todos”[44].

Sao Josemaria, seguindo o exemplo
de Jesus Cristo crucificado, dizia que
todo cristao devia abrir os bracos de
par em par para abracar todas as
almas. Considerava que toda pessoa
tinha um valor infinito, pois
“valemos todo o sangue de Cristo”.
Usando a terminologia do documento
que acabamos de citar, podemos
afirmar com seguranca que, tanto em
sua vida quanto em sua doutrina, ele
vivia plenamente o respeito a
dignidade da pessoa humana em
suas quatro dimensdes: a dignidade
ontoldgica, que o levava a defender a
vida desde o momento da concepcao
até a morte natural, em um
apostolado constante em um
contexto cultural onde a mentalidade
contra a vida ja estava muito
desenvolvida; a dignidade moral, que
o levava a buscar o pecador para
aproxima-lo das fontes da graca, até



mesmo chegando as portas do
inferno; a dignidade social,
despertando as consciéncias de todas
as pessoas de boa vontade para
promover o desenvolvimento de
todos, especialmente dos mais
pobres, e alcan¢ar um nivel de vida
condizente com a dignidade de filhos
de Deus; e, por fim, a dignidade
existencial, por sua constante
preocupacdo em acompanhar as
pessoas solitarias, consolar os
doentes, pregar a paz familiar, etc.

A atitude pessoal de Sdo Josemaria
unia-se a sua vontade de transmitir
aos seus filhos espirituais e a todas as
pessoas a quem sua pregacao
alcancava, a responsabilidade de
colaborar na solucao dos problemas
sociais. Se um primeiro passo € a
“compaixdo” diante do fraco, do
pobre, do discriminado, o passo
seguinte deve ser a “acdo”: o cristao -
e toda pessoa de boa vontade — nédo
pode ficar de bragos cruzados diante



das injusticas sociais. Seu amor a
Cristo, a quem via nos pobres, o
impulsionava a buscar meios para
reverter as situacoes de pobreza e
miséria de tantas pessoas nos cinco
continentes. Ele considerava que, se
a vida espiritual fosse auténtica,
necessariamente deveria resultar na
nossa proximidade as pessoas que
sofrem. De outra forma, cairiamos
em uma religiosidade subjetivista,
que incluiria um conforto contrario
ao espirito de Cristo[45]. “Ndo se ama
a justica, — escrevia em uma homilia
dedicada a Sao José — se ndo se deseja
vé-la estendida aos outros. Como
também ndo é licito encerrar-se
numa religiosidade comoda,
esquecendo as necessidades alheias.
Quem deseja ser justo aos olhos de
Deus esforca-se também por fazer
com que se pratique de fato a justica
entre os homens. E ndo apenas pelo
bom motivo de que ndo se injurie o
nome de Deus, mas porque ser
cristdo significa acolher todas as



instancias nobres que existem no ser
humano. Parafraseando um
conhecido texto do Apdstolo Sao
Jodo, podemos dizer que quem se
proclama justo com Deus, mas néo é
justo com os outros homens, é um
mentiroso; e a verdade ndo habita
nele”[46].

Respeitando o legitimo pluralismo
que existe quando se trata de
encontrar solucdes técnicas para
resolver as emergeéncias sociais, ele
ndo deixava de lembrar a todos que
parte central do Evangelho é a
predilecao pelos pobres e doentes,
que devem ter os mesmos direitos
que as outras pessoas. Sem meias
palavras, ele afirmava em meados do
século passado: “Nestes tempos de
confusdo, ndo se sabe o que é direita,
nem centro, nem esquerda, no
politico e no social. Mas se por
esquerda se entende conseguir o
bem-estar para os pobres, para que
todos possam satisfazer o direito de



viver com um minimo de conforto, a
trabalhar, a ser bem assistidos se
adoecerem, a se distrair, a ter filhos e
poder educa-los, a ser idosos e serem
atendidos, entdo eu estou mais a
esquerda que ninguém.
Naturalmente, dentro da doutrina
social da Igreja, e sem compromissos
com 0 marxismo ou com o
materialismo ateu; nem com a luta
de classes, anticrista, porque nessas
coisas ndo podemos transigir”[47].

Para Sdo Josemaria, as exigéncias da
justica sdo indispensaveis, e devemos
buscar todos os meios adequados
para que elas sejam respeitadas. Ao
mesmo tempo, em sua visdo social
impregnada pelo amor de Cristo,
considerava que a justica sozinha
ndo basta. “Convencams-se de que s
com a justica vocés ndo resolverao
nunca os grandes problemas da
humanidade. Quando se faz justica a
seco, ndo se admirem de que a
pessoas se sintam magoadas: pedem



muito mais a dignidade do homem,
que € filho de Deus. A caridade tem
que ir dentro e ao lado, porque tudo
dulcifica, tudo deifica: Deus é amor
(...). Para chegarmos da justica estrita
a abundancia de caridade, temos
todo um trajeto a percorrer. E ndo
sd0 muitos 0s que perseveram até o
fim. Alguns se conformam com
aproximar-se dos umbrais:
prescindem da justica e limitam-se a
um pouco de beneficéncia, que
qualificam como caridade(...). A
caridade - que é como um generoso
exorbitar-se da justica - exige
primeiro o cumprimento do dever.
Comeca-se pelo que € justo, continua-
se pelo que é mais equitativo..., Mas,
para amar, requer-se muita finura,
muita delicadeza, muito respeito,
muita afabilidade; numa palavra, €
preciso seguir o conselho do
Apostolo: Levem uns as cargas dos
outros, e assim cumprireis a lei de
Cristo. Entdo, sim, ja se vive



plenamente a caridade, ja se realiza
0 preceito de Jesus”[48].

Ao longo de sua vida, o fundador do
Opus Dei promoveu inumeras
iniciativas ao servico dos mais
necessitados: institutos de formacao
profissional, dispensarios meédicos,
escolas agricolas, centros de
formacdo para empregadas
domésticas etc. Ao mesmo tempo, ele
ndo tinha uma mentalidade
“assistencialista”: era necessario
colocar nas maos dos mais
necessitados os instrumentos
necessarios para que pudessem
progredir por si mesmos,
respeitando sua dignidade. Isso
implicava dar-lhes formacao
humana e profissional, sem esquecer
a formacdo espiritual, porque entdo,
como agora — é uma denuncia do
Papa Francisco - “a pior
discriminacdo que os pobres sofrem
¢ a falta de atencao espiritual”[49]. O
proprio Sao Josemaria dizia: “Filhos



da minha alma, ndo esquecam,
contudo, que a miséria mais triste é a
pobreza espiritual, a falta de
doutrina e de participa¢do na vida de
Cristo”[50].

O Fundador do Opus Dei também
promoveu universidades e escolas de
negocios onde se procura estimular a
responsabilidade social e o espirito
de servico, para colocar essa
formacéao de alto nivel a servico do
bem comum. Ele procurava que as
pessoas mais instruidas e com
maiores possibilidades econémicas
afinassem sua sensibilidade social,
produto ndo tanto de principios de
filosofia politica ou econdmica, mas
de uma mentalidade que se ajusta
aos sentimentos do Coracdo de
Cristo: “Um homem e uma sociedade
que ndo reajam perante as
tribulacdes ou as injusticas, e ndo se
esforcem por alivia-las, ndo sdo nem
homem nem sociedade a medida do
amor do Coracdo de Cristo. Os



cristdos - conservando sempre a mais
ampla liberdade a hora de estudar e
de aplicar as diversas solugoes, e,
portanto, com um légico pluralismo -
devem identificar-se no mesmo
empenho em servir a humanidade.
De outro modo, o seu cristianismo
ndo serd a Palavra e a Vida de Jesus:
serd um disfarce, um logro perante
Deus e perante os homens”[51].

Nao podemos nos conformar com
resolver os problemas pessoais e
familiares. Eles sdo prioritarios, mas
devem constituir a plataforma para
nos langarmos “mar adentro” para
procurar todos os homens, para levar
a mensagem de Cristo a cadaum e a
cada uma. “A caridade de Cristo —
escreve Sao Paulo — nos urge” (2 Cor
5,14). E o amor implica entrega, sair
de si mesmo, doagdo sincera. Em
outras palavras, leva a complicar a
vida. Na Venezuela, em uma
daquelas reunides multitudinarias
que manteve com todo tipo de



pessoas, respondendo a uma
pergunta sobre a educacao dos filhos
em relacdo aos bens materiais, Sdo
Josemaria destacou:

“Eu passearia com eles um pouco por
esses bairros que ha a volta da
grande cidade de Caracas. Colocaria
a mao diante dos olhos, e depois a
tiraria para que vissem as favelas,
umas em cima das outras: e ja lhes
respondeste! Que saibam que tém de
aproveitar bem o dinheiro; que tém
de saber administra-lo, de modo que
todos participem de alguma maneira
dos bens da terra. Porque é muito
facil dizer: — Eu sou muito bom, se
ndo se passou por nenhuma
necessidade. Um amigo meu, homem
de muito dinheiro, dizia-me certa
vez: Eu ndo sei se sou bom, porque
nunca tive a minha mulher doente,
estando eu sem trabalho e sem um
centavo; ndo tive os meus filhos
debilitados pela fome, estando eu
sem trabalho e sem um centavo; ndo



me encontrei no meio da rua,
estendido sem um teto... Nao sei se
sou um homem honrado: que teria
feito eu, se me tivesse acontecido
tudo isso? Vejam, temos de procurar
que ninguém passe por isso; é
preciso habilitar a gente para que,
com o seu trabalho, possa garantir
um bem-estar minimo, estar
tranquila na velhice e na doenga,
cuidar da educacdo dos filhos, e
tantas outras coisas necessarias.
Nada que diga respeito aos outros
nos pode ser indiferente e, do lugar
em (ue nos encontramos, temos de
procurar que se fomente a caridade e
a justica”[52].

O cristdo que, coerente com 0
Evangelho e bem formado na
doutrina social, procura influenciar a
comunidade, com responsabilidade
social, respeito a liberdade dos



outros, capacidade de dialogo,
espirito de servico e compaixdo ativa
pelos mais pobres, é um gerador de
mudancas positivas. Como 0s
circulos concéntricos produzidos por
uma pedra jogada na agua, sua
influéncia chegara até os confins da
terra. Se houver muitos cristaos
assim, havera razdes para esperar
por um mundo melhor, com mais
amor, compreensao, paz, perdao.
Néao caiamos na utopia, pois a
presenca do mal sempre estara
presente até o fim dos tempos. Mas é
nossa responsabilidade dar nossa
contribuicdo para tornar a
convivéncia social mais crista e,
portanto, mais humana.

Ha poucas semanas, vi nas estantes
de uma livraria de Yaoundé, capital
dos Camardes, um livro com o titulo:
Le pire n’est pas encore arrivé (O
pior ainda ndo chegou). Como titulo,
nao é muito animador. Com as
certezas que a fé nos da, podemos



afirmar que, se formos fiéis a nossa
vocacdo de cidadaos cristdos no
mundo, o melhor ainda esta por vir.
Tudo depende, ao mesmo tempo, de
Deus e da nossa correspondéncia
livre e responsavel a graca divina.

[1] Cfr. Ch. DICKENS, A Casa soturna,
Ed. Nova Fronteira; 22 edi¢do (margo
2024).

[2] Cartan. 3, 46a, em Cartas I,
Quadrante, Sdo Paulo, 2023.

[3] Carta n. 3, 29b, em ibidem.
[4] Carta n. 3, 45b, em ibidem

[5] FRANCISCO, Enciclica Fratelli
tutti, 3/10/2020, n.86.

[6] Cartan. 3, 46¢, em Cartas I, cit.

[7] FRANCISCO, Fratelli tutti, n. 68.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html

[8] Carta, 15/10/1948, n. 28.

[9] F. OCARIZ, Conferéncia “Dilatar o
coracao”, 22 de janeiro de 2023.[10]
Amigos de Deus, 32.

[11] Entrevistas com Mons.
Josemaria Escriva, 53

[12] Sulco, 313.

[13] ArtigoAs riquezas da fé, ABC
2/11/1969.

[14] Entrevistas, 117.
[15] As riquezas da fé, ABC 2/11/1969.

[16] Cfr. A. RODRIGUEZ LUNO, A
formacdo da consciéncia nos planos
social e politico segundo o0s
ensinamentos de Sao Josemaria
Escriva.[17] Sulco, 275.

[18] Cartan. 4, 3a, em Cartas I, cit.

[19] Ibidem, 3c.


https://opusdei.org/pt-br/article/dilatar-o-coracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/dilatar-o-coracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/as-riquezas-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/as-riquezas-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-sao-josemaria-escriva/

[20] Ibidem, 4c.

[21] Ibidem, 6d.

[22] Ibidem, 8c.

[23] Ibidem, 11a.

[24] Ibidem, 12a.

[25] Ibidem, 12¢ e d.
[26] Ibidem, 13 e

[27] Ibidem, 24 b, c e d.

[28] Anotacdes de uma reunido
familiar, 15/06/1974 (Arquivo Geral
da Prelazia, a partir de agora, AGP,
biblioteca, PO4, vol II, 482). Ver o
video: O que quer deixar em nossos
coracoes?

[29] Cartan.3,26 b

[30] Carta n.8, 1 b, em Cartas II,
Quadrante, Sdo Paulo, 2024.

[31] Ibidem, 37 d.


https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-quer-deixar-em-nossos-coracoes/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-quer-deixar-em-nossos-coracoes/

[32] Ibidem, 38 a.
[33] Ibidem, 40, e.
[34] Ibidem, 41 a.
[35] Ibidem, 42 a.
[36] Ibidem, 40 e.
[37] Ibidem, 41 a.

[38] Dicastério para a doutrina da fé,
Declaracdo “Dignitas infinita” sobre a
dignidade humana, 8/04/2024, n. 1.

[39] Ibidem, n. 7.
[40] Ibidem.
[41] Ibidem, n.8.
[42] Ibidem.

[43] Jodo Paulo II, Cruzando o umbral
da esperanca, Planeta, Brasil.1994.

[44] FRANCISCO, Fratelli tutti, n. 94.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_po.html

[45] Cfr. SCHLAG, M., voz Promocion
y desarrollo, Diccionario..., cit., 1026.

[46] E Cristo que passa, 52.

[47] Instruccion, V-1935/14-1X-1950,
nota 146.

[48] Amigos de Deus, 171-173.

[49] FRANCISCO,Evangelii gaudium,
200.

[50] Carta n. 29, 52.
[51] E Cristo que passa, 167.

[52] Anotacdes de uma reunido
familiar, 9-11-1975 (AGP, Biblioteca,
P04, 1975, vol. III, 83-84).

Mariano Fazio




pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/a-mensagem-e-
o-legado-social-de-sao-josemaria-50-
anos-depois-da-sua-passagem-pela-
america-latina/ (17/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria-50-anos-depois-da-sua-passagem-pela-america-latina/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria-50-anos-depois-da-sua-passagem-pela-america-latina/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria-50-anos-depois-da-sua-passagem-pela-america-latina/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria-50-anos-depois-da-sua-passagem-pela-america-latina/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mensagem-e-o-legado-social-de-sao-josemaria-50-anos-depois-da-sua-passagem-pela-america-latina/

	A mensagem e o legado social de São Josemaria

