
opusdei.org

A mensagem de São
Josemaria:
conteúdos
particularmente
relevantes no
contexto atual

A visão de Escrivá é a de uma
Igreja que se abre para o
mundo, fazendo-se presente
com eficácia redentora em
todos os âmbitos da sociedade,
por meio da vida comum de
todos os batizados, de seu
trabalho e de sua atuação,
vividos com a fé e a caridade de
Cristo e que procura assim



renovar o mundo “a partir de
dentro”.

05/12/2023

O artigo a seguir foi escrito pelo
padre Martin Rhonheimer, professor
de Ética e Filosofia Política na
Pontifícia Universidade da Santa
Cruz, em Roma, e sacerdote do Opus
Dei.

Introdução

Vou começar com uma curiosidade
que fiquei conhecendo graças a um
colega. Não longe de Roma, nas
proximidades de Pereto, ao lado dos
Abruzzos encontra-se um santuário
mariano no qual se venera Nossa
Senhora sob a invocação de Madonna
dei Bisognosi, “Nossa Senhora dos
Necessitados”. No santuário, já
restaurado, acha-se um grande

1. 



afresco do Juízo Final. Trata-se de
uma grandiosa obra de arte,
realizada por autores da região no
final do século XV, e que apresenta
uma clara linguagem. De um lado,
vê-se o paraíso, povoado
exclusivamente por clérigos, monges
e religiosos. No purgatório vê-se
representantes de todos os ofícios
então conhecidos, cristãos comuns de
todas as classes[1].

A mensagem é clara: o ideal da vida
cristã e da perfeição é o afastamento
do mundo; a “imitação de Cristo”, de
modo consequente e radical, só é
possível no afastamento da vida
terrena comum. Aquele que vive no
mundo, suja necessariamente as
mãos, quer dizer, a alma, e depois
desta vida precisa de purificação. A
santidade não pode ser alcançada no
meio do mundo.

Com esta perspectiva no horizonte,
talvez se entenda por que, no ano de



1928, o jovem Josemaria tenha
encontrado a desconfiança, a
rejeição ou a incompreensão de não
poucos dos seus contemporâneos.
Afirmava, com efeito, que todos os
cristãos, sem exceção, são chamados
à santidade, à plenitude da vida
cristã, à amizade íntima com Deus e
à identificação com Cristo; e isso no
corre-corre da vida diária, na fadiga
da vida profissional e das
preocupações cotidianas, na
intimidade do amor matrimonial, na
vida familiar e nos diferentes
âmbitos de seu compromisso com a
sociedade, a política e a vida
econômica. Encontramos a Deus em
qualquer lugar, também no trabalho
diário, na aparente monotonia do
cotidiano.

As consequências desta mensagem
são muitas. Eu gostaria de sublinhar,
a seguir, algumas que me parecem de
especial atualidade. Veremos,
primeiramente, o que eu chamo de a



“primeira descoberta da vida
cotidiana” pela reforma protestante,
o ethosprotestante do trabalho que
marcou profundamente o mundo
moderno[2][3]. Proponho-me a seguir
analisar brevemente o que chamo “a
segunda redescoberta da vida
cotidiana” feita por São Josemaria
Escrivá, sua importância, seus traços
fundamentais e seu caráter de certa
forma inovador no seio da Igreja
Católica[4]. Mencionarei, em terceiro
lugar algumas consequências
ascéticas e eclesiológicas desta
redescoberta: o amor à liberdade e o
espírito de não-discriminação, traços
importantes daquilo que São
Josemaria chamava “mentalidade
laical”, e a importância desta
mensagem na atuação dos católicos
em uma sociedade marcada pela
secularidade e o pluralismo, para
abrir um caminho precisamente não
fundamentalista e não integrista à
tarefa evangelizadora da Igreja e à
realização de sua missão de infundir



neste mundo a verdade e o espírito
de Cristo[5]-[6]-[7]-[8]-[9].

2. A primeira redescoberta da vida
cotidiana: a Reforma protestante

Ouve-se às vezes dizer que a
afirmação cristã do mundo e da vida
normal contida na proposta apenas
esboçada e, em particular, a
avaliação positiva do trabalho
profissional, não é senão uma tardia
aceitação do que já desde a Reforma
tinha sido reconhecido de modo
geral no âmbito não católico. Em
particular, o ethos protestante do
trabalho e, sobretudo, o calvinismo
(dentro dele, o puritanismo) haviam
descoberto há muito o valor da vida
cristã e a importância do trabalho
profissional.

Isto é verdade? Eu afirmaria que é
verdade em parte. Qual era a
intenção básica dos reformadores e
de seus seguidores?



Compreenderemos melhor os
reformadores recordando o modo
como a Igreja medieval entendia-se a
si mesma e apresentava a vida cristã.
De modo bem simplificado e um
pouco esquemático, para o homem
medieval o mundo cristão estava
dividido em duas partes. Uma era
formada pelos clérigos e religiosos,
com competência para o espiritual e
para a salvação das almas de todos os
homens. Os sacerdotes eram os
mediadores entre o mundo e Deus; e
aqueles que, como os religiosos,
entregavam-se plenamente a Deus
por meio do afastamento do mundo,
mantinham flutuando a barca da
Igreja com sua vida espiritual. A
outra parte era composta pelos
leigos, responsáveis pelas coisas
temporais igualmente a serviço do
todo: trabalhavam no campo ou na
oficina e faziam a guerra. Através de
boas obras, esmolas e fundações
piedosas ocupavam-se de que os
sacerdotes pudessem celebrar Missas



e que os monges e monjas rezassem e
fizessem penitência, enquanto eles se
dedicavam às necessidades deste
mundo. A Igreja era o barco, os
clérigos e os religiosos remavam e os
“leigos” eram os passageiros.

Pois bem: na época da Reforma, a
barca de Pedro havia começado a
fazer água; os remadores tinham-se
cansado, se tornado preguiçosos ou
muito fracos para fazer avançar o
barco.

Em segundo lugar, de alguma forma,
os reformadores negavam a ideia de
que na Igreja haja pessoas (as que
pertencem ao estado sacerdotal) que
tenham uma responsabilidade
especial sobre a salvação do conjunto
e sejam dotadas de faculdades que
lhes permitam representar a Cristo
como Cabeça da Igreja. Por isso
lançaram fora todas as instâncias
mediadoras: rejeitaram o sacerdócio
ministerial no sentido tradicional, os



sacramentos e, sobretudo, a Missa.
Com outras palavras, aboliram a
barca na qual viajavam todos os
passageiros. Depois da Reforma, cada
indivíduo relaciona-se com Deus
diretamente; não precisa que
ninguém reze por ele, expie por ele e
ofereça sacrifícios ou lhe perdoe os
pecados. Basta a fé para estabelecer
o contato imediato com o Redentor, e
nessa fé é salvo.

Agora, porém, a preocupação sobre a
certeza da própria salvação ocupa o
primeiro plano. Ter esta certeza
converte-se, por assim dizer, em
resultado do esforço da própria fé e
deve ser preservada na vida diária.
Por este caminho, as circunstâncias
vitais da “vida comum” (trabalho,
casamento, vida familiar ou social,
deveres civis) ganham um
significado eminentemente religioso.
A eticidade do mundo já não se
supera mediante a ascese monacal:
os próprios deveres que se têm no



mundo convertem-se em
“chamadas”, como dizia Lutero e
depois dele os puritanos calvinistas;
ou seja, uma atividade na qual
aparece a vontade de Deus para cada
um e que deve ser santificada,
realizando-a para glória de Deus e
não como um fim em si mesma.

O ethos protestante do trabalho
receberá no puritanismo uma
orientação particular. O filósofo
canadense Charles Taylor expôs estas
questões em seu livro “The Making of
the Modern Identity” (cfr. nota 2), em
especial a concepção dos calvinistas
puritanos ingleses e norte-
americanos; Vale a pena voltar a ler.
Taylor escreve: “enquanto o uso da
expressão ‘vocação’ nas culturas
católicas aparece normalmente em
conexão com o sacerdócio ou com a
vida monacal, para os puritanos a
menor ocupação é uma vocação,
sempre que for proveitosa para a
humanidade e distinguida por Deus



com uma utilidade. Neste sentido,
todas as profissões merecem a
mesma consideração,
independentemente da sua posição
na hierarquia social” (cfr. nota 3).

Para o puritano, a existência do
homem no mundo, especialmente o
matrimônio e o trabalho, é uma
realidade vital querida por Deus à
qual o homem não deve subtrair-se.
Tudo depende de que estas
realidades sejam aproveitadas
apenas por amor a Deus e não por
amor ao mundo. Resulta daí –
citando o teólogo puritano Joseph
Hall (1574-1656) – que a meta da
nossa vida é “servir a Deus, servindo
os homens por meio do trabalho na
profissão” (cfr. nota 4). Tanto o
luteranismo como o puritanismo
calvinista, e mais tarde também o
pietismo e o metodismo,
redescobriram, com efeito, o valor
religioso e cristão da vida comum;
fomentaram também, por esta razão,



um cristianismo ativo, caracterizado
pela preservação da fé no
compromisso caritativo e social.

3. Ética protestante do trabalho,
motivação religiosa e selo da
modernidade

Nesta redescoberta havia desde o
começo um ponto fraco. Os
reformadores mantinham a tese de
que o mundo e o homem estão
radicalmente corrompidos pelo
pecado, sendo a fé o único caminho
possível para evitar esta corrupção;
somente assim a vida neste mundo
podia ser grata a Deus. Não
desaparecia, no entanto, a corrupção
interna do terreno. Na realidade nem
a ideia luterana do trabalho como
‘vocação’, nem a ideia calvinista-
puritana da santificação do trabalho
levavam, portanto, à redenção do
mundo, à sua cura e à sua
santificação.



Nem Lutero nem os calvinistas
conseguiram entender, com efeito, a
Redenção como um
reestabelecimento da criação ou uma
“nova criação” em Cristo. O ethos do
trabalho dos puritanos não era senão
um meio para transcender o mundo
mediante uma atitude religiosa, para
poder dirigir-se a Deus e aumentar
sua glória em meio às atividades e
condicionamentos deste mundo e da
vida comum. Trata-se, em certo
sentido, de uma forma secularizada
do ideal ascético monacal. O que é
redimido não é o mundo, mas apenas
o indivíduo que, em último termo, se
separa do mundo. Falta uma relação
intrínseca entre trabalho e Redenção.

Da quebra final da unidade entre 
ethos puritano do trabalho e
motivação religiosa, surgiu de
maneira não irrelevante o selo que
marca o mundo moderno.
Mundanidade e consciência religiosa
tornam-se concorrentes e se afastam



finalmente uma da outra. Quando a
base religiosa e os motivos religiosos
originários desaparecem, começa um
processo de secularização; quando se
suprime inclusive a veste religiosa,
como uma peça de roupa que ficou
pequena, encontramos de novo um
mundo trabalhista embebido de
racionalidade econômica e de
eficiência que produz progresso, mas
fechado à toda transcendência.
Torna-se impossível voltar a
estabelecer uma conexão entre a
vida comum e cotidiana (em
particular, o trabalho profissional
comum) e a relação amorosa do
homem com Deus e sua tarefa como
discípulo de Cristo; isso até parece
ser supérfluo.

4. O trabalho humano na
perspectiva cristológica. A segunda
redescoberta da vida comum:
Josemaria Escrivá



Os reformadores queriam colocar a
Igreja de cabeça para baixo. Não
teria sido melhor, porém, devolver-
lhe o fundamento perdido: voltar a
descobrir a vocação universal à
santidade e o valor santificador da
vida comum no meio do mundo,
sobre a base do “Evangelho do
trabalho”? Isso teria implicado, em
primeiro lugar, em manter a decisiva
tradição católica: a Igreja como o
grande barco em que todos nos
salvamos; por nossa fé, logicamente,
mas não como “conquista”
(achievement) de nossa fé, mas
apenas e unicamente pelas obras de
Jesus Cristo e por seus méritos, com
os quais está construído o barco da
Igreja e que chegam a nós sempre
através dos sacramentos da Igreja.

Na Igreja Católica, era, curiosamente,
tão grande o poder da tradição que,
no campo da fé católica genuína e em
ordem a uma teologia do trabalho e,
em geral, da vida cotidiana, mal se



extraíram consequências relativas à
bondade fundamental do mundo.
Enquanto a relação estabelecida pelo
protestantismo entre fé e mundo e o 
ethos do trabalho resultante
fomentou, sem dúvida, excessos de
secularização e de separação – ou
inclusive contraposição – entre fé e
existência no mundo, o peso da
tradição católico-medieval levou a
um conflito não menos explosivo
entre fé e mundo moderno. Até o
Concílio Vaticano II manifestou-se na
rejeição da modernidade em
algumas de suas manifestações mais
características (como a liberdade de
religião, de consciência e de
imprensa) com base numa
fundamentação religiosa; assim
como em uma profunda
desconfiança frente ao ethosda
cultura política e à realidade
moderna do mundo do trabalho e da
economia (anticapitalismo; rejeição
dos sindicatos, do desejo de lucro e
do espírito de competência; certo



antissemitismo motivado cada vez
mais por razões socioeconômicas e
políticas).

A identificação – tão estendida –
entre o ideal de perfeição ascética
dos religiosos e o esquema ideal da
vida cristã e da ordem social e estatal
católica; a rejeição da modernidade e
da orientação para o mundo
derivada dela; e uma desconfiança
para com a liberdade e o pluralismo
profundamente arraigada,
constituem a variante tipicamente
católica da separação entre fé e
mundo moderno. Levaram a
considerar como cristãos de segunda
classe – no que diz respeito à vida
espiritual e à responsabilidade
apostólica – os cristãos comuns, os
leigos que se ocupam das coisas deste
mundo devido aos imperativos da
vida. Por princípio, a vida no mundo,
o trabalho e a profissão, assim como
as obrigações da vida matrimonial e
familiar, eram algo considerado



como impedimento para uma
verdadeira vida cristã e para o
esforço por alcançar a perfeição
cristã. As virtudes unidas ao trabalho
profissional, como a laboriosidade, a
honestidade, a honradez e a
competitividade saudável, quase não
tinham relação com a vida espiritual
e com o mandato cristão do amor.
Todas as tentativas de superar o
abismo entre fé e mundo moderno e
de vencer o crescente afastamento da
modernidade com relação a Deus,
baseavam-se no propósito de atuar
sobre este mundo “a partir de fora”,
em certo sentido, e “a partir de
cima”, ou seja, de uma maneira
“clerical”. No melhor dos casos, os
leigos eram considerados
colaboradores no apostolado da
hierarquia eclesiástica. A vida
espiritual deles reduzia-se à
possibilidade de participar de
alguma forma na espiritualidade das
diversas ordens religiosas. Não é
possível assim pensar na vida



espiritual e na ação apostólica do
cristão comum a partir do mundo e
da vida cotidiana nele.

Exatamente aqui aparece a
“redescoberta católica” da vida
diária, realizada por Josemaria
Escrivá. Diante de estudantes,
professores e empregados da
Universidade de Navarra, ele afirma
em uma homilia do ano de 1967,
publicada sob o título de “Amar o
mundo apaixonadamente” e citada
frequentemente (cfr. Nota 5): “o
mundo não é mau, porque saiu das
mãos de Deus, porque é criatura
dele, porque Javé o olhou e viu que
era bom. Somos nós os homens que o
tornamos mau e feio, com nossos
pecados e nossas infidelidades. Não o
duvideis, meus filhos: qualquer
modo de evasão das honestas
realidades diárias são para vós
homens e mulheres do mundo coisas
opostas à vontade de Deus. Pelo
contrário, deveis compreender agora



– com uma nova clareza – que Deus
vos chama a servi-lo em e a partir das
tarefas civis, materiais, seculares da
vida humana: em um laboratório, no
centro cirúrgico de um hospital, no
quartel, na cátedra universitária, na
fábrica, na oficina, no campo, no lar
de família e em todo o imenso
panorama do trabalho, Deus nos
espera cada dia. Sabei-o bem: há um
algo santo, divino escondido nas
situações mais comuns, que cabe a
cada um de vós descobrir” (cfr. nota
6).

Já não se trata simplesmente de fugir
de um mundo que caiu em desordem
pelo pecado, por meio da fé e de sua
preservação numa vida de
laboriosidade profícua. Escrivá
convida a descobrir o santo, divino e
bom que está escondido no mundo,
no trabalho cotidiano, nas situações
diárias. Trata-se, neste sentido, de
um verdadeiro amor ao mundo – um
“amor correto” – e de interesse por



ele, por sua situação mais íntima e
por sua salvação. Para o cristão, Deus
não está somente “além” do mundo:
encontra-o também nele.

Escrivá descobre no trabalho – assim
escreveu em 1954 - a “dignidade da
vida” e um “dever imposto pelo
Criador” (cfr. nota 7): de acordo com
a narração bíblica da criação, Deus
criou o homem para que trabalhasse.
O trabalho não é consequência do
pecado, e sim uma tarefa querida por
Deus e uma vocação que define o
fundamental da identidade do
homem neste mundo.

Com isso fica manifesto um primeiro
e fundamental aspecto. O amor do
cristão pelo mundo, esta básica e
inclusive apaixonada “afirmação do
mundo”, une o amor de Deus Criador
– “e Deus viu que era bom” – e o
amor de Deus Redentor, que queria
que a criação brilhasse em sua



bondade original como “nova criação
em Cristo”.

A vida cristã não consiste apenas em
salvar-se da corrupção deste mundo
por meio da fé e de uma atitude
apropriada, mas em uma
transformação interior do homem
em Cristo efetuada pelo espírito de
Deus que há de conduzir também à
renovação interior e à salvação do
mundo realizada pela graça de Deus:
quer dizer à sua “santificação”.

Isto leva a um segundo aspecto: a
salvação do mundo e a salvação do
homem não podem ser separadas. A
“santificação do mundo” – do
trabalho – pressupõe e se entrelaça
com a santificação da pessoa e a sua
perfeição cristã. A santidade não
deve ser procurada, por conseguinte,
no afastamento do mundo. Considera
ainda menos que a condição
mundana do homem, especialmente
o trabalho, constitua um obstáculo



ou um freio no caminho rumo à
união com Deus e à perfeição no
amor; vê-a, pelo contrário, como
meio e caminho para elas.

Com esta perspectiva a “santidade”
não se reduz à mundanidade, nem é
vista como fruto do esforço humano.
Tampouco se trata de uma “salvação
por meio do trabalho”. É, pelo
contrário, uma “salvaçãodo
trabalho”, uma elevação da vida
comum ao nível da vida da graça, ao
plano sobrenatural. Para Josemaria
Escrivá, o que é decisivo não é que
nós, homens, levemos este mundo a
Deus por nossos trabalhos e nossas
“conquistas”; é Cristo que “atrai para
Si”, quando nós nos esforçamos por
colocar a Cruz de Cristo no cume de
nossa atividade humana: quando
fazemos com o amor de Cristo aquilo
que fazemos (cfr. nota 8).



5. Consequências ascéticas e
eclesiológicas. A Igreja como
“barco do mundo”

A “afirmação do mundo” e o “amor
ao mundo” parecem contradizer
aquela experiência primária que a
Bíblia põe em evidência: o “mundo”
como inimigo da alma, como
tentador e adversário de Deus. Não
estão em luta permanente o amor ao
mundo e o amor a Deus? O ethos
puritano da santificação do trabalho
vivia desta contraposição, assim
como da tentativa de reorientar o
amor ao mundo por meio do amor a
Deus: uma atitude reta destinada
unicamente à glória de Deus. O amor
ao mundo era sempre um perigo,
enquanto a distância do mundo e
inclusive sua rejeição eram
pressupostos do amor a Deus (cfr.
nota 9).

Josemaria Escrivá não mantém uma
“ascese dentro do mundo” (como se



sabe que o sociólogo alemão Max
Weber caracterizava o ethos puritano
do trabalho). O verdadeiro amor a
Deus não significa para Escrivá
“superação” nem “rejeição” do
mundo. Trata-se de um amor ao
mundo concreto, uma participação
no amor a Cristo que salva e supera o
pecado. “Amar o mundo” significa
penetrar nele de um modo novo: ao
modo de Cristo.

A vida cotidiana, as múltiplas
ocupações no trabalho, a família, a
sociedade, o amor entre o homem e a
mulher, entre pais e filhos, são tarefa
do homem redimido em Cristo, ao
mesmo tempo que meio e caminho
de união com Deus. O trabalho
convertido em oração (serviço ao
próximo e oferenda em Cristo,
simultaneamente) é caminho de
purificação interior, de aceitação
amorosa da Cruz de Cristo; caminho
de união com Deus propriamente



mística, realizada pelo Espírito
Santo.

A missão da Igreja neste mundo
alcança seu objetivo por esse
caminho. A Igreja não é somente o
barco que leva os homens à salvação
eterna. É também o barco do mundo,
tornado novamente navegável pelos
membros da Igreja através da sua
vida normal, com liberdade e
reponsabilidade própria (não como o
braço prolongado da hierarquia
eclesiástica). Os leigos não são, em
absoluto, simples passageiros: são
também marinheiros, mecânicos de
bordo, remadores, capitães e
timoneiros (tudo isso também,
naturalmente, no gênero feminino).

Eles o são, porém, com a liberdade
dos filhos de Deus; a liberdade e a
responsabilidade pessoal são parte
essencial dessa normalidade da vida
cotidiana. Em suas tarefas, na
profissão, na família ou na política



ativa e em todas as partes o cristão se
mantém sobre os próprios pés e atua
com autonomia e responsabilidade,
em união interna com a Igreja e
segundo uma consciência
cristãmente formada. Escrivá não
oferece uma solução aos problemas
deste mundo, exceto precisamente a
seguinte: conceber a solução dos
problemas do mundo como tarefa
cristã, que cada um se propõe em seu
trabalho comum e diário com toda a
radicalidade do seguimento de
Cristo. Cada um deve encontrar as
soluções concretas por si mesmo.
“Vida comum” significa também
liberdade pessoal, exercício sob a
própria responsabilidade dos direitos
de cidadãos e dos direitos que
correspondem ao posto de trabalho,
e além disso, significa empenho para
que os direitos dos outros também
sejam respeitados. Em resumo, é isto
o que Escrivá chamava “mentalidade
laical”.



6. Mentalidade laical, amor à
liberdade e espírito de não
discriminação

Indubitavelmente, e decênios antes
do Concílio Vaticano II, Josemaria
Escrivá foi, dentro da Igreja Católica,
um pioneiro da redescoberta de um
espírito de um profundo respeito à
liberdade, caracterizado pela
rejeição de qualquer forma de
coerção das consciências e do
emprego da violência para levar os
homens à verdade religiosa. Em uma
das cartas que escreveu para a
formação dos membros do Opus Dei
insiste “na preocupação cristã por
fazer que desapareça qualquer
forma de intolerância, de coação e de
violência no relacionamento dos
homens entre si. Na ação apostólica
também – ou melhor: principalmente
na ação apostólica – não queremos
que haja o menor assomo de
coação”[10]. Por se tratar de um
carisma fundacional, este espírito era



parte essencial da pregação e da
atuação de Escrivá desde o começo.
Formulava isso, logicamente, com a
terminologia do seu tempo. A grande
maioria dos seus escritos datam de
antes do Concílio, ocasião em que
ainda não se tinha aberto o caminho
para falar de um “direito à liberdade
religiosa” como o faz a Declaração 
Dignitatis humanae do Concílio
Vaticano II.

Escrivá emprega habitualmente a
fórmula introduzida por Pio XI[11]

depois da experiência dos
movimentos totalitários modernos e
fala de “liberdade das consciências”,
expressão que resume a doutrina
católica de sempre sobre o direito de
toda pessoa de não ser constrangida
a atuar contra sua consciência.

A ideia do “direito à liberdade
religiosa”, no entanto, proposta pelo
Concílio Vaticano II vai além. Trata-
se de uma doutrina jurídico-



política[12]. Implica uma determinada
concepção da sociedade e da política
e afirma a limitação do poder
temporal: ele não tem competência
em matéria religiosa e deve atuar de
modo neutro e imparcial. De acordo
com o Vaticano II tal limitação
também é reconhecida pela Igreja, e
não é nada além do princípio da 
substancial secularidade do Estado.

A mensagem de Josemaria Escrivá
não se encontra neste último nível.
Constitui uma espiritualidade ou,
melhor, um “espírito”. Um de seus
traços é o espírito de liberdade e de
responsabilidade pessoal que, no
entanto, faz crescer as fórmulas
tradicionais e se abre a uma
compreensão mais ampla.

Escrivá entendia, certamente, o que,
com a fórmula de Pio XI chamava
“liberdade das consciências” no
marco



das relações entre as pessoas e não
no sentido jurídico-político em que se
situa a doutrina do Concílio Vaticano
II sobre o direito à liberdade
religiosa. Pois bem, precisamente
este espírito pregado sem
interrupção pelo Fundador do Opus
Dei explica sua profunda alegria pelo
ensinamento conciliar, como
testemunham suas palavras em uma
entrevista emLe Figaro em 1966:
“Defendi sempre a liberdade das
consciências. Não compreendo a
violência: não me parece apta nem
para convencer nem para vencer; o
erro se supera com a oração, com a
graça de Deus, com o estudo; nunca
com a força, sempre com a caridade.
O senhor compreenderá que, sendo
esse o espírito que vivemos desde o
primeiro momento, os ensinamentos
que o Concílio promulgou sobre este
tema só podem causar-me alegria”[13].

Escrivá interpreta neste contexto o 
compelle intrare de Lucas 14,23 que



se tornou célebre na história da
teologia católica devido à sua
utilização contra os donatistas por
parte de Santo Agostinho: “Esse 
compelle intrare não significa
violência física ou moral: reflete o
ímpeto do exemplo cristão, que por
sua vez manifesta na sua atuação a
força de Deus”[14]. E, como que
reabilitando o espírito agostiniano,
acrescenta as seguintes palavras do
santo bispo de Hipona: “vede como o
Pai atrai: deleita ensinando, não
impondo a necessidade. Assim atrai
para Si”[15].

Depois do panorama exposto nas
páginas precedentes, adquirem um
significado muito especial
afirmações como a seguinte: “na
Igreja e na sociedade civil não há
nem fiéis nem cidadãos de segunda
categoria. Tanto no campo apostólico
como no temporal, as limitações à
liberdade dos filhos de Deus, à
liberdade das consciências ou às



legítimas iniciativas são arbitrárias e
injustas. São limitações que
procedem do abuso da autoridade,
da ignorância ou do erro dos que
pensam que podem permitir-se o
abuso de fazer discriminações nada
razoáveis”[16].

Na mente do fundador do Opus Dei
esta visão se apoia numa visão
teológica profunda, adequada para
superar restritas interpretações
“confessionais” do mencionado
princípio de não discriminação.

7. A caminho de uma sociedade
cristã da modernidade: unidade de
vida, liberdade e responsabilidade
pessoal

Este breve esboço ficaria incompleto
se não fizesse referência a outro
aspecto no qual este espírito de amor
pela liberdade e pela
responsabilidade pessoal, promovido
por São Josemaria, adquire suma
importância: a atuação pública dos



fiéis cristãos leigos e a sua tarefa de
ordenar a cidade terrena e as
estruturas temporais segundo o
espírito de Cristo. Trata-se de um
tema amplo no qual se colocam mais
uma vez as questões clássicas a
respeito das relações entre o poder
temporal e a autoridade espiritual da
Igreja, representada agora no seio da
sociedade política pela atuação dos
leigos que tentam, fiéis aos
ensinamentos da Igreja, fazer com
que a sociedade humana seja
conforme o espírito de Cristo.

Josemaria Escrivá falava de “unidade
de vida” com uma perspectiva
estritamente espiritual. Convidava a
“saber materializar a vida espiritual”,
para não cair na tentação “de levar
uma vida dupla: a vida interior, a
vida de relação com Deus, por um
lado; e por outro, diferente e
separada, a vida familiar,
profissional e social, cheia de
pequenas realidades terrenas”[17].



É óbvio que esse ensinamento não
deve ser entendido como um
programa político-religioso a serviço
da hierarquia eclesiástica e da sua
específica missão pastoral. O
fundador do Opus Dei vê os leigos –
cristãos comuns, cada um nas
circunstâncias particulares de sua
vida – atuarem com consciência
cristã, católica, com plena liberdade
e autonomia; e colocar o mundo, não
aos pés da hierarquia eclesiástica
(por assim dizer), e sim aos pés de
Jesus Cristo: colocar a Cruz de Cristo
– o seu amor salvífico – no cume de
todas as atividades humanas. O
apostolado dos leigos não é para ele
primariamente uma participação na
missão da hierarquia; é uma
participação na missão sacerdotal do
próprio Jesus Cristo conferida
diretamente pelo Batismo, embora
realizada sempre em estreita união
com os legítimos pastores da Igreja (o
Romano Pontífice e os bispos em



união com ele) e em fidelidade a seu
Magistério.

Escrivá não concebe os leigos,
portanto, como um novo braço
secular da Igreja; o apostolado deles
não constitui a longa manus da
hierarquia[18]. Esta era, antes, a visão
que guiava Pio XI ao promover a
Ação Católica e a renovação de um
“Estado cristão” que, como poder
temporal, reconhece a Igreja católica
como única voz da verdade divina.
Pio XI propunha uma sociedade
guiada por uma Igreja reconhecida
pelo Estado como única e verdadeira
mestra e guia dos povos. Via,
igualmente, nos leigos organizados
de modo eficaz e guiados pela
hierarquia, um instrumento para
alcançar esse fim em todos os
âmbitos da sociedade. Somente
assim, afirmava o Pontífice, se
tornaria realidade o Reino de Cristo,
quer dizer, a pax Christi in regno
Christi, “a paz de Cristo no Reino de



Cristo”[19]. Encontramos este lema de
Pio XI citado no ponto 301 de
“Caminho”. Escrivá, porém, entende
isso de modo diferente.

Escrivá não pretende contrapor o
apostolado dos leigos que ele
promove com outras formas de
apostolado. Amava a diversidade (a
liberdade, em suma) também nos
modos de realizar a única missão da
Igreja. Tinha grande estima pelo
trabalho realizado por tantos
católicos – comprometidos na Ação
Católica – a serviço da Igreja, tão rico
e variado em função dos tempos e
dos lugares; permanecia fiel, porém,
ao carisma específico querido para o
Opus Dei: “Nossa missão é diversa.
Os outros trabalham muito bem; mas
para trabalhar desse modo, estão
eles. A nós, o que Deus pede é
diferente, a fisionomia do nosso
trabalho é outra: o nosso modo é
laical, secular, de liberdade e de
reponsabilidade pessoal. Spiritus ubi



vult spirat (Jo III, 8), o Espírito do
Senhor sopra onde quer. E quis
inspirar a Obra de Deus com uma
finalidade e um caráter peculiares,
dentro da unidade da Igreja”[20].

São Josemaria Escrivá estava
convicto da necessidade de que os
cristãos, comprometidos na política e
nos assuntos públicos – como todos
os batizados – procurem impregnar
todas as estruturas temporais com o
espírito de Cristo. Vê os leigos
atuarem em plena liberdade com a
consequente responsabilidade
pessoal, junto a outros homens que
não compartilham sua fé.
Contempla-os como fermento,
fundidos na massa dos homens,
iluminando todas as atividades
humanas com a luz da fé e
espalhando entre os homens o sal da
boa doutrina e da caridade de Cristo.
A ideia do Reino de Cristo na
sociedade não é um programa
político para Escrivá: “Não encaro a



tarefa dos cristãos na terra como se
tivesse por fim fazer brotar uma
corrente político-religiosa – seria
uma loucura – nem mesmo com o
bom propósito de infundir o espírito
de Cristo em todas as atividades dos
homens. O que é preciso situar em
Deus é o coração de cada um, seja ele
quem for. Procuremos falar a cada
cristão para que lá onde estiver – nas
circunstâncias que não dependem
apenas da sua posição na Igreja ou
na vida civil, mas também do
resultado das mutáveis situações
históricas – saiba dar testemunho, da
fé que professa com o exemplo e com
a palavra”[21].

A influência cristã exercida pelos
fiéis católicos sobre as estruturas
sociais e a conformação de uma
sociedade impregnada pela doutrina
de Cristo se desenvolverão assim no
espírito de amor à “legítima
liberdade dos outros, numa pacífica e
respeitosa convivência”. Embora



Escrivá nunca tenha pontificado
sobre o direito civil à liberdade
religiosa – esta não era sua missão –
parece ter se antecipado ao que seria
depois o espírito do Concílio Vaticano
II. Este espírito levou a Igreja a
reconhecer no nível jurídico-político
a secularidade do Estado: não de um
Estado laicista, e sim leigo, secular,
que não dá preferência a nenhuma
crença religiosa por sua pretensão de
ser a única verdadeira, já que “a
verdade não se impõe de outra
forma, a não ser pela força da
própria verdade”[22].

8. Estado secular e pluralismo. A
responsabilidade do cristão
comum diante da história

A visão de São Josemaria Escrivá era
indubitavelmente a de uma
sociedade humana em que a verdade
redentora de Cristo penetra a
sociedade humana e todas as
estruturas do mundo não pela força



da coação de um “braço temporal” da
Igreja – o poder estatal – e sim
mediante a unidade de vida dos
cristãos que sabem viver sua vida
cotidiana em liberdade e
responsabilidade pessoal, como
participação na missão sacerdotal de
Cristo.

A liberdade e responsabilidade
pessoal – enraizada na plena
afirmação da secularidade do mundo
moderno – como método e caminho
de uma nova evangelização e
penetração cristã deste mundo: isto é
uma perspectiva realista?

Não há dúvida de que no curso do
processo de secularização a Igreja
perdeu uma grande parte de sua
influência sobre a sociedade e sobre
os homens; e há quem se pergunte se
ainda há um futuro para o
Cristianismo[23]. Do ponto de vista
histórico e sociológico é verdade que,
como diz o sociólogo católico Franz



Xaver Kaufmann, o
“desaparecimento da norma estatal
de pertença eclesial” talvez seja a
“causa mais elementar e de mais
longa duração de seu retrocesso”, já
que “a voluntariedade não pode
nunca ser tão capilar como a
constrição”[24]. Do ponto de vista da fé
e de uma perspectiva teológica deve-
se dizer, no entanto, que a liberdade
é sempre, em último termo, mais
forte do que a constrição, porque a fé
abre os corações dos homens à ação
salvadora da graça divina, que
transforma, recreia e produz os
“frutos do Espírito”; enquanto a
constrição, embora a curto prazo crie
aparências de penetração religiosa,
conduz a simples conformidade
externa e acaba com a dissolução,
como tantas vezes a história
demonstrou. Em suma, a Igreja hoje
é chamada novamente a crer na
liberdade, como fazia São Josemaria:
uma liberdade que se abre à força
transformadora do Evangelho e da



graça de Deus, mas que é verdadeira
liberdade. Por abrir o caminho a essa
“secularidade cristã”, a mensagem de
São Josemaria Escrivá será um
fermento de notável importância.

Uma história “feita por cristãos” –
cristãos comuns – será fruto dos
esforços daqueles que graças à luz da
fé sabem viver responsavelmente a
própria liberdade e procuram que
essa luz brilhe, respeitando sempre
plenamente os direitos de liberdade
de seus concidadãos, inclusive seu
direito a errar, a estar no erro, ou a
ser indiferentes[25] , e, ao mesmo
tempo, tentam colaborar lealmente
com todos os homens no amplo
espaço de liberdade que uma cultura
política secular e aberta permite a
todo aquele que busca o bem
comum. O respeito a essa liberdade
criará o terreno que fará que a
verdade nunca seja imposta pela
força da coação em uma mistura
infeliz de interesses espirituais e



temporais, mas apenas e unicamente,
como disse o último Concílio “pela
força da própria verdade”[26];
permitirá também que a sociedade e
todas as realidades temporais se
conformem ao espírito de Cristo,
mediante o exercício responsável de
sua liberdade e direitos civis por
parte dos cristãos.

9. Uma resposta não integrista e
não fundamentalista à perene
missão da Igreja

Assim, a meu ver, graças à sua
peculiar combinação de mentalidade
laical e caráter sobrenatural-
apostólico, o espírito do Opus Dei
permite dar uma resposta não
integrista e não fundamentalista à
perene missão da Igreja de
transformar e renovar este mundo
pela fé e amor de Cristo.

O “fundamentalista” ou “ integrista”
seria aquele cristão que pretendesse
que é função do estado e de seu



aparato coercitivo implantar a
integridade da doutrina moral e
religiosa pelas leis e não somente
aquilo que é indispensável para uma
convivência ordenada e em justiça
dos homens. É “fundamentalista”
neste sentido quem não é capaz de
distinguir entre o nível político e a
integridade da verdade religiosa e
que por isso deslegitima o processo
democrático e suas instituições
quando produz às vezes decisões que
não correspondem à integridade da
verdade católica, tal como é ensinada
pela Igreja. Penso, porém, que hoje
em dia chegamos a compreender a
ideia fundamental do estado secular
– leigo, confessionalmente neutro,
não agressivamente laicista – e a
própria Igreja defende hoje o caráter
secular e leigo do poder político.
Diante precisamente do desafio da
cultura islâmica, que desde sua raiz e
sua autocomplacência fundacional e
ortodoxa é um integrismo político-
religioso, devemos defender as raízes



cristãs da secularidade moderna,
raízes essas que os próprios cristãos
não reconheceram às vezes como
tais. Chegar a um pleno
reconhecimento delas constituiu um
longo e penoso processo.

Vejo o espírito do Opus Dei, tal como
foi transmitido por seu fundador,
como um fermento essencial e
poderoso desse processo.
Consequentemente opto pelo que se
pode chamar “secularidade cristã”:
uma sociedade na qual estão
reconciliadas as exigências de
verdade e de liberdade; onde a
verdade redentora de Cristo penetra
na sociedade humana e em todas as
estruturas do mundo não pela força
da coação de um “braço temporal” da
Igreja – o poder estatal – mas
mediante a unidade de vida dos
cristãos que sabem viver sua vida
normal em liberdade e
responsabilidade pessoal, como



participação na missão sacerdotal de
Cristo.

Martin Rhonheimer é professor de
Ética e Filosofia Política da
Universidade Pontifícia da Santa
Cruz de Roma e sacerdote do Opus
Dei.

Este texto reproduz a conferência
que o Autor fez em 2 de março de
2007 nas Jornadas profissionais de
atualização em comunicação
institucional da Universidade
Pontifícia da Santa Cruz.

[1] Agradeço essa observação a
Giorgio Faro; cfr também G.Faro, Il
lavoro nell’insegnamento del beato
Josemaria Escrivá, Roma 2000, p. 92.



[2] Sources of the Self. The Making of
the Modern Identity, Cambrige, Mass.
1989). Do livro de Taylor, eu tomo
também a metáfora do barco e dos
passageiros (cfr p. 217).

[3] Ibidem, p. 223

[4] Ibidem, p. 225.

[5] In: J. Escrivá, Conversaciones, op.
cit., nn. 113-123.

[6] Ibidem, n. 114.

[7] Carta de 31 de maio de 1954, cit.
segundo: J.L. Illanes, A santificação
do trabalho, Madri 1980, p. 40.

[8] Cfr. por ex. J. Escrivá, É Cristo que
passa, op.cit., n. 183

[9] Taylor, op. cit., p.394.

[10] Carta de 9 de janeiro de 1932, n. 66

[11] EncíclicaNon abbiamo bisogno, de
29 de junho de 1931, III, Enchiridion



delle Encicliche 5: Pio XI, Edição
Dehoniane, Bolonha 1995, 815 (n.
780)

[12] Cfr. DH 2 (1045).

[13] J. Escrivá, Conversaciones, n.44

[14] J. Escrivá, Amigos de Deus, n. 37

[15] Ibidem, n. 57 ss

[16] Carta de 11 de março de 1940, n.
21.

[17] J. Escrivá, homilia “Amar o mundo
apaixonadamente” n. 114, em 
Conversaciones

[18] Cfr. J. Escrivá, Entrevistas, n. 21.

[19] Cfr.Enchiridiom delle Encicliche, 5,
43 d. (n. 37 – 39). Cfr. também Pio XI,
Encíclica Quas primas sobre a
Instituição da festa de Cristo Rei,
Enchiridiom 158 ss., sobretudo 183 s.
(n.154 s.).



[20] Carta de 5 de agosto de 1953, n. 18,
2.

[21] J. Escrivá, É Cristo que passa, n.
183.

[22] DH 1 (1044).

[23] Cfr. F. – X. Kaufmann, Quale
futuro per il Cristianesimo?
Queriniana, Brescia 2002 (orig. Wie
überlebt das Christentum? Herder,
Friburgo i. Br. 2000).

[24] Ibidem, 118

[25] Cfr. DH 2. (1046).

[26] DH 1 (1044).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-mensagem-

https://opusdei.org/pt-br/article/a-mensagem-de-sao-josemaria-conteudos-particularmente-relevantes-no-contexto-atual/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mensagem-de-sao-josemaria-conteudos-particularmente-relevantes-no-contexto-atual/


de-sao-josemaria-conteudos-
particularmente-relevantes-no-

contexto-atual/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-mensagem-de-sao-josemaria-conteudos-particularmente-relevantes-no-contexto-atual/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mensagem-de-sao-josemaria-conteudos-particularmente-relevantes-no-contexto-atual/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mensagem-de-sao-josemaria-conteudos-particularmente-relevantes-no-contexto-atual/

	A mensagem de São Josemaria: conteúdos particularmente relevantes no contexto atual

