opusdei.org

A mensagem de Sao
Josemaria:
conteudos
particularmente
relevantes no
contexto atual

A visdo de Escriva é a de uma
Igreja que se abre para o
mundo, fazendo-se presente
com eficacia redentora em
todos os ambitos da sociedade,
por meio da vida comum de
todos os batizados, de seu
trabalho e de sua atuacao,
vividos com a fé e a caridade de
Cristo e que procura assim



renovar o mundo “a partir de
dentro”.

05/12/2023

O artigo a seguir foi escrito pelo
padre Martin Rhonheimer, professor
de Etica e Filosofia Politica na
Pontificia Universidade da Santa
Cruz, em Roma, e sacerdote do Opus
Dei.

1. Introducao

Vou comecar com uma curiosidade
que fiquei conhecendo gracas a um
colega. Nao longe de Roma, nas
proximidades de Pereto, ao lado dos
Abruzzos encontra-se um santuario
mariano no qual se venera Nossa
Senhora sob a invocacdo de Madonna
dei Bisognosi, “Nossa Senhora dos
Necessitados”. No santudrio, ja
restaurado, acha-se um grande



afresco do Juizo Final. Trata-se de
uma grandiosa obra de arte,
realizada por autores da regido no
final do século XV, e que apresenta
uma clara linguagem. De um lado,
vé-se 0 paraiso, povoado
exclusivamente por clérigos, monges
e religiosos. No purgatorio vé-se
representantes de todos os oficios
entdo conhecidos, cristdos comuns de
todas as classes™.

A mensagem ¢ clara: o ideal da vida
crista e da perfeicao é o afastamento
do mundo; a “imitacdo de Cristo”, de
modo consequente e radical, s6 é
possivel no afastamento da vida
terrena comum. Aquele que vive no
mundo, suja necessariamente as
maos, quer dizer, a alma, e depois
desta vida precisa de purificacdo. A
santidade ndo pode ser alcangada no
meio do mundo.

Com esta perspectiva no horizonte,
talvez se entenda por que, no ano de



1928, o jovem Josemaria tenha
encontrado a desconfianga, a
rejeicdo ou a incompreensdo de ndo
poucos dos seus contemporaneos.
Afirmava, com efeito, que todos os
cristaos, sem excecdo, sdo chamados
a santidade, a plenitude da vida
cristd, a amizade intima com Deus e
a identificacdo com Cristo; e isso no
corre-corre da vida diaria, na fadiga
da vida profissional e das
preocupacdes cotidianas, na
intimidade do amor matrimonial, na
vida familiar e nos diferentes
ambitos de seu compromisso com a
sociedade, a politica e a vida
econdmica. Encontramos a Deus em
qualquer lugar, também no trabalho
diario, na aparente monotonia do
cotidiano.

As consequéncias desta mensagem
sdo muitas. Eu gostaria de sublinhar,
a seguir, algumas que me parecem de
especial atualidade. Veremos,
primeiramente, o que eu chamo de a



“primeira descoberta da vida
cotidiana” pela reforma protestante,
0 ethosprotestante do trabalho que
marcou profundamente o mundo
moderno™®. Proponho-me a seguir
analisar brevemente o que chamo “a
segunda redescoberta da vida
cotidiana” feita por Sdo Josemaria
Escriva, sua importancia, seus tracos
fundamentais e seu carater de certa
forma inovador no seio da Igreja
Catélica™. Mencionarei, em terceiro
lugar algumas consequéncias
ascéticas e eclesioldgicas desta
redescoberta: o amor a liberdade e o
espirito de ndo-discriminacao, tragos
importantes daquilo que Sdo
Josemaria chamava “mentalidade
laical”, e a importancia desta
mensagem na atuacdo dos catolicos
em uma sociedade marcada pela
secularidade e o pluralismo, para
abrir um caminho precisamente ndo
fundamentalista e ndo integrista a
tarefa evangelizadora da Igreja e a
realizacdo de sua missao de infundir



neste mundo a verdade e o espirito
de Cristo™-16_71_t81_to]

2. A primeira redescoberta da vida
cotidiana: a Reforma protestante

Ouve-se as vezes dizer que a
afirmacdo cristd do mundo e da vida
normal contida na proposta apenas
esbocada e, em particular, a
avaliacdo positiva do trabalho
profissional, ndo é sendo uma tardia
aceitacdo do que ja desde a Reforma
tinha sido reconhecido de modo
geral no &mbito ndo catdlico. Em
particular, o ethos protestante do
trabalho e, sobretudo, o calvinismo
(dentro dele, o puritanismo) haviam
descoberto ha muito o valor da vida
cristd e a importancia do trabalho
profissional.

Isto é verdade? Eu afirmaria que é
verdade em parte. Qual era a
intencdo basica dos reformadores e
de seus seguidores?



Compreenderemos melhor os
reformadores recordando o modo
como a Igreja medieval entendia-se a
si mesma e apresentava a vida crista.
De modo bem simplificado e um
pouco esquematico, para o homem
medieval o mundo cristdo estava
dividido em duas partes. Uma era
formada pelos clérigos e religiosos,
com competéncia para o espiritual e
para a salvacdo das almas de todos os
homens. Os sacerdotes eram 0s
mediadores entre o mundo e Deus; e
aqueles que, como os religiosos,
entregavam-se plenamente a Deus
por meio do afastamento do mundo,
mantinham flutuando a barca da
Igreja com sua vida espiritual. A
outra parte era composta pelos
leigos, responsaveis pelas coisas
temporais igualmente a servigo do
todo: trabalhavam no campo ou na
oficina e faziam a guerra. Através de
boas obras, esmolas e fundacdes
piedosas ocupavam-se de que 0s
sacerdotes pudessem celebrar Missas



e (ue 0s monges e monjas rezassem e
fizessem peniténcia, enquanto eles se
dedicavam as necessidades deste
mundo. A Igreja era o barco, os
clérigos e os religiosos remavam e 0S
“leigos” eram 0s passageiros.

Pois bem: na época da Reforma, a
barca de Pedro havia comecado a
fazer agua; os remadores tinham-se
cansado, se tornado preguicosos ou
muito fracos para fazer avangar o
barco.

Em segundo lugar, de alguma forma,
os reformadores negavam a ideia de
que na Igreja haja pessoas (as que
pertencem ao estado sacerdotal) que
tenham uma responsabilidade
especial sobre a salvagdo do conjunto
e sejam dotadas de faculdades que
lhes permitam representar a Cristo
como Cabeca da Igreja. Por isso
lancaram fora todas as instancias
mediadoras: rejeitaram o sacerdocio
ministerial no sentido tradicional, os



sacramentos e, sobretudo, a Missa.
Com outras palavras, aboliram a
barca na qual viajavam todos o0s
passageiros. Depois da Reforma, cada
individuo relaciona-se com Deus
diretamente; ndo precisa que
ninguém reze por ele, expie por ele e
ofereca sacrificios ou lhe perdoe os
pecados. Basta a fé para estabelecer
o contato imediato com o Redentor, e
nessa fé é salvo.

Agora, porém, a preocupacao sobre a
certeza da propria salvacdo ocupa o
primeiro plano. Ter esta certeza
converte-se, por assim dizer, em
resultado do esforco da propria fé e
deve ser preservada na vida diaria.
Por este caminho, as circunstancias
vitais da “vida comum” (trabalho,
casamento, vida familiar ou social,
deveres civis) ganham um
significado eminentemente religioso.
A eticidade do mundo ja néo se
supera mediante a ascese monacal:
0s proprios deveres que se tém no



mundo convertem-se em
“chamadas”, como dizia Lutero e
depois dele os puritanos calvinistas;
ou seja, uma atividade na qual
aparece a vontade de Deus para cada
um e que deve ser santificada,
realizando-a para gloria de Deus e
ndo como um fim em si mesma.

O ethos protestante do trabalho
recebera no puritanismo uma
orientacdo particular. O filosofo
canadense Charles Taylor exp0s estas
questdes em seu livro “The Making of
the Modern Identity” (cfr. nota 2), em
especial a concepc¢ao dos calvinistas
puritanos ingleses e norte-
americanos; Vale a pena voltar a ler.
Taylor escreve: “enquanto o uso da
expressao ‘vocacao’ nas culturas
catolicas aparece normalmente em
conexdao com o sacerdocio ou com a
vida monacal, para os puritanos a
menor ocupacao € uma vocacao,
sempre que for proveitosa para a
humanidade e distinguida por Deus



com uma utilidade. Neste sentido,
todas as profissdes merecem a
mesma consideracao,
independentemente da sua posigdo
na hierarquia social” (cfr. nota 3).

Para o puritano, a existéncia do
homem no mundo, especialmente o
matrimoénio e o trabalho, é uma
realidade vital querida por Deus a
qual o homem néo deve subtrair-se.
Tudo depende de que estas
realidades sejam aproveitadas
apenas por amor a Deus e ndo por
amor ao mundo. Resulta dai -
citando o tedlogo puritano Joseph
Hall (1574-1656) — que a meta da
nossa vida é “servir a Deus, servindo
os homens por meio do trabalho na
profissdo” (cfr. nota 4). Tanto o
luteranismo como o puritanismo
calvinista, e mais tarde também o
pietismo e o metodismo,
redescobriram, com efeito, o valor
religioso e cristdo da vida comum;
fomentaram também, por esta razao,



um cristianismo ativo, caracterizado
pela preservacao da fé no
compromisso caritativo e social.

3. Etica protestante do trabalho,
motivacao religiosa e selo da
modernidade

Nesta redescoberta havia desde o
comeco um ponto fraco. Os
reformadores mantinham a tese de
que o mundo e o homem estédo
radicalmente corrompidos pelo
pecado, sendo a fé o unico caminho
possivel para evitar esta corrupcao;
somente assim a vida neste mundo
podia ser grata a Deus. Nao
desaparecia, no entanto, a corrupc¢ao
interna do terreno. Na realidade nem
a ideia luterana do trabalho como
‘vocacdo’, nem a ideia calvinista-
puritana da santificacdo do trabalho
levavam, portanto, a redencao do
mundo, a sua cura e a sua
santificacgao.



Nem Lutero nem os calvinistas
conseguiram entender, com efeito, a
Redencdo como um
reestabelecimento da criacdo ou uma
“nova criacdo” em Cristo. O ethos do
trabalho dos puritanos ndo era sendo
um meio para transcender o mundo
mediante uma atitude religiosa, para
poder dirigir-se a Deus e aumentar
sua gloria em meio as atividades e
condicionamentos deste mundo e da
vida comum. Trata-se, em certo
sentido, de uma forma secularizada
do ideal ascético monacal. O que é
redimido ndo é o mundo, mas apenas
0 individuo que, em ultimo termo, se
separa do mundo. Falta uma relacao
intrinseca entre trabalho e Redencao.

Da quebra final da unidade entre
ethos puritano do trabalho e
motivacdo religiosa, surgiu de
maneira ndo irrelevante o selo que
marca o mundo moderno.
Mundanidade e consciéncia religiosa
tornam-se concorrentes e se afastam



finalmente uma da outra. Quando a
base religiosa e os motivos religiosos
origindrios desaparecem, comeca um
processo de secularizacdo; quando se
suprime inclusive a veste religiosa,
como uma peca de roupa que ficou
pequena, encontramos de novo um
mundo trabalhista embebido de
racionalidade economica e de
eficiéncia que produz progresso, mas
fechado a toda transcendéncia.
Torna-se impossivel voltar a
estabelecer uma conexao entre a
vida comum e cotidiana (em
particular, o trabalho profissional
comum) e a relacdo amorosa do
homem com Deus e sua tarefa como
discipulo de Cristo; isso até parece
ser superfluo.

4. O trabalho humano na
perspectiva cristoldogica. A segunda
redescoberta da vida comum:
Josemaria Escriva



Os reformadores queriam colocar a
Igreja de cabeca para baixo. Nao
teria sido melhor, porém, devolver-
lhe o fundamento perdido: voltar a
descobrir a vocacdo universal a
santidade e o valor santificador da
vida comum no meio do mundo,
sobre a base do “Evangelho do
trabalho”? Isso teria implicado, em
primeiro lugar, em manter a decisiva
tradicdo catolica: a Igreja como o
grande barco em que todos nos
salvamos; por nossa fé, logicamente,
mas ndo como “conquista”
(achievement) de nossa fé, mas
apenas e unicamente pelas obras de
Jesus Cristo e por seus méritos, com
0s quais esta construido o barco da
Igreja e que chegam a nos sempre
atraveés dos sacramentos da Igreja.

Na Igreja Catdlica, era, curiosamente,
tdo grande o poder da tradicédo que,
no campo da fé catolica genuina e em
ordem a uma teologia do trabalho e,
em geral, da vida cotidiana, mal se



extrairam consequéncias relativas a
bondade fundamental do mundo.
Enquanto a relacdo estabelecida pelo
protestantismo entre fé e mundo e o
ethos do trabalho resultante
fomentou, sem duvida, excessos de
secularizacdo e de separacdo — ou
inclusive contraposicdo — entre fé e
existéncia no mundo, o0 peso da
tradicdo catolico-medieval levou a
um conflito ndo menos explosivo
entre fé e mundo moderno. Até o
Concilio Vaticano II manifestou-se na
rejeicdo da modernidade em
algumas de suas manifesta¢Oes mais
caracteristicas (como a liberdade de
religido, de consciéncia e de
imprensa) com base numa
fundamentacdo religiosa; assim
como em uma profunda
desconfianca frente ao ethosda
cultura politica e a realidade
moderna do mundo do trabalho e da
economia (anticapitalismo; rejeicao
dos sindicatos, do desejo de lucro e
do espirito de competéncia; certo



antissemitismo motivado cada vez
mais por razdes socioecondmicas e
politicas).

A identificagdo - tdo estendida —
entre o ideal de perfeicao ascética
dos religiosos e o esquema ideal da
vida crista e da ordem social e estatal
catolica; a rejeicdo da modernidade e
da orientacdo para o mundo
derivada dela; e uma desconfianca
para com a liberdade e o pluralismo
profundamente arraigada,
constituem a variante tipicamente
catolica da separacdo entre fé e
mundo moderno. Levaram a
considerar como cristdos de segunda
classe — no que diz respeito a vida
espiritual e a responsabilidade
apostolica — os cristdos comuns, 0s
leigos que se ocupam das coisas deste
mundo devido aos imperativos da
vida. Por principio, a vida no mundo,
o trabalho e a profissdo, assim como
as obrigacoes da vida matrimonial e
familiar, eram algo considerado



como impedimento para uma
verdadeira vida cristd e para o
esforco por alcancar a perfeicao
crista. As virtudes unidas ao trabalho
profissional, como a laboriosidade, a
honestidade, a honradez e a
competitividade saudavel, quase ndo
tinham relagdo com a vida espiritual
e com o0 mandato cristdo do amor.
Todas as tentativas de superar o
abismo entre fé e mundo moderno e
de vencer o crescente afastamento da
modernidade com relacdo a Deus,
baseavam-se no propdsito de atuar
sobre este mundo “a partir de fora”,
em certo sentido, e “a partir de
cima”, ou seja, de uma maneira
“clerical”. No melhor dos casos, 0s
leigos eram considerados
colaboradores no apostolado da
hierarquia eclesiastica. A vida
espiritual deles reduzia-se a
possibilidade de participar de
alguma forma na espiritualidade das
diversas ordens religiosas. Nao é
possivel assim pensar na vida



espiritual e na acdo apostolica do
cristdo comum a partir do mundo e
da vida cotidiana nele.

Exatamente aqui aparece a
“redescoberta catdlica” da vida
diaria, realizada por Josemaria
Escriva. Diante de estudantes,
professores e empregados da
Universidade de Navarra, ele afirma
em uma homilia do ano de 1967,
publicada sob o titulo de “Amar o
mundo apaixonadamente” e citada
frequentemente (cfr. Nota 5): “o
mundo ndo é mau, porque saiu das
maos de Deus, porque é criatura
dele, porque Javé o olhou e viu que
era bom. Somos nos os homens que o
tornamos mau e feio, com nossos
pecados e nossas infidelidades. Ndo o
duvideis, meus filhos: qualquer
modo de evasdo das honestas
realidades diarias sdo para vos
homens e mulheres do mundo coisas
opostas a vontade de Deus. Pelo
contrario, deveis compreender agora



— com uma nova clareza — que Deus
vos chama a servi-lo em e a partir das
tarefas civis, materiais, seculares da
vida humana: em um laboratdrio, no
centro cirurgico de um hospital, no
quartel, na catedra universitaria, na
fabrica, na oficina, no campo, no lar
de familia e em todo o imenso
panorama do trabalho, Deus nos
espera cada dia. Sabei-o bem: ha um
algo santo, divino escondido nas
situacdes mais comuns, que cabe a
cada um de vos descobrir” (cfr. nota
6).

Ja ndo se trata simplesmente de fugir
de um mundo que caiu em desordem
pelo pecado, por meio da fé e de sua
preservacdo numa vida de
laboriosidade proficua. Escriva
convida a descobrir o santo, divino e
bom que esta escondido no mundo,
no trabalho cotidiano, nas situagoes
diarias. Trata-se, neste sentido, de
um verdadeiro amor ao mundo — um
“amor correto” — e de interesse por



ele, por sua situacdo mais intima e
por sua salvacdo. Para o cristdo, Deus
ndo esta somente “além” do mundo:
encontra-o também nele.

Escriva descobre no trabalho - assim
escreveu em 1954 - a “dignidade da
vida” e um “dever imposto pelo
Criador” (cfr. nota 7): de acordo com
a narracdo biblica da criacdo, Deus
criou o homem para que trabalhasse.
O trabalho néo é consequéncia do
pecado, e sim uma tarefa querida por
Deus e uma vocacdo que define o
fundamental da identidade do
homem neste mundo.

Com isso fica manifesto um primeiro
e fundamental aspecto. O amor do
cristdo pelo mundo, esta basica e
inclusive apaixonada “afirmacdo do
mundo”, une o amor de Deus Criador
— “e Deus viu que era bom” - e o
amor de Deus Redentor, que queria
que a criacdo brilhasse em sua



bondade original como “nova criacdo
em Cristo”.

A vida cristd ndo consiste apenas em
salvar-se da corrupc¢do deste mundo
por meio da fé e de uma atitude
apropriada, mas em uma
transformacdo interior do homem
em Cristo efetuada pelo espirito de
Deus que ha de conduzir também a
renovacao interior e a salvagao do
mundo realizada pela graca de Deus:
quer dizer a sua “santificacdo”.

Isto leva a um segundo aspecto: a
salvacdo do mundo e a salvacdo do
homem nédo podem ser separadas. A
“santificacdo do mundo” — do
trabalho — pressupde e se entrelaca
com a santificacdo da pessoa e a sua
perfeicdo crista. A santidade néo
deve ser procurada, por conseguinte,
no afastamento do mundo. Considera
ainda menos que a condicao
mundana do homem, especialmente
o trabalho, constitua um obstaculo



ou um freio no caminho rumo a
unido com Deus e a perfeicdo no
amor; vé-a, pelo contrario, como
meio e caminho para elas.

Com esta perspectiva a “santidade”
nado se reduz a mundanidade, nem é
vista como fruto do esfor¢co humano.
Tampouco se trata de uma “salvacgao
por meio do trabalho”. E, pelo
contrario, uma “salvacaodo
trabalho”, uma elevacgao da vida
comum ao nivel da vida da graca, ao
plano sobrenatural. Para Josemaria
Escriva, o que é decisivo ndo é que
nos, homens, levemos este mundo a
Deus por nossos trabalhos e nossas
“conquistas”; é Cristo que “atrai para
Si”, quando nos nos esforcamos por
colocar a Cruz de Cristo no cume de
nossa atividade humana: quando
fazemos com o amor de Cristo aquilo
que fazemos (cfr. nota 8).



5. Consequéncias ascéticas e
eclesiologicas. A Igreja como
“barco do mundo”

A “afirmacdo do mundo” e o “amor
ao mundo” parecem contradizer
aquela experiéncia primaria que a
Biblia p0e em evidéncia: o “mundo”
como inimigo da alma, como
tentador e adversario de Deus. Ndo
estdo em luta permanente o amor ao
mundo e o amor a Deus? O ethos
puritano da santificacao do trabalho
vivia desta contraposicao, assim
como da tentativa de reorientar o
amor ao mundo por meio do amor a
Deus: uma atitude reta destinada
unicamente a gloria de Deus. O amor
ao mundo era sempre um perigo,
enquanto a distancia do mundo e
inclusive sua rejeicdo eram
pressupostos do amor a Deus (cfr.
nota 9).

Josemaria Escriva ndo mantém uma
“ascese dentro do mundo” (como se



sabe que o sociologo alemdo Max
Weber caracterizava o ethos puritano
do trabalho). O verdadeiro amor a
Deus ndo significa para Escriva
“superac¢ao” nem “rejeicao” do
mundo. Trata-se de um amor ao
mundo concreto, uma participacao
no amor a Cristo que salva e supera o
pecado. “Amar o mundo” significa
penetrar nele de um modo novo: ao
modo de Cristo.

A vida cotidiana, as multiplas
ocupacdes no trabalho, a familia, a
sociedade, o amor entre o homem e a
mulher, entre pais e filhos, sdo tarefa
do homem redimido em Cristo, ao
mesmo tempo que meio e caminho
de unido com Deus. O trabalho
convertido em oracao (servico ao
proximo e oferenda em Cristo,
simultaneamente) é caminho de
purificacdo interior, de aceitacdo
amorosa da Cruz de Cristo; caminho
de unido com Deus propriamente



mistica, realizada pelo Espirito
Santo.

A missdo da Igreja neste mundo
alcanca seu objetivo por esse
caminho. A Igreja ndo é somente o
barco que leva os homens a salvacao
eterna. F também o barco do mundo,
tornado novamente navegavel pelos
membros da Igreja através da sua
vida normal, com liberdade e
reponsabilidade propria (ndo como o
braco prolongado da hierarquia
eclesiastica). Os leigos nao sdo, em
absoluto, simples passageiros: sdo
também marinheiros, mecanicos de
bordo, remadores, capitdes e
timoneiros (tudo isso também,
naturalmente, no género feminino).

Eles o0 sdo, porém, com a liberdade
dos filhos de Deus; a liberdade e a
responsabilidade pessoal sdo parte
essencial dessa normalidade da vida
cotidiana. Em suas tarefas, na
profissao, na familia ou na politica



ativa e em todas as partes o cristao se
mantém sobre os proprios pés e atua
com autonomia e responsabilidade,
em unido interna com a Igreja e
segundo uma consciéncia
cristdmente formada. Escriva ndo
oferece uma solugdo aos problemas
deste mundo, exceto precisamente a
seguinte: conceber a soluc¢do dos
problemas do mundo como tarefa
crista, que cada um se propde em seu
trabalho comum e didrio com toda a
radicalidade do seguimento de
Cristo. Cada um deve encontrar as
soluc¢des concretas por si mesmo.
“Vida comum” significa também
liberdade pessoal, exercicio sob a
propria responsabilidade dos direitos
de cidadaos e dos direitos que
correspondem ao posto de trabalho,
e além disso, significa empenho para
que os direitos dos outros também
sejam respeitados. Em resumo, € isto
o que Escriva chamava “mentalidade
laical”.



6. Mentalidade laical, amor a
liberdade e espirito de nao
discriminacao

Indubitavelmente, e decénios antes
do Concilio Vaticano II, Josemaria
Escriva foi, dentro da Igreja Catdlica,
um pioneiro da redescoberta de um
espirito de um profundo respeito a
liberdade, caracterizado pela
rejeicdo de qualquer forma de
coerc¢ao das consciéncias e do
emprego da violéncia para levar os
homens a verdade religiosa. Em uma
das cartas que escreveu para a
formacado dos membros do Opus Dei
insiste “na preocupacao crista por
fazer que desapareca qualquer
forma de intolerancia, de coacdo e de
violéncia no relacionamento dos
homens entre si. Na acdo apostolica
também - ou melhor: principalmente
na acao apostolica — ndo queremos
que haja o menor assomo de
coacgdo”™”. Por se tratar de um
carisma fundacional, este espirito era



parte essencial da pregacao e da
atuacdo de Escriva desde o comego.
Formulava isso, logicamente, com a
terminologia do seu tempo. A grande
maioria dos seus escritos datam de
antes do Concilio, ocasido em que
ainda ndo se tinha aberto o caminho
para falar de um “direito a liberdade
religiosa” como o faz a Declaracdo
Dignitatis humanae do Concilio
Vaticano II.

Escriva emprega habitualmente a
féormula introduzida por Pio XI™"
depois da experiéncia dos
movimentos totalitdrios modernos e
fala de “liberdade das consciéncias”,
expressao que resume a doutrina
catolica de sempre sobre o direito de
toda pessoa de ndo ser constrangida
a atuar contra sua consciéncia.

A ideia do “direito a liberdade
religiosa”, no entanto, proposta pelo
Concilio Vaticano II vai além. Trata-
se de uma doutrina juridico-



politica™. Implica uma determinada
concepcdo da sociedade e da politica
e afirma a limitacdo do poder
temporal: ele ndo tem competéncia
em matéria religiosa e deve atuar de
modo neutro e imparcial. De acordo
com o Vaticano II tal limitagao
também é reconhecida pela Igreja, e
ndo é nada além do principio da
substancial secularidade do Estado.

A mensagem de Josemaria Escriva
ndo se encontra neste ultimo nivel.
Constitui uma espiritualidade ou,
melhor, um “espirito”. Um de seus
tracos € o espirito de liberdade e de
responsabilidade pessoal que, no
entanto, faz crescer as formulas
tradicionais e se abre a uma
compreensdo mais ampla.

Escriva entendia, certamente, o que,
com a formula de Pio XI chamava
“liberdade das consciéncias” no
marco



das relacdes entre as pessoas e nao
no sentido juridico-politico em que se
situa a doutrina do Concilio Vaticano
IT sobre o direito a liberdade
religiosa. Pois bem, precisamente
este espirito pregado sem
interrupc¢do pelo Fundador do Opus
Dei explica sua profunda alegria pelo
ensinamento conciliar, como
testemunham suas palavras em uma
entrevista emLe Figaro em 1966:
“Defendi sempre a liberdade das
consciéncias. Nao compreendo a
violéncia: ndo me parece apta nem
para convencer nem para vencer; o
erro se supera com a oragao, com a
graca de Deus, com o estudo; nunca
com a forca, sempre com a caridade.
O senhor compreendera que, sendo
esse 0 espirito que vivemos desde o
primeiro momento, 0s ensinamentos
que o Concilio promulgou sobre este
tema s6 podem causar-me alegria”™,

Escriva interpreta neste contexto o
compelle intrare de Lucas 14,23 que



se tornou célebre na histdria da
teologia catdlica devido a sua
utilizacdo contra os donatistas por
parte de Santo Agostinho: “Esse
compelle intrare ndo significa
violéncia fisica ou moral: reflete o
impeto do exemplo cristdo, que por
sua vez manifesta na sua atuagao a
forca de Deus”™. E, como que
reabilitando o espirito agostiniano,
acrescenta as seguintes palavras do
santo bispo de Hipona: “vede como o
Pai atrai: deleita ensinando, nao
impondo a necessidade. Assim atrai
para Si”™.

Depois do panorama exposto nas
paginas precedentes, adquirem um
significado muito especial
afirmacdes como a seguinte: “na
Igreja e na sociedade civil ndo ha
nem fiéis nem cidaddos de segunda
categoria. Tanto no campo apostolico
como no temporal, as limitacgdes a
liberdade dos filhos de Deus, a
liberdade das consciéncias ou as



legitimas iniciativas sdo arbitrarias e
injustas. Sdo limitacdes que
procedem do abuso da autoridade,
da ignorancia ou do erro dos que
pensam que podem permitir-se o
abuso de fazer discrimina¢6es nada
razoaveis”™.

Na mente do fundador do Opus Dei
esta visdo se apoia numa visao
teoldgica profunda, adequada para
superar restritas interpretacoes
“confessionais” do mencionado
principio de ndo discriminacao.

7. A caminho de uma sociedade
crista da modernidade: unidade de
vida, liberdade e responsabilidade
pessoal

Este breve esboco ficaria incompleto
se ndo fizesse referéncia a outro
aspecto no qual este espirito de amor
pela liberdade e pela
responsabilidade pessoal, promovido
por Sdo Josemaria, adquire suma
importancia: a atuagao publica dos



fiéis cristdos leigos e a sua tarefa de
ordenar a cidade terrena e as
estruturas temporais segundo o
espirito de Cristo. Trata-se de um
tema amplo no qual se colocam mais
uma vez as questdes classicas a
respeito das relacdes entre o poder
temporal e a autoridade espiritual da
Igreja, representada agora no seio da
sociedade politica pela atuacdo dos
leigos que tentam, fiéis aos
ensinamentos da Igreja, fazer com
que a sociedade humana seja
conforme o espirito de Cristo.

Josemaria Escriva falava de “unidade
de vida” com uma perspectiva
estritamente espiritual. Convidava a
“saber materializar a vida espiritual”,
para ndo cair na tentacdo “de levar
uma vida dupla: a vida interior, a
vida de relacdo com Deus, por um
lado; e por outro, diferente e
separada, a vida familiar,
profissional e social, cheia de

pequenas realidades terrenas”"”.



E 6bvio que esse ensinamento néo
deve ser entendido como um
programa politico-religioso a servico
da hierarquia eclesiastica e da sua
especifica missdo pastoral. O
fundador do Opus Dei vé os leigos —
cristdos comuns, cada um nas
circunstancias particulares de sua
vida — atuarem com consciéncia
cristd, catolica, com plena liberdade
e autonomia; e colocar o mundo, ndo
aos pés da hierarquia eclesiastica
(por assim dizer), e sim aos pés de
Jesus Cristo: colocar a Cruz de Cristo
— 0 seu amor salvifico — no cume de
todas as atividades humanas. O
apostolado dos leigos ndo é para ele
primariamente uma participacdo na
missdo da hierarquia; é uma
participacdo na missdo sacerdotal do
proprio Jesus Cristo conferida
diretamente pelo Batismo, embora
realizada sempre em estreita uniao
com os legitimos pastores da Igreja (o
Romano Pontifice e os bispos em



unido com ele) e em fidelidade a seu
Magistério.

Escriva ndo concebe os leigos,
portanto, como um novo hrago
secular da Igreja; o apostolado deles
ndo constitui a longa manus da
hierarquia™®. Esta era, antes, a visdo
que guiava Pio XI ao promover a
Acdo Catolica e a renovacdo de um
“Estado cristdo” que, como poder
temporal, reconhece a Igreja catolica
como unica voz da verdade divina.
Pio XI propunha uma sociedade
guiada por uma Igreja reconhecida
pelo Estado como unica e verdadeira
mestra e guia dos povos. Via,
igualmente, nos leigos organizados
de modo eficaz e guiados pela
hierarquia, um instrumento para
alcancar esse fim em todos os
ambitos da sociedade. Somente
assim, afirmava o Pontifice, se
tornaria realidade o Reino de Cristo,
quer dizer, a pax Christi in regno
Christi, “a paz de Cristo no Reino de



Cristo”™. Encontramos este lema de
Pio XI citado no ponto 301 de
“Caminho”. Escrivd, porém, entende
isso de modo diferente.

Escriva ndo pretende contrapor o
apostolado dos leigos que ele
promove com outras formas de
apostolado. Amava a diversidade (a
liberdade, em suma) também nos
modos de realizar a unica missado da
Igreja. Tinha grande estima pelo
trabalho realizado por tantos
catdlicos — comprometidos na A¢ao
Catdlica — a servigo da Igreja, tdo rico
e variado em funcdo dos tempos e
dos lugares; permanecia fiel, porém,
ao carisma especifico querido para o
Opus Dei: “Nossa missdo é diversa.
Os outros trabalham muito bem; mas
para trabalhar desse modo, estdo
eles. A nos, o que Deus pede é
diferente, a fisionomia do nosso
trabalho é outra: o nosso modo é
laical, secular, de liberdade e de
reponsabilidade pessoal. Spiritus ubi



vult spirat (Jo III, 8), o Espirito do
Senhor sopra onde quer. E quis
inspirar a Obra de Deus com uma
finalidade e um carater peculiares,
dentro da unidade da Igreja”™”.

Sao Josemaria Escriva estava
convicto da necessidade de que os
cristdos, comprometidos na politica e
nos assuntos publicos — como todos
os batizados - procurem impregnar
todas as estruturas temporais com o
espirito de Cristo. Vé os leigos
atuarem em plena liberdade com a
consequente responsabilidade
pessoal, junto a outros homens que
ndo compartilham sua fé.
Contempla-os como fermento,
fundidos na massa dos homens,
iluminando todas as atividades
humanas com a luz da fé e
espalhando entre os homens o sal da
boa doutrina e da caridade de Cristo.
A ideia do Reino de Cristo na
sociedade ndo é um programa
politico para Escriva: “Nao encaro a



tarefa dos cristdos na terra como se
tivesse por fim fazer brotar uma
corrente politico-religiosa — seria
uma loucura - nem mesmo com o
bom proposito de infundir o espirito
de Cristo em todas as atividades dos
homens. O que é preciso situar em
Deus € o coragao de cada um, seja ele
quem for. Procuremos falar a cada
cristdo para que la onde estiver — nas
circunstancias que ndo dependem
apenas da sua posicdo na Igreja ou
na vida civil, mas também do
resultado das mutaveis situacoes
historicas — saiba dar testemunho, da
fé que professa com o exemplo e com
a palavra”™'.

A influéncia crista exercida pelos
fiéis catdlicos sobre as estruturas
sociais e a conformacao de uma
sociedade impregnada pela doutrina
de Cristo se desenvolverdo assim no
espirito de amor a “legitima
liberdade dos outros, numa pacifica e
respeitosa convivéncia”. Embora



Escriva nunca tenha pontificado
sobre o direito civil a liberdade
religiosa — esta ndo era sua missao —
parece ter se antecipado ao que seria
depois o espirito do Concilio Vaticano
I1. Este espirito levou a Igreja a
reconhecer no nivel juridico-politico
a secularidade do Estado: ndo de um
Estado laicista, e sim leigo, secular,
que ndo da preferéncia a nenhuma
crenca religiosa por sua pretensdo de
ser a unica verdadeira, ja que “a
verdade ndo se impde de outra
forma, a ndo ser pela forca da
propria verdade”™?,

8. Estado secular e pluralismo. A
responsabilidade do cristao
comum diante da historia

A visdo de Sdo Josemaria Escriva era
indubitavelmente a de uma
sociedade humana em que a verdade
redentora de Cristo penetra a
sociedade humana e todas as
estruturas do mundo ndo pela forca



da coacdo de um “bracgo temporal” da
Igreja — o poder estatal — e sim
mediante a unidade de vida dos
cristdos que sabem viver sua vida
cotidiana em liberdade e
responsabilidade pessoal, como
participacdo na missdo sacerdotal de
Cristo.

A liberdade e responsabilidade
pessoal — enraizada na plena
afirmacdo da secularidade do mundo
moderno — como método e caminho
de uma nova evangelizacdo e
penetracdo crista deste mundo: isto é
uma perspectiva realista?

Ndao ha duvida de que no curso do
processo de secularizacao a Igreja
perdeu uma grande parte de sua
influéncia sobre a sociedade e sobre
os homens; e ha quem se pergunte se
ainda ha um futuro para o
Cristianismo™. Do ponto de vista
histdrico e socioldgico € verdade que,
como diz o socidlogo catdlico Franz



Xaver Kaufmann, o
“desaparecimento da norma estatal
de pertenca eclesial” talvez seja a
“causa mais elementar e de mais
longa duracdo de seu retrocesso”, ja
que “a voluntariedade ndo pode
nunca ser tao capilar como a
constri¢do”™". Do ponto de vista da é
e de uma perspectiva teoldgica deve-
se dizer, no entanto, que a liberdade
é sempre, em ultimo termo, mais
forte do que a constricdo, porque a fé
abre os coracgdes dos homens a acdo
salvadora da graca divina, que
transforma, recreia e produz os
“frutos do Espirito”; enquanto a
constricdo, embora a curto prazo crie
aparéncias de penetracao religiosa,
conduz a simples conformidade
externa e acaba com a dissolugdo,
como tantas vezes a historia
demonstrou. Em suma, a Igreja hoje
é chamada novamente a crer na
liberdade, como fazia Sdo Josemaria:
uma liberdade que se abre a forca
transformadora do Evangelho e da



graca de Deus, mas que é verdadeira
liberdade. Por abrir o caminho a essa
“secularidade cristd”, a mensagem de
Sao Josemaria Escriva sera um
fermento de notavel importancia.

Uma histdria “feita por cristaos” —
cristdos comuns - serd fruto dos
esforgos daqueles que gracas a luz da
fé sabem viver responsavelmente a
propria liberdade e procuram que
essa luz brilhe, respeitando sempre
plenamente os direitos de liberdade
de seus concidadaos, inclusive seu
direito a errar, a estar no erro, ou a
ser indiferentes™’, e, a0 mesmo
tempo, tentam colaborar lealmente
com todos os homens no amplo
espaco de liberdade que uma cultura
politica secular e aberta permite a
todo aquele que busca o bem
comum. O respeito a essa liberdade
criard o terreno que fara que a
verdade nunca seja imposta pela
forca da coagdo em uma mistura
infeliz de interesses espirituais e



temporais, mas apenas e unicamente,
como disse o ultimo Concilio “pela
forca da propria verdade”™;
permitira também que a sociedade e
todas as realidades temporais se
conformem ao espirito de Cristo,
mediante o exercicio responsavel de
sua liberdade e direitos civis por

parte dos cristaos.

9. Uma resposta ndo integrista e
nao fundamentalista a perene
missdo da Igreja

Assim, a meu ver, gracas a sua
peculiar combinacédo de mentalidade
laical e carater sobrenatural-
apostolico, o espirito do Opus Dei
permite dar uma resposta ndo
integrista e ndo fundamentalista a
perene missdo da Igreja de
transformar e renovar este mundo
pela fé e amor de Cristo.

O “fundamentalista” ou “ integrista”
seria aquele cristdo que pretendesse
que é funcao do estado e de seu



aparato coercitivo implantar a
integridade da doutrina moral e
religiosa pelas leis e ndo somente
aquilo que é indispensavel para uma
convivéncia ordenada e em justica
dos homens. E “fundamentalista”
neste sentido quem nao é capaz de
distinguir entre o nivel politico e a
integridade da verdade religiosa e
que por isso deslegitima o processo
democratico e suas instituicdes
quando produz as vezes decisdes que
ndo correspondem a integridade da
verdade catodlica, tal como é ensinada
pela Igreja. Penso, porém, que hoje
em dia chegamos a compreender a
ideia fundamental do estado secular
—leigo, confessionalmente neutro,
ndo agressivamente laicista—e a
propria Igreja defende hoje o carater
secular e leigo do poder politico.
Diante precisamente do desafio da
cultura islamica, que desde sua raiz e
sua autocomplacéncia fundacional e
ortodoxa é um integrismo politico-
religioso, devemos defender as raizes



cristds da secularidade moderna,
raizes essas que 0s proprios cristaos
nao reconheceram as vezes como
tais. Chegar a um pleno
reconhecimento delas constituiu um
longo e penoso processo.

Vejo o espirito do Opus Dei, tal como
foi transmitido por seu fundador,
como um fermento essencial e
poderoso desse processo.
Consequentemente opto pelo que se
pode chamar “secularidade crista”:
uma sociedade na qual estdo
reconciliadas as exigéncias de
verdade e de liberdade; onde a
verdade redentora de Cristo penetra
na sociedade humana e em todas as
estruturas do mundo ndo pela forca
da coacdo de um “bracgo temporal” da
Igreja — o poder estatal — mas
mediante a unidade de vida dos
cristdos que sabem viver sua vida
normal em liberdade e
responsabilidade pessoal, como



participacdo na missdo sacerdotal de
Cristo.

Martin Rhonheimer € professor de
Etica e Filosofia Politica da
Universidade Pontificia da Santa
Cruz de Roma e sacerdote do Opus
Dei.

Este texto reproduz a conferéncia
que o Autor fez em 2 de marco de
2007 nas Jornadas profissionais de
atualizacdo em comunicacao
institucional da Universidade
Pontificia da Santa Cruz.

™ Agradeco essa observacdo a
Giorgio Faro; cfr também G.Faro, Il
lavoro nell’insegnamento del beato
Josemaria Escriva, Roma 2000, p. 92.



) Sources of the Self. The Making of
the Modern Identity, Cambrige, Mass.
1989). Do livro de Taylor, eu tomo
também a metafora do barco e dos
passageiros (cfr p. 217).

B! Ibidem, p. 223
“! Ibidem, p. 225.

®'In: J. Escriva, Conversaciones, op.
cit.,, nn. 113-123.

] Ihidem, n. 114.

I Carta de 31 de maio de 1954, cit.
segundo: J.L. Illanes, A santifica¢do
do trabalho, Madri 1980, p. 40.

® Cfr. por ex. J. Escriva, E Cristo que
passa, op.cit., n. 183

® Taylor, op. cit., p.394.
"% Carta de 9 de janeiro de 1932, n. 66

" EnciclicaNon abbiamo bisogno, de
29 de junho de 1931, III, Enchiridion



delle Encicliche 5: Pio XI, Edicdo
Dehoniane, Bolonha 1995, 815 (n.
780)

(21 cfr. DH 2 (1045).

U317, Escriva, Conversaciones, n.44

U417, Escriva, Amigos de Deus, n. 37

151 Ihidem, n. 57 ss

U8 Carta de 11 de margo de 1940, n.
21.

U717, Escriva, homilia “Amar o mundo

apaixonadamente” n. 114, em
Conversaciones

81 Cfr. J. Escriva, Entrevistas, n. 21.

U9Y Cfr.Enchiridiom delle Encicliche, 5,
43 d. (n. 37 - 39). Cfr. também Pio XI,
Enciclica Quas primas sobre a
Instituicdo da festa de Cristo Rei,
Enchiridiom 158 ss., sobretudo 183 s.
(n.154 s.).



2% Carta de 5 de agosto de 1953, n. 18,
2.

17 Escriva, E Cristo que passa, n.
183.

221 DH 1 (1044).

231 Cfr. F. — X. Kaufmann, Quale
futuro per il Cristianesimo?
Queriniana, Brescia 2002 (orig. Wie
tiberlebt das Christentum? Herder,
Friburgo i. Br. 2000).

241 hidem, 118
251 cfr. DH 2. (1046).

26l DH 1 (1044).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/a-mensagem-


https://opusdei.org/pt-br/article/a-mensagem-de-sao-josemaria-conteudos-particularmente-relevantes-no-contexto-atual/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mensagem-de-sao-josemaria-conteudos-particularmente-relevantes-no-contexto-atual/

de-sao-josemaria-conteudos-
particularmente-relevantes-no-
contexto-atual/ (29/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/a-mensagem-de-sao-josemaria-conteudos-particularmente-relevantes-no-contexto-atual/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mensagem-de-sao-josemaria-conteudos-particularmente-relevantes-no-contexto-atual/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mensagem-de-sao-josemaria-conteudos-particularmente-relevantes-no-contexto-atual/

	A mensagem de São Josemaria: conteúdos particularmente relevantes no contexto atual

