
opusdei.org

A meditação de São
Josemaria nos seus
50 anos de sacerdote

A 27 de março de 1975, São
Josemaria fez a sua oração em
voz alta no oratório de
Pentecostes, em Villa Tevere,
sede do Opus Dei em Roma. Era
Quinta-feira Santa. Esta
meditação, juntamente com
outros 24 textos, foi publicada
em 2017 no volume “Em diálogo
com o Senhor”.

27/03/2025



Consumados na unidad (27 de
março de 1975)

"Adauge nobis fidem!"[1]: aumenta-nos
a fé! Era o que vinha dizendo ao
Senhor. Ele quer que Lhe peça isto:
que nos aumente a fé. Amanhã não
vos direi nada; e agora não sei o que
vos vou dizer... Ajudai-me a dar
graças a Nosso Senhor por este
cúmulo imenso, enorme, de favores,
de providências, de carinho..., de
pauladas!, que também são carinho e
providência. Senhor, aumenta-nos a
fé! Como sempre, antes de nos
pormos a falar intimamente contigo,
recorremos à nossa Mãe do Céu, a
São José, aos anjos da guarda.

Passados cinquenta anos, estou como
uma criança que balbucia; estou
começando e recomeçando todos os
dias. E será assim até ao fim dos dias
que me restem: sempre
recomeçando. O Senhor quer que
assim seja, para que não haja



motivos de soberba, nem de néscia
vaidade, em nenhum de nós. Temos
de estar pendentes d'Ele, dos seus
lábios, com o ouvido atento, com a
vontade tensa, disposta a seguir as
inspirações divinas.

Um olhar para trás... Um panorama
imenso: tantas dores, tantas alegrias.
E agora, tudo são alegrias, tudo
alegrias... Porque temos a
experiência de que a dor é o
martelar do Artista, que quer fazer
de cada um de nós, desta massa
informe que somos, um crucifixo, um
Cristo, o alter Christus que temos de
ser.

Senhor, obrigado por tudo. Muito
obrigado! Já Te agradeci, e agradeço-
Te habitualmente. Antes de repetir
esse grito litúrgico – Gratias tibi,
Deus, gratias tibi! –, vinha a dizer-To
com o coração. E agora são muitas as
bocas, muitos os peitos que Te
repetem o mesmo em uníssono: 



Gratias tibi, Deus, gratias tibi! Pois só
temos motivos para dar graças. Não
devemos afligir-nos com nada; não
devemos preocupar-nos com nada;
não devemos perder a serenidade
por nenhuma coisa do mundo.
Tenho-o dito, nestes dias, aos que
chegam de Portugal[2]: serenos,
serenos! E eles estão serenos. Dá
serenidade aos meus filhos; que não
a percam, nem sequer quando
cometerem um erro de peso. Se
perceberem que o cometeram, isso já
é uma graça, uma luz do Céu.

Gratias tibi, Deus, gratias tibi! A vida
de cada um de nós tem de ser um
cântico de ação de graças, porque…
como se fez o Opus Dei? Foste Tu que
o fizeste, Senhor, com quatro gatos
pingados... "Stulta mundi, infirma
mundi, et ea quæ non sunt"[3]. Toda a
doutrina de São Paulo se cumpriu:
procuraste meios completamente
ilógicos, nada aptos, e estendeste o
trabalho pelo mundo inteiro. E dão-



Te graças em toda a Europa, e em
pontos da Ásia e de África, em toda a
América e na Oceânia. Em toda a
parte Te dão graças. 

Neste tabernáculo tão belo, que os
meus filhos fizeram com tanto
carinho, e que pusemos aqui quando
não tínhamos dinheiro nem para
comer; nesta espécie de alarde de
luxo, que me parece uma miséria, e
realmente é, para Te guardar a Ti,
mandei colocar dois ou três detalhes.
O mais interessante é a frase que está
sobre a porta: "Consummati in
unum!"[4]. Porque é como se
estivéssemos todos aqui, presos a Ti,
sem Te abandonar, nem de dia nem
de noite, num cântico de ação de
graças e – porque não? – de petição
de perdão. Penso que Te aborreces
quando Te digo isto. Tu perdoaste-
nos sempre, estás sempre disposto a
perdoar os erros, os desacertos, o
fruto da sensualidade ou da soberba.



Consummati in unum! Para reparar...,
para agradar..., para dar graças, que
é uma obrigação capital. Não é uma
obrigação deste momento, de hoje,
do tempo que se cumpre amanhã,
não. É um dever constante, uma
manifestação de vida sobrenatural,
um modo humano e divino ao
mesmo tempo de correspondermos
ao teu amor, que é divino e humano.

Sancta Maria, Spes nostra, Sedes
sapientiæ! Concede-nos a sabedoria
do Céu, para que nos comportemos
de modo agradável aos olhos do teu
Filho, do Pai, e do Espírito Santo,
único Deus que vive e reina pelos
séculos sem fim.

São José, não te posso separar de
Jesus e de Maria. São José, por quem
sempre tive devoção, mas
compreendo que devo amar-te cada
dia mais e proclamá-lo aos quatro
ventos, porque é assim que os
homens exprimem o amor: dizendo



"amo-te"! São José, nosso Pai e
Senhor, em quantos lugares não
terão repetido já a estas horas,
invocando-te, esta mesma frase, estas
mesmas palavras! São José, nosso Pai
e Senhor, intercede por nós.

A vida cristã nesta Terra paganizada,
nesta Terra enlouquecida, nesta
Igreja que não parece a tua Igreja,
porque é como se estivessem loucos
em toda a parte – não escutam, dão a
impressão de não se interessarem
por Ti; não já de não Te amarem, mas
de não Te conhecerem, de Te
esquecerem –, esta vida que, se é
humana – repito-o –, para nós tem de
ser também divina, será divina se
fomentarmos muito o trato contigo. E
fomentaríamos o trato contigo por
muito esforço que tivéssemos de
fazer para Te ver, por muitas
audiências que tivéssemos de pedir.
Mas não temos! Tu és tão
omnipotente, também na tua
misericórdia, que, sendo o Senhor



dos Senhores e o Rei dos que
dominam, Te humilhas a ponto de
esperares como um pobrezinho que
Se aproxima do limiar da nossa
porta. Não somos nós que esperamos;
és Tu que esperas por nós
constantemente.

Esperas por nós no Céu, no paraíso.
Esperas por nós na hóstia santa.
Esperas por nós na oração. És tão
bom que, quando estás aí escondido
por amor, oculto sob as espécies
sacramentais – e eu creio firmemente
que assim é –, permanecendo real,
verdadeira e substancialmente, com
o teu corpo e o teu sangue, com a tua
alma e a tua divindade, também está
presente a Santíssima Trindade: o
Pai, o Filho e o Espírito Santo. Além
disso, pela inabitação do Paráclito,
Deus encontra-Se no centro da nossa
alma, vem à nossa procura. Todos os
dias se repete, de algum modo, a
cena de Belém; e é possível que
tenhamos dito, não com a boca, mas



com as obras: "Non est locus in
diversorio"[5], não há lugar para Ti na
pousada do meu coração. Ai, Senhor,
perdoa-me!

Adoro o Pai, o Filho, o Espírito Santo,
Deus único. Não compreendo essa
maravilha que é a Trindade, mas Tu
puseste na minha alma ânsias, fome
de crer. Creio! Quero crer como
quem mais crê. Espero! Quero
esperar como quem mais espera!
Amo! Quero amar como quem mais
ama.

Tu és quem és: a suma bondade. Eu
sou quem sou: o último trapo sujo
deste mundo podre. E, no entanto, Tu
olhas-me..., procuras-me..., e amas-
me. Senhor, que os meus filhos Te
olhem, Te procurem e Te amem.
Senhor, que eu Te procure, que Te
olhe, que Te ame.

Olhar é pôr os olhos da alma em Ti,
com ânsias de Te compreender, na
medida em que – com a tua graça – a



razão humana pode conhecer-Te.
Conformo-me com essa pequenez. E,
quando vejo que entendo tão pouco a
tua grandeza, a tua bondade, a tua
sabedoria, o teu poder, a tua
formosura..., quando vejo que
entendo tão pouco, não me
entristeço; alegro-me por seres tão
grande que não cabes no meu pobre
coração, na minha cabeça miserável.
Meu Deus! Meu Deus!... Mesmo que
não saiba dizer-Te outra coisa, já é
bastante. Meu Deus! Toda essa
grandeza, todo esse poder, toda essa
formosura..., minha! E eu... d'Ele!

Ver também: Vislumbrar o amor: São
Josemaria antes do Opus Dei

https://opusdei.org/pt-br/article/vislumbrar-o-amor-sao-josemaria-antes-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/vislumbrar-o-amor-sao-josemaria-antes-do-opus-dei/


Faço por chegar à Trindade do Céu
pela trindade da Terra: Jesus, Maria e
José. É como se estivessem mais
acessíveis. Jesus, que é perfectus Deus
e perfectus Homo. Maria, que é uma
mulher, a mais pura criatura, a
maior; mais do que Ela, só Deus. E
José, que vem logo depois de Maria,
limpo, varonil, prudente, íntegro. Ó
meu Deus, que modelos! Só de olhar
para eles, dá-me vontade de morrer
de pena, porque eu, Senhor, tenho-
me portado tão mal... Não tenho
sabido estar à altura das
circunstâncias, divinizar-me. E Tu
deste-me todos os meios; e dás-mos, e
continuarás a dar-mos... Porque é à
maneira divina que temos de viver
humanamente na Terra.

Temos de estar – e tenho consciência
de vo-lo ter dito muitas vezes –
sempre no Céu e na Terra. Não é 
entre o Céu e a Terra, porque somos
do mundo, mas no mundo e no
Paraíso ao mesmo tempo! Esta é a



fórmula, por assim dizer, que
exprime de que modo devemos
compor a nossa vida enquanto
permanecemos in hoc sæculo. No Céu
e na Terra, endeusados; mas sabendo
que somos do mundo e que somos
terra, com a fragilidade própria do
que é terra: um pote de barro que o
Senhor Se dignou aproveitar para o
seu serviço. E, quando ele se
quebrou, recorremos aos famosos
grampos, como o filho pródigo:
"Pequei contra o Céu e contra Ti..."[6].
Quer se tratasse de uma coisa de
vulto, quer de algo pequeno. Às
vezes, dói-nos muito, muito, uma
falha pequena, um desamor, um não
saber olhar para o Amor dos amores,
um não saber sorrir. Porque, quando
se ama, não há coisas pequenas; tudo
tem muita importância, tudo é
grande, mesmo numa criatura
miserável e pequena como eu, como
tu, meu filho.



O Senhor quis depositar em nós um
tesouro riquíssimo. Estou
enxergando? D9isse pouco. Disse
pouco agora, porque antes disse
mais. Recordei que em nós habita
Deus, Senhor Nosso, com toda a sua
grandeza. Nos nossos corações há
habitualmente um Céu. E não vou
continuar.

Gratias tibi, Deus, gratias tibi: vera et
una Trinitas, una et summa Deitas,
sancta et una Unitas!

Que a Mãe de Deus seja para nós 
Turris Civitatis[7], a torre que vela
pela cidade; a cidade que é cada um,
com muitas coisas que vão e vêm
dentro de nós, com muito movimento
e ao mesmo tempo com tanta
quietude; com tanta desordem e com
tanta ordem; com tanto ruído e com
tanto silêncio; com tanta guerra e
com tanta paz.

Sancta Maria, Turris Civitatis*: ora
pro nobis!



Sancte Ioseph, Pater et Domine: ora
pro nobis!

Sancti Angeli Custodes: orate pro
nobis!

[1] Lc 27, 5.

[2] «aos que chegam de Portugal»:
desde o golpe militar de 25 de abril
de 1974, Portugal atravessava uma
situação turbulenta, que, em 1976,
evoluiu para um regime democrático
(N. do E.).

[3] 1Cor 1, 27-28. «Stulta mundi,
infirma mundi, et ea quæ non sunt»:
«[Deus escolheu] o que é vil e
desprezível do mundo, o que não é
nada».

[4] Jo 17, 23: «Consumados na
unidade».



[5] Lc 2, 7.

[6] Lc 15, 18.

[7] «Turris civitatis»: «Torre da
cidade», é uma alusão a Nossa
Senhora de Torreciudad, cujo
santuário – promovido por São
Josemaria – estava nessa altura a ser
construído em Aragão, estando quase
concluído (N. do E.).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-meditacao-
de-sao-josemaria-nos-seus-50-anos-de-

sacerdote/ (11/12/2025)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-meditacao-de-sao-josemaria-nos-seus-50-anos-de-sacerdote/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-meditacao-de-sao-josemaria-nos-seus-50-anos-de-sacerdote/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-meditacao-de-sao-josemaria-nos-seus-50-anos-de-sacerdote/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-meditacao-de-sao-josemaria-nos-seus-50-anos-de-sacerdote/

	A meditação de São Josemaria nos seus 50 anos de sacerdote
	Consumados na unidad (27 de março de 1975)


