
opusdei.org

A mediação materna
de Santa Maria

A união de Maria com Cristo é a
raiz mais profunda do íntimo
vínculo da Virgem Santíssima
com a Igreja e de sua mediação
materna com a maternidade da
Igreja.

11/10/2018

O texto a seguir, publicado em forma
de Estudo na revista “Romana” nº 5
(1987), foi de a aula inaugural de
Mons. Fernando Ocáriz, para
abertura do ano letivo de 1987-88 no

https://en.romana.org/


Centro Acadêmico Romano da Santa
Cruz.

Estamos no Ano Mariano,
proclamado pelo Romano Pontífice, e
é lógico – e em certo sentido,
obrigatório: um dever filial muito
agradável – dedicar esta breve aula
inaugural à reflexão teológica sobre
alguns aspectos da Mariologia,
respondendo assim a um convite
expresso do nosso Grande Chanceler,
Mons. Álvaro del Portillo[1]. A
reflexão presente, sem ser um
comentário ou uma exegese da
Encíclica Redemptoris Mater, partirá
dela e tomará sua inspiração de
fundo.

Como se sabe, João Paulo II considera
o mistério daquela que é Mãe de
Deus, Mãe da Igreja e Mãe de cada
cristão, numa perspectiva
eminentemente bíblica. Nessa
perspectiva, destaca-se
particularmente a interdependência

https://opusdei.org/pt-br/alvaro-del-portillo/
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031987_redemptoris-mater.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031987_redemptoris-mater.html
https://opusdei.org/pt-br/article/joao-paulo-ii/


que, no desígnio de Deus, têm a
plenitude de graça, a maternidade
divina e a maternidade espiritual de
Maria, e também a íntima e
constitutiva relação entre o mistério
da Mãe e o mistério supremo da 
Santíssima Trindade.

À luz dessa interdependência e desta
relação materna de Maria, vamos
nos deter na consideração da
mediação, que é um dos aspectos do
mistério da Mãe aos que João Paulo II
dedicou uma atenção particular.

1.Maternidade espiritual e
mediação

“Podemos encontrar na expressão
‘feliz daquela que acreditou’ como
uma chave que nos abre o acesso à
realidade íntima de Maria: daquela
que foi saudada pelo Anjo como
‘cheia da graça’. Se como ‘cheia de
graça’ ela esteve eternamente
presente no mistério de Cristo, agora,
mediante a fé, torna-se dele

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-5-a-santissima-trindade/


participante em toda a extensão do
seu itinerário terreno: ‘avançou na
peregrinação da fé’ e, ao mesmo
tempo, de maneira discreta, mas
direta e eficazmente, tornava
presente aos homens o mesmo
mistério de Cristo. E ainda continua a
fazê-lo. E mediante o mistério de
Cristo, também ela está presente
entre os homens. Deste modo,
através do mistério do Filho,
esclarece-se também o mistério da
Mãe”[2].

A presença – participação – de Maria
no mistério de Cristo, portanto, está
intimamente vinculada com a
plenitude de graça na que está
radicada esta fé, mediante a qual foi
partícipe do itinerário terreno de seu
Filho em toda sua extensão[3]. A
participação de Maria no “itinerário
terreno” de Cristo alcança o cume na
sua etapa conclusiva: ou seja, no
cimo do Gólgota, onde a Mãe foi
associada de modo especial,



mediante a fé e o amor, ao sacrifício
do Filho, por meio do “sacrifício de
seu coração de Mãe”[4]. Maria
“continua fazendo presente aos
homens o mistério de Cristo”, porque
“coopera com amor de mãe” para a
“regeneração e educação” destes
irmãos e irmãs de seu Filho Jesus
Cristo[5].

Como explica João Paulo II, em
Maria, “essa maternidade na ordem
da graça resultou da sua própria
maternidade divina”[6]; mas não só
porque concebeu a carne assumida
pelo Verbo em unidade de pessoa,
mas também porque a maternidade
divina foi realizada, por desígnio
divino, na “cheia de graça”[7], cujo
amor materno “amadureceu
definitivamente aos pés da Cruz,
mediante a sua participação no amor
redentor do Filho”[8]. Em palavras
do Card. Ratzinger, podemos dizer
que “ao pé da Cruz Maria se faz mãe
novamente; na dor da compaixão

https://opusdei.org/pt-br/article/joao-paulo-ii/
https://opusdei.org/pt-br/article/joao-paulo-ii/


começa a nova maternidade, faz-se
verdadeira a palavra: ‘alarga o
espaço de tua tenda (...). Para todos
os lados irás te expandir, a tua
descendência conquistará nações’ (Is
54, 2-3). A maternidade de Maria
dura, assim, até o fim do mundo”[9].

A maternidade espiritual de Maria é
um aspecto de sua mediação de
graça: num certo sentido o primeiro
aspecto em relação a cada um dos
fiéis; estes, efetivamente, “nascem de
Maria” porque ela é medianeira da
primeira graça da regeneração
sobrenatural. Segundo as conhecidas
palavras de Santo Agostinho, Maria é
“verdadeiramente Mãe de todos os
cristãos... porque... cooperou com a
sua caridade para que nascessem na
Igreja os fiéis, membros daquela
Cabeça”[10]. E toda sua sucessiva
mediação referente às outras graças
é uma “mediação materna”[11].
“Efetivamente – escreve o Romano
Pontífice –, a mediação de Maria está



intimamente ligada à sua
maternidade e possui um carácter
especificamente maternal, que a
distingue da mediação das outras
criaturas que, de diferentes modos e
sempre subordinados, participam na
única mediação de Cristo; também a
mediação de Maria permanece
subordinada”[12].

Para aprofundar na natureza e
conteúdo da mediação materna de
Maria, é oportuno refletir sobre seu
caráter participado e, depois, sobre
sua relação com a plenitude da
graça.

2. Mediação participada “em
Cristo”

Efetivamente, a Encíclica 
Redemptoris Mater, retomando e
explicando a correspondente
doutrina do Concílio Vaticano II,
insiste especialmente no caráter
“subordinado” e “participado” da



mediação de Maria em relação à de
Cristo[13].

Está claro que os conceitos de
participação e de subordinação não
são equivalentes; efetivamente, nem
toda subordinação implica uma
participação; mas pelo contrário,
toda participação implica
subordinação do participante em
relação à totalidade da que participa
(quando se trata de participação
transcendental e não simplesmente
predicamental, isto é, quando aquilo
que é participado existe e permanece
em sua plenitude fora dos
participantes). Por isso, para
aprofundar no nosso conhecimento
da mediação de Maria, mais do que
analisar diretamente sua
“subordinação” à de Cristo, é
oportuno considerá-la em seu caráter
de “participação”.

Certamente, existe um aspecto muito
importante da mediação de Santa



Maria que se explica
suficientemente, do ponto de vista
formal, mediante a noção de
subordinação: refiro-me à 
intercessão da Mãe diante de seu
Filho em favor dos homens. A este
aspecto da mediação se aplica
adequadamente a famosa expressão
de São Bernardo, segundo a qual
Maria é medianeira ad
Mediatorem[14]. Não vamos nos
deter neste aspecto, que não
apresenta especial dificuldade de
compreensão[15].

Lembremos, por outro lado, o fato de
que há muitos autores (Lépicier,
Hugon, Lavaud, Garrigou-Lagrange,
Roschini, Sauras, etc.) que afirmaram
que a mediação materna de Maria
Santíssima não se limita à
intercessão, mas se estende também
à própria doação da vida
sobrenatural, isto é, à doação da
graça aos homens. Esta posição
teológica foi ilustrada



principalmente mediante o conceito
de causalidade eficiente
instrumental: Maria, na doação da
graça, seria instrumento de Cristo, de
modo análogo a como a Humanidade
de Jesus é o instrumento da
divindade[16].

Muitos outros autores rejeitaram esta
interpretação (Lennerz, Merkelbach,
Heris, Terrien, Bittremieux, De la
Taille, etc.), principalmente porque
consideraram que a causalidade
instrumental de Maria na doação
efetiva da graça obscureceria –
diferentemente da causalidade
instrumental dos sacramentos – o
caráter imediato e único da
mediação de Cristo entre Deus e os
homens: seria – a de Cristo – uma
mediação entre Deus e Maria e,
somente por meio d’Ela, entre Deus e
os homens. De fato, hoje está muito
difundida a opinião segundo a qual a
mediação mariana se limitaria
somente à intercessão[17].



No entanto, não me parece
necessário adotar a chave da
causalidade instrumental – que,
certamente, apresenta dificuldades –
para afirmar que a mediação de
Maria não se limita apenas à
intercessão, mas de alguma forma se
refere também à efetiva doação da
graça.

Para aprofundar neste aspecto do 
mistério da Mãe, convém, como disse
antes, ter em conta a noção de
participação. Efetivamente, além de
utilizar este termo frequentemente
para expressar a relação da
mediação de Maria com a de Cristo,
João Paulo II escreve que a mediação
de Maria “é mediação em Cristo”[18].

Como se sabe, o ser em Cristo, em sua
riqueza e pluriformidade tanto
entitativa quanto operativa,
expressa, sobre tudo nas Cartas
paulinas, a própria essência do
cristianismo[19]; e inclui, como seu



aspecto mais radical, a participação
na Filiação do Verbo eterno;
participação que é constitutiva da
filiação divina adotiva[20], mediante
a qual os homens se convertem em
filhos no Filho, segundo a expressão
tradicional utilizada tantas vezes por
João Paulo II[21].

É importante observar que nosso ser
filhos do Pai em Cristo, mediante a
participação de sua Filiação divina,
não diminui nem multiplica a
Filiação do Verbo. Efetivamente,
Cristo continua sendo Unigênito do
Pai, mesmo que seja Primogênito
entre muitos irmãos, porque, com
palavras de Scheeben – de quem se
cumpre o centenário da morte daqui
alguns meses – “nós não somos
simplesmente filhos adotivos, mas
membros do Filho natural; por isso,
entramos também realmente nessa
relação pessoal na que está o Filho de
Deus com seu Pai. É segundo a
verdade, e não apenas segundo a



analogia ou semelhança, que nós
chamamos de Pai nosso o Pai do
Verbo; e efetivamente não é assim
por uma simples relação análoga,
mas por aquela única e mesma
relação pela qual Ele é o Pai de
Cristo. É de um modo similar àquele
pelo que Ele, que é Pai do Verbo
eterno, pela mesma relação, é
também Pai do Homem-Deus em sua
humanidade (...); somos de certa
maneira – conclui Scheeben – um
único Filho do Pai com Ele e
n”Ele”[22].

Deve-se aplicar a mesma dialética
entre o Uno e o múltiplo a todos os
demais aspectos do ser em Cristo por
participação. Por isso, no que se
refere a uma mediação em Cristo por
participação na mediação única
d’Ele, não há dúvida de que uma
mediação participada não diminui
nem multiplica a única mediação
entre Deus e os homens, própria de
Jesus Cristo. Trata-se, portanto, da



participação expressada em grego,
tanto clássico como
neotestamentário, com o termo 
koinonía: comunhão por
participação, ou melhor: participação
enquanto comunhão espiritual de
muitos com algo ou alguém que
permanece único e indiviso[23]. Isto,
na realidade, é aplicável não apenas
à mediação materna de Maria, mas
também a todas as outras mediações
subordinadas, participadas, da
mediação de Cristo.

Mas afirmar que uma das mediações
participadas – a de Maria – é
mediação também na doação efetiva
da graça, significa afirmar, in radice,
que Maria participa de alguma
maneira da capitalidade de Cristo, e
isto nos leva a considerar a conexão
da “mediação materna” com a
“plenitude da graça” à que nos
referíamos no começo. Antes vamos
nos deter, brevemente, na plenitude



de graça de Maria considerada em si
mesma.

3. O mistério da “cheia de graça”

Maria já é, antes da Encarnação, a 
kecharitoméne (Lc 1, 28): a 
gratificada, segundo a versão latina
do Codex Palatinus (e) da tradição
africana; a gratia plena da Vulgata.
Não é possível, nem necessário,
determo-nos agora na consideração
das interpretações, antigas e
recentes, da palavra 
kecharitoméne[24]. De qualquer
modo, ainda que a exegese de Lc 1,
28 não pareça conduzir à ideia de
“plenitude” de graça santificante, e
sim a afirmar que Maria é chamada
pelo Anjo “transformada pela graça”
como preparação para a divina
maternidade virginal[25], é
indubitável que existem fortes
motivos, inclusive cristológicos e
eclesiológicos, para afirmar em
Maria uma peculiar “plenitude de

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-9-a-encarnacao/


graça”, como ensinou várias vezes o
Magistério da Igreja[26].

É tradicional considerar três aspectos
da plenitude de graça de Maria: em
primeiro lugar, a total imunidade de
pecado e a perfeição das virtudes; em
segundo, aquilo que São Tomás
chama de refluentia ou redundantia
da divinização da alma de Maria em
sua carne; e, finalmente, como
consequência disto, a plenitude de
graça implica que Ela seja, em certo
sentido, fonte de graça para os
homens[27].

É interessante notar que são Tomás
considera a “plenitude de graça” não
apenas como moralmente
conveniente à dignidade a qual a
maternidade divina havia sido
predestinada, mas também como
uma especial “continuidade
ontológica” com esta maternidade.
Com efeito, ele chega a afirmar que
aquele aspecto da plenitude de graça



que chama de redundantia da graça
na carne de Maria foi uma
predisposição específica, certamente
não absolutamente necessária, mas
querida por Deus, para que Ela
concebesse um homem que fosse
Filho de Deus[28].

Na realidade, da mesma forma que
espírito e matéria constituem uma
unidade substancial no homem,
também em nós – com palavras de
Mons. Josemaria Escrivá – “a
divinização repercute (redunda) no
homem inteiro, como uma
antecipação da ressurreição
gloriosa”[29]. Fazemos então
imediatamente a seguinte pergunta:
qual pode ser a peculiaridade da 
redundantia da graça na carne, no
caso de Maria? Isto é, permanece
algum “espaço metafísico” para
conceber uma plena redundância da
graça na carne, que seja
consequência da plenitude de graça e
se dirija, como afirma são Tomás, à

https://opusdei.org/pt-br/saint-josemaria/


maternidade divina? Uma plenitude
de redundância deste tipo não parece
outra coisa a não ser a total
santificação ou deificação da carne e
sua materialidade própria, ainda
mais difícil de entender para nós do
que a deificação do espírito, mas não
impossível. A deificação da carne é,
com efeito, o estado escatológico
definitivo da matéria humana, que já
se realizou em Cristo e em sua Mãe
na Glória[30].

Por isso, na perspectiva de são
Tomás, talvez se possa pensar que a
plenitude de graça comparta uma
certa “deificação escatológica
antecipada” da carne de Maria,
análoga à do Cristo pré-pascoal, cuja
carne, segundo são Tomás, era uma
carne deificada não apenas no
sentido de que pertencia a uma
Pessoa divina, mas enquanto em si
mesma participava dos dons da
divindade no modo mais abundante,
ou seja, em plenitude[31].



De qualquer forma, a especial
santificação de Maria, ainda que
tivesse tido uma “antecipada
plenitude escatológica”, permaneceu
na terra em um estado de kenósis,
análogo ao da Humanidade de seu
Filho. Com efeito, se “Deus quis
exaltar sua Mãe – são também
palavras do Fundador do Opus Dei –,
por outro, não há dúvida de que,
durante a sua vida terrena, Maria
não foi poupada nem à experiência
da dor, nem ao cansaço do trabalho,
nem ao claro-escuro da fé”[32]. Um
claro-escuro que, especialmente ao
pé da Cruz do Filho, podemos
considerar – com João Paulo II –
como “a mais profunda “kénose” da
fé na história da humanidade”[33].
Uma kénose da fé que se manifesta
especialmente – com palavras de
Mons. Del Portillo –, no fato de que,
“quando parece que a missão de
Cristo se conclui com o fracasso mais
absoluto, e os discípulos abandonam
o Mestre, a Virgem caminha com

https://opusdei.org/pt-br/article/vida-de-maria-xv-junto-a-cruz-de-jesus/
https://opusdei.org/pt-br/article/vida-de-maria-xv-junto-a-cruz-de-jesus/


passo decidido na peregrinação da fé
e crê, contra toda esperança, que se
realizará tudo o que Deus disse sobre
seu Filho”[34].

4. Plenitude de graça e mediação
materna

Retomemos agora o discurso da
mediação materna de Maria na
efetiva doação da graça, à luz da
plenitude de graça, já
verdadeiramente consumada na
glória: com a Assunção, com efeito,
Maria foi santificada “inteiramente e
totalmente no cumprimento
escatológico”[35]. Antes de tudo, é
oportuno lembrar que a graça
sobrenatural, que os homens
recebem de Cristo com a mediação
de Maria, não é um “objeto” que
possa passar de mão em mão: a graça
é um modo de ser sobrenatural,
produzido por Deus no mais íntimo
do espírito criado, que diviniza ou
deifica a pessoa e é inseparável das 



missões invisíveis do Filho e do
Espírito Santo, mediante as quais o
espírito finito, como diz são Tomás,
“fit particeps divini Verbi et
procedentis Amoris”[36].

Como já se sabe, entre essas duas
missões, que são inseparáveis, existe
uma ordem inversa à das processões
eternas. Isto é, a finalidade da ação
divina ad extra – ação comum às três
Pessoas divinas – é “a introdução” da
criatura na vida intratrinitária que
as missões comportam: uma
“introdução” que “começa” (não no
sentido temporal) por meio da união,
por participação, com a Pessoa do
Espírito Santo; união que “plasma”
no espírito finito a participação
(semelhança e união) ao Filho, pela
qual no Filho se é filho do Pai[37].
Isto é, como escreve João Paulo II,
“Ele mesmo, como Amor, é o eterno
Dom incriado. N’Ele está a fonte e o
início de toda a boa dádiva para as
criaturas”[38].



À luz destas reflexões, surge a
pergunta: como é possível uma
mediação humana – a de Maria – na
doação da vida sobrenatural, não
apenas por intercessão, mas também
por efetiva doação ou “distribuição”
da graça, se esta “começa” sempre
com a missão do Espírito Santo? Uma
vez mais, o mistério da Mãe se
ilumina mediante o mistério do
Filho. É incontestável que Jesus
Cristo é, em sua Humanidade,
mediador da vida sobrenatural para
os homens, não apenas por via de
mérito e intercessão, mas também
por via de eficiência, enquanto que
sua Humanidade é “instrumento da
divindade”: o órganon tes theiótetos,
segundo a famosa expressão de são
João Damasceno[39]. Por isso, Cristo
pode e deve ser chamado de fonte ou
princípio da graça[40]. O que
significa, entre outras coisas, que
Deus quis que, na atual economia, o
Espírito Santo seja “enviado” aos
homens pelo Pai e pelo Filho através



da Humanidade do Filho, plena e
definitivamente glorificada e elevada
ad dexteram Patris[41], com a qual
Santa Maria, depois da Assunção,
está unida em uma koinonía
(comunhão-participação) da máxima
intimidade e intensidade compatível
com a distinção pessoal.

Portanto, não parece infundado
atribuir a expressões tradicionais
como aquela de santo André de
Creta, segundo a qual Maria é “a Mãe
da que provem sobre todos o
Espírito”[42], um significado mais
profundo do que o de uma simples
“apropriação”. E é propriamente a
noção de participação – koinonía – a
que permite afirmar a participação
de Maria na capitalidade de Cristo e,
por isso, sua mediação na efetiva
doação da graça, sem que isso
comporte em absoluto uma
duplicidade de fontes ou de cabeças,
que sem dúvida haveria que excluir,
tanto por razões dogmáticas quanto



pela dialética da participação
metafísica de estrutura
transcendental.

Nesta perspectiva, as afirmações que
apresentam a Virgem como
“pescoço” ou “aqueduto”, através do
qual nos chega a graça da Cabeça ou
da Fonte, manifestam-se muito
insuficientes, ainda que conservem
certo valor metafórico. Na verdade,
deveríamos dizer que os homens
recebem a graça de Deus através de
Cristo e de Maria porque, num
sentido muito mais real e profundo –
e, por isso, muito mais misterioso –
que o das palavras de Lucas referidas
aos primeiros cristãos (cfr. At 4, 32),
Maria é cor unum et anima una com
Cristo. Por isso, como dizia Mons.
Escrivá, o cristão encontra em Maria
“todo o amor de Cristo” e, em Cristo,
vê-se “metido nessa vida inefável de
Deus Pai, Deus Filho e Deus Espírito
Santo”[43].



5. Mediação materna e
“recapitulação em Cristo”

Depois da Assunção, a plenitude de
graça de Maria certamente alcançou
o estado escatológico; estado que,
referido a toda a criação, é descrito
por são Paulo como resultado da
“recapitulação” (anakefalaiosis) de
todas as coisas em Cristo (cfr. Ef 1,
10). Esta realidade está rodeada de
uma luz inacessível para nós: com
efeito, “o que Deus preparou para os
que o amam é algo que os olhos
jamais viram, nem os ouvidos
ouviram, nem coração algum jamais
pressentiu” (1 Cor 2, 9).

Não é o momento de nos determos
agora na exegese literal ou na
interpretação teológica da
“recapitulação” escatológica de tudo
em Cristo[44]. No entanto, não resta
dúvidas de que esse é o verdadeiro e
sobrenatural sentido – estranho a
qualquer monismo panteísta –

https://opusdei.org/pt-br/article/vida-de-maria-xix-dormicao-e-assuncao/


daquele retorno final do múltiplo ao
Uno, que não poucas filosofias
vislumbraram de formas
necessariamente inadequadas e, em
vários aspectos, equivocadas. Uma
unidade com Deus em Cristo que,
conservando a insuprimível
distinção entre criatura e Criador, e
aquela entre as diversas criaturas,
tem como paradigma – no caso da
pessoa humana – a própria unidade
da Trindade divina. Efetivamente, o
Senhor já se referindo à vida terrena
dos apóstolos, vida na qual a graça é
início da glória, expressou-se da
seguinte maneira: “como tu, Pai,
estás em mim, e eu em ti. Que eles
estejam em nós (...) eu neles, e tu em
mim, para que sejam perfeitamente
unidos” (Jo 17, 21.23).

Este mistério de unidade – de
comunhão – com Deus em Cristo é o
mistério da Igreja, Corpo de Cristo
(cfr. Col 1, 18) e – segundo as famosas
palavras de são Cipriano – “de unitate



Patris et Filii et Spiritus Sancti plebs
adunata”[45]. Uma Igreja que, em
seu estado escatológico, será “a
plenitude (pléroma) daquele (Cristo)
que se plenifica em todas as
coisas” (Ef 1, 23), porque Cristo
glorioso preencherá (híma plerósei)
todas as coisas (cfr. Ef 4, 10), e estas
participarão “nele da sua plenitude
(en autó pepleroménoi)” (Col 2, 10).

Nos santos, a realidade da glória
escatológica será o cumprimento
final, no espírito e na carne, do ser 
em Cristo específico da vida
sobrenatural. Esse cumprimento já
se realizou em Maria no grau
correspondente à sua plenitude de
graça, que inclui em si a plenitude da
união (koinonía) com Cristo, em
todos os níveis do ser e do operar.
Esta plenitude de união escatológica,
exclusiva da cheia de graça, é a raiz
da distinção entre a mediação
materna e a mediação dos santos na
glória e dos justos na Igreja terrena, e



ao mesmo tempo a raiz da distinção
entre a participação de Maria na
capitalidade de Cristo e aquela
mística relação de comunhão
espiritual entre todos que é a
Comunhão dos santos.

Pela excepcional união da Mãe com o
Filho, culminada em sua glorificação
definitiva depois da Assunção,
“Maria – escreve João Paulo II – está
como que envolvida por toda a
realidade da comunhão dos santos; e
a sua própria união com o Filho na
glória está toda propendente para a
plenitude definitiva do Reino,
quando a Deus for tudo em
todos”[46].

Como consequência, a união de
Maria com Cristo é a raiz mais
profunda do íntimo vínculo da
Virgem Santíssima com a Igreja e de
sua mediação materna com a
maternidade da Igreja. Não podemos
nos deter aqui sobre este importante



aspecto do mistério da Mãe[47], mas,
de tudo que se lembrou emerge
claramente a superação da
contraposição entre a chamada
perspectiva “cristocêntrica” e
“eclesiotípica” na consideração
teológica da cooperação de Maria
com a salvação dos homens;
superação esta que já está presente
na orientação mariológica do
capítulo VIII da Constituição
dogmática Lumen Gentium[48].

Conclusão

Claramente poderíamos considerar
outros aspectos do mistério da
mediação materna, e aprofundar
ainda mais nas reflexões expostas.
De qualquer maneira, gostaria de
terminar destacando que diante do
mistério da Mãe de Deus, como
diante do mistério do próprio Deus,
sempre chega um momento em que o
comportamento teologicamente mais
razoável é, segundo as conhecidas



palavras do Pseudo-Dionísio, aquele
de uma veneração silenciosa:
“indicibilia (Deitatis) casto silentio
venerantes”[49], sem pretender
limitar o mistério àquilo que está ao
alcance da nossa compreensão. Um
“casto silêncio”, no que ainda ressoa
o eco sempre presente da saudação
angélica à que, cheia de graça, é Mãe
de Deus e Mãe nossa.

Pontifícia Universidade da Santa
Cruz

Estudo de D. Fernando Ocáriz,
publicado em “Romana” nº 5 (1987)

(Reflexão teológica sobre a Encíclica 
Redemptoris Mater)[50]

[1] Cfr. ÁLVARO DEL PORTILLO,
Carta pastoral, 31-V-1987, n. 25:
“Romana” 4 (1987/1) 77.



[2] JOÃO PAULO II, enc. Redemptoris
Mater, 25-III-1987, n. 19/b

[3] Cfr. Ibid., n. 12/c

[4] JOÃO PAULO II, enc. Dives in
misericordia, 30-XI-1980, n 9/b. Cfr.
enc. Dominum et vivificantem, 18-
V-1986, n. 16/f; enc. Redemptoris
Mater, nn. 19, 23, 24

[5] Cfr. JOÃO PAULO II, enc. 
Redemptoris Mater, n. 6/b.

[6]Ibíd., n. 22/b.

[7] Cfr. Ibíd., n. 39/c-d.

[8]Ibid., n. 23/c.

[9] RATZINGER, Homilia no
Seminário Internacional da Prelazia
do Opus Dei, 14-IV-1987, em
“Romana” 4 (1987/1) 116-117.

[10] SANTO AGOSTINHO,De sancta
Virginitate, 6: PL 40, 399.



[11] Cfr. CONCÍLIO VATICANO II,
Const. dogm. Lumen Gentium, n. 62.

[12] JOÃO PAULO II, enc. Redemptoris
Mater, n. 38/c.

[13] Cfr. Concílio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen Gentium, n. 62; JOÃO
PAULO II, enc. Redemptoris Mater,
nn. 38/b-c, 40/a.

[14] SÃO BERNARDO, In Dominica
infra oct. Assumptionis Sermo, 2: cit.
por JOÃO PAULO II, enc. Redemptoris
Mater, nota (96).

[15] Sobre a mediação como
intercessão materna, cfr.
especialmente JOÃO PAULO II, enc. 
Redemptoris Mater, nn. 21/c, 40.

[16] Cfr., por exemplo, G.M.
ROSCHINI, La Madre de Dios según la
fe y la teología, Ed. Apostolado de la
Prensa, Madrid 1962, vol. I, pp.
647-650.



[17] Cfr. por exemplo, J.—H.
NICOLAS, Synthèse dogmatique. De la
Trinité a la Trinité, Ed. Universitaires,
Fribourg — Beauchese, Paris 1985,
pp. 553-555.

[18] JOÃO PAULO II, enc. Redemptoris
Mater, n. 38/a.

[19] Cfr., por exemplo, M. MEINERTZ,
Teología del Nuevo Testamento, Ed.
Fax, Madrid, 2ª ed. 1966, p. 414; A.
WIKENHAUSER, Die Christusmystik
des Apostels Paulus, 2ª ed., Freiburg
1956

[20] “Deus autem ab æterno
prædestinavit quos debet adducere
in gloriam. Et isti sunt omnes illi qui
sunt participes filiationis Filii
eius” (SÃO TOMÁS DE AQUINO, In
Epist. ad Hebræos, c. Il, lec. 3); cfr.
também In Epist ad Romanos, c. I, lec
3.

[21] Cfr., por exemplo, JOÃO PAULO
II, enc. Redemptoris Mater, n. 8/d;



enc.Redemptor hominis, 4-III-1979, n.
18/b-c.

[22] M.J. SCHEEBEN, I misteri del
cristianesimo, Morcelliana, Brescia,
3ª ed. 1960, p. 378. Sobre este tema,
cfr.: F. OCÁRIZ, Hijos de Dios en
Cristo. Introducción a una teología de
la participación sobrenatural, Eunsa,
Pamplona 1972; IDEM, La Santísima
Trinidad y el misterio de nuestra
deificación, em “Scripta Theologica” 6
(1974) pp. 363-390; IDEM, La
elevación sobrenatural como re-
creación en Cristo, em “Atti dell”VIII
Congresso Tomistico Internazionale”,
Lib. Edit. Vaticana 1981, vol. IV, pp.
281-292; IDEM, Partecipazione
dell”essere e soprannaturale, em
AA.VV. “Essere e libertà. Studi in
onore di Cornelio Fabro”, Università
di Perugia, 1984, pp. 141— 153.
IDEM, Il Mistero della grazia in
Scheeben: VV.AA., “M.J. Scheeben,
teologo cattolico d’ispirazione



tomista”, Libreria Editrice Vaticana
1988, pp. 227-235.

[23] Cfr., por exemplo, S.MUÑOZ
IGLESIAS, Concepto bíblico de
Koinonía, na “XIII Semana Bíblica
Española (1952)” C.S.I.C., Madrid
1953, p. 223.

[24] Sobre as diferentes
interpretações que a patrística
oferece, cfr. as referências indicadas
por João Paulo II na nota (21) da
encíclica Redemptoris Mater. Para
um estudo filológico e teológico, cfr.
os recentes e importantes estudos de
I. DE LA POTTERIE, Kecharitoméne en
Lc 1,28. Étude philologique: “Biblica”
68 (1987) 357-382, e Kecharitoméne
en Lc 1,28. Étude exégétique et
théologique: “Biblica” 68 (1987)
480-508.

[25] Cfr. I. DE LA POTTERIE, art. cit,
especialmente, pp. 382, 506-507.



[26] Cfr., por exemplo, PÍO IX, Ep.
apost. Ineffabilis Deus, 8-XII-1854: DS
2800-2801; LEÓN XIII, enc. Magnæ
Dei Matris, 8-IX-1892: AL 12, p. 224;
PÍO XI, enc. Lux veritatis, 25-XII-1931:
AAS 23 (1931) p. 521; CONCILIO
VATICANO II, Const. dogm. Lumen
gentium, n. 53; JUAN PABLO II, enc. 
Redemptoris Mater, nn. 8-11.

[27] Cfr. SÃO TOMÁS DE AQUINO, 
Expositio salutationis angelicæ;
Summa Theologiæ, III q 27, a. 5 ad 1.
Sobre este tema cfr. C. FABRO, La
partecipazione di Maria alla grazia di
Cristo secondo San Tommaso:
“Ephemerides Mariologicæ” 24
(1974) pp. 389-406.

[28] Cfr. SÃO TOMÁS DE AQUINO, 
Expositio salutationis angelicæ; In
Evang. Ioan., c. I, lec. X.

[29] JOSEMARIA ESCRIVÁ, É Cristo
que passa, n. 103.



[30] Sobre a espiritualização e
deificação do corpo no estado
escatológico, cfr. JOÃO PAULO II,
Discurso de 9-XII-1981:
“Insegnamenti di Juan Pablo II” IV-2
(1981) pp. 880-883. Cfr. também F.
OCÁRIZ, La Resurrección de
Jesucristo: “Cristo, Hijo de Dios y
Redentor del hombre. Actas del III
Simposio Internacional de Teología de
la Universidad de Navarra”, Eunsa,
Pamplona 1982, pp. 756-761.

[31] Cfr. SÃO TOMÁS DE AQUINO, In
III Sent., d. 5, q. I, a. 2 ad 6.

[32] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, É Cristo
que passa, n. 172.

[33] JOÃO PAULO II, enc. Redemptoris
Mater, n. 18/c. São Basílio Magno
chega a afirmar que a fé de Maria
sofreu o assalto da dúvida no
Calvário (cfr. SÃO BASÍLIO, Epístola
260, 9: PG 32, 965): esta opinião,
ainda que não seja muito comum,
não deve ser necessariamente



excluída, porque —pela própria
natureza da fé— a tentação da
dúvida é possível sem a menor culpa
e é completamente compatível com
os mais altos graus de fé.

[34] ÁLVARO DEL PORTILLO, Carta
pastoral, 31-V-1987, n. 19.

[35] J. RATZINGER, La Figlia di Sion,
Jaca Book, Milano 1979, p. 71.

[36] SÃO TOMÁS DE AQUINO, Summa
Theologiæ, I, q.. 38, a. I c. Cfr.
também M.J. SCHEEBEN, I misteri del
cristianesimo, cit, p. 179: “La
missione di una persona divina
consiste nel fatto che la creatura
partecipa di essa (presso i Padri
greci, metoché, koinonía)”.

[37] Cfr. M.J. SCHEEBEN, I misteri del
cristianismo, cit., p. 182; E. HUGON, 
Le Mystère de la Très Sainte Trinité,
Téqui, Paris 1921, pp. 245-246; J.—H.
NICOLAS, Les profondeurs de la
grâce, Beauchesne, Paris 1968, p. 551.



[38] JOÃO PAULO II, enc. Dominum et
vivificantem, n. 34. Sobre a graça da
adoção filial e da missão do Espírito
Santo, cfr. também o n. 52 da mesma
encíclica.

[39] SÃO JOÃO DAMASCENO, De fide
orthodoxa, III c. 19: PG 94, 1080.

[40] “Christus autem est principium
gratiæ, secundum divinitatem
quidem auctoritative, secundum
humanitatem vero
instrumentaliter” (SÃO TOMÁS DE
AQUINO, Summa Theologiæ III, q. 27,
a. 5).

[41] Cfr. F. OCÁRIZ, La Resurrección
de Jesucristo, cit., pp. 766-770.

[42] SANTO ANDRÉ DE CRETA,
Omelie mariane, Città Nuova, Roma
1987, homilia II, p. 57.

[43]JOSEMARIA ESCRIVÁ, Amigos de
Deus, n. 293.



[44]Sobre o significado de
anakefalaiosis, na história da exegese
de Ef 1, 10, cfr. J. M. CASCIARO, 
Estudios sobre Cristología del Nuevo
Testamento, Eunsa, Pamplona 1982,
pp. 308-324.

[45] SÃO CIPRIANO, De oratione
Dominica, 23: PL 4, 553. Cfr.
CONCÍLIO VATICANO II, Const. dogm.
Lumen gentium, nn. 2-4.

[46] JOÃO PAULO II, enc. Redemptoris
Mater, n. 41/d.

[47] Cfr. JOÃO PAULO II, enc. 
Redemptoris Mater, nn. 42-47. Cfr.
também H. DE LUBAC, Méditation sur
l”Église, Aubier, Paris 1953, cap. IX:
“L”Église et la Vierge Marie”. Para
uma visão de conjunto das relações
entre Maria e a Igreja na patrística,
cfr. Y. CONGAR, Marie et l”Église dans
la pensée patristique: “Revue des
Sciences Philosophiques et
Théologiques” 38 (1954) 3-38.



[48] Cfr. E. LLAMAS, La cooperación
de Maria a la salvación. Nueva
perspectiva después del Vaticano II:
“Scripta de Maria” 2 (1979) 423-447.

[49]PSEUDO-DIONISIO, De divinis
nominibus, c. I, n. 11, segundo a
tradução latina utilizada por São
Tomás de Aquino, “In librum Beati
Dionysii De Divinis Nominibus
expositio”, Marietti, Torino-Roma
1950, p. 13 (§ 3, 11), diferente da
tradução que a Patrologia de Migne
oferece (cfr. PG 3, 590).

[50] Texto da aula inaugural do ano
acadêmico 1987-88 no Centro
Acadêmico Romano da Santa Cruz

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-mediacao-
materna-maria-ocariz/ (17/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-mediacao-materna-maria-ocariz/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mediacao-materna-maria-ocariz/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mediacao-materna-maria-ocariz/

	A mediação materna de Santa Maria

