opusdei.org

A mediacao materna
de Santa Maria

A unido de Maria com Cristo é a
raiz mais profunda do intimo
vinculo da Virgem Santissima
com a Igreja e de sua mediacao
materna com a maternidade da
Igreja.

11/10/2018

O texto a seguir, publicado em forma
de Estudo na revista “Romana” n° 5
(1987), foi de a aula inaugural de
Mons. Fernando Ocdriz, para
abertura do ano letivo de 1987-88 no


https://en.romana.org/

Centro Académico Romano da Santa
Cruz.

Estamos no Ano Mariano,
proclamado pelo Romano Pontifice, e
é 10gico — e em certo sentido,
obrigatorio: um dever filial muito
agradavel — dedicar esta breve aula
inaugural a reflexdo teoldgica sobre
alguns aspectos da Mariologia,
respondendo assim a um convite
expresso do nosso Grande Chanceler,
Mons. Alvaro del Portillo[1]. A
reflexdo presente, sem ser um
comentario ou uma exegese da
Enciclica Redemptoris Mater, partira
dela e tomard sua inspiracdo de
fundo.

Como se sabe, Jodo Paulo IT considera
0 mistério daquela que é Mae de
Deus, Mée da Igreja e Mae de cada
cristdo, numa perspectiva
eminentemente biblica. Nessa
perspectiva, destaca-se
particularmente a interdependéncia


https://opusdei.org/pt-br/alvaro-del-portillo/
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031987_redemptoris-mater.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031987_redemptoris-mater.html
https://opusdei.org/pt-br/article/joao-paulo-ii/

que, no designio de Deus, tém a
plenitude de graca, a maternidade
divina e a maternidade espiritual de
Maria, e também a intima e
constitutiva relacao entre o mistério
da Mde e o mistério supremo da
Santissima Trindade.

A luz dessa interdependéncia e desta
relacdo materna de Maria, vamos
nos deter na considerac¢do da
mediacdo, que € um dos aspectos do
mistério da Mae aos que Jodo Paulo II
dedicou uma atencdo particular.

1.Maternidade espiritual e
mediacao

“Podemos encontrar na expressao
‘feliz daquela que acreditou’ como
uma chave que nos abre o acesso a
realidade intima de Maria: daquela
que foi saudada pelo Anjo como
‘cheia da graca’. Se como ‘cheia de
graca’ ela esteve eternamente
presente no mistério de Cristo, agora,
mediante a fé, torna-se dele


https://opusdei.org/pt-br/article/tema-5-a-santissima-trindade/

participante em toda a extensdo do
seu itinerdario terreno: ‘avanc¢ou na
peregrinacdo da fé’ e, a0 mesmo
tempo, de maneira discreta, mas
direta e eficazmente, tornava
presente aos homens o mesmo
mistério de Cristo. E ainda continua a
fazé-lo. E mediante o mistério de
Cristo, também ela esta presente
entre os homens. Deste modo,
através do mistério do Filho,
esclarece-se também o mistério da
Mae”[2].

A presenca — participacdo — de Maria
no mistério de Cristo, portanto, esta
intimamente vinculada com a
plenitude de graca na que esta
radicada esta fé, mediante a qual foi
participe do itinerario terreno de seu
Filho em toda sua extensdo[3]. A
participacdo de Maria no “itinerario
terreno” de Cristo alcanga o cume na
sua etapa conclusiva: ou seja, no
cimo do Golgota, onde a Mae foi
associada de modo especial,



mediante a fé e o amor, ao sacrificio
do Filho, por meio do “sacrificio de
seu coracdo de Mae”[4]. Maria
“continua fazendo presente aos
homens o mistério de Cristo”, porque
“coopera com amor de mae” para a
“regeneracdo e educacao” destes
irmdos e irmas de seu Filho Jesus
Cristo[5].

Como explica Jodo Paulo II, em
Maria, “essa maternidade na ordem
da graca resultou da sua propria
maternidade divina”[6]; mas nao so
porque concebeu a carne assumida
pelo Verbo em unidade de pessoa,
mas também porque a maternidade
divina foi realizada, por designio
divino, na “cheia de gracga”[7], cujo
amor materno “amadureceu
definitivamente aos pés da Cruz,
mediante a sua participa¢do no amor
redentor do Filho”[8]. Em palavras
do Card. Ratzinger, podemos dizer
que “ao pé da Cruz Maria se faz mae
novamente; na dor da compaixao


https://opusdei.org/pt-br/article/joao-paulo-ii/
https://opusdei.org/pt-br/article/joao-paulo-ii/

comeca a nova maternidade, faz-se
verdadeira a palavra: ‘alarga o
espaco de tua tenda (...). Para todos
os lados iras te expandir, a tua
descendéncia conquistara nacoes’ (Is
54, 2-3). A maternidade de Maria
dura, assim, até o fim do mundo”[9].

A maternidade espiritual de Maria é
um aspecto de sua mediagdo de
graca: num certo sentido o primeiro
aspecto em relacdo a cada um dos
fiéis; estes, efetivamente, “nascem de
Maria” porque ela é medianeira da
primeira graca da regeneracao
sobrenatural. Segundo as conhecidas
palavras de Santo Agostinho, Maria é
“verdadeiramente Mae de todos os
cristdos... porque... cooperou com a
sua caridade para que nascessem na
Igreja os fiéis, membros daquela
Cabeca”[10]. E toda sua sucessiva
mediacao referente as outras gracas
é uma “mediacao materna”[11].
“Efetivamente — escreve o Romano
Pontifice —, a media¢do de Maria esta



intimamente ligada a sua
maternidade e possui um caracter
especificamente maternal, que a
distingue da mediacdo das outras
criaturas que, de diferentes modos e
sempre subordinados, participam na
unica mediac¢ao de Cristo; também a
mediacdo de Maria permanece
subordinada”[12].

Para aprofundar na natureza e
conteudo da mediacdo materna de
Maria, é oportuno refletir sobre seu
carater participado e, depois, sobre
sua relagdo com a plenitude da
graca.

2. Mediacdo participada “em
Cristo”

Efetivamente, a Enciclica
Redemptoris Mater, retomando e
explicando a correspondente
doutrina do Concilio Vaticano II,
insiste especialmente no carater
“subordinado” e “participado” da



mediacdo de Maria em relacdo a de
Cristo[13].

Esta claro que os conceitos de
participacdo e de subordinacdo nédo
sdo equivalentes; efetivamente, nem
toda subordinac¢do implica uma
participacdo; mas pelo contrario,
toda participacgdo implica
subordinacdo do participante em
relacdo a totalidade da que participa
(quando se trata de participagao
transcendental e ndo simplesmente
predicamental, isto é, quando aquilo
que € participado existe e permanece
em sua plenitude fora dos
participantes). Por isso, para
aprofundar no nosso conhecimento
da mediacdo de Maria, mais do que
analisar diretamente sua
“subordinacdo” a de Cristo, é
oportuno considera-la em seu carater
de “participacao”.

Certamente, existe um aspecto muito
importante da mediac¢do de Santa



Maria que se explica
suficientemente, do ponto de vista
formal, mediante a nocao de
subordinacdo: refiro-me a
intercessdo da Mae diante de seu
Filho em favor dos homens. A este
aspecto da mediacdo se aplica
adequadamente a famosa expressao
de Sdo Bernardo, segundo a qual
Maria é medianeira ad
Mediatorem[14]. Nao vamos nos
deter neste aspecto, que ndo
apresenta especial dificuldade de
compreensao[15].

Lembremos, por outro lado, o fato de
que ha muitos autores (Lépicier,
Hugon, Lavaud, Garrigou-Lagrange,
Roschini, Sauras, etc.) que afirmaram
que a mediacao materna de Maria
Santissima ndo se limita a
intercessdo, mas se estende também
a propria doacdo da vida
sobrenatural, isto €, a doacdo da
graca aos homens. Esta posicdo
teoldgica foi ilustrada



principalmente mediante o conceito
de causalidade eficiente
instrumental: Maria, na doacdo da
graca, seria instrumento de Cristo, de
modo andlogo a como a Humanidade
de Jesus € o instrumento da
divindade[16].

Muitos outros autores rejeitaram esta
interpretacdo (Lennerz, Merkelbach,
Heris, Terrien, Bittremieux, De la
Taille, etc.), principalmente porque
consideraram que a causalidade
instrumental de Maria na doacdo
efetiva da graca obscureceria —
diferentemente da causalidade
instrumental dos sacramentos — o0
carater imediato e Unico da
mediacdo de Cristo entre Deus e 0s
homens: seria — a de Cristo — uma
mediacdo entre Deus e Maria e,
somente por meio d’Ela, entre Deus e
os homens. De fato, hoje estd muito
difundida a opinido segundo a qual a
mediacdo mariana se limitaria
somente a intercessao[17].



No entanto, ndo me parece
necessario adotar a chave da
causalidade instrumental — que,
certamente, apresenta dificuldades -
para afirmar que a mediacéo de
Maria ndo se limita apenas a
intercessdo, mas de alguma forma se
refere também a efetiva doagdo da
graca.

Para aprofundar neste aspecto do
mistério da Mde, convém, como disse
antes, ter em conta a nogdo de
participacdo. Efetivamente, além de
utilizar este termo frequentemente
para expressar a relacdo da
mediacdo de Maria com a de Cristo,
Jodo Paulo II escreve que a mediagao
de Maria “é mediagdo em Cristo”[18].

Como se sabe, o ser em Cristo, em sua
riqueza e pluriformidade tanto
entitativa quanto operativa,
expressa, sobre tudo nas Cartas
paulinas, a propria esséncia do
cristianismo[19]; e inclui, como seu



aspecto mais radical, a participacao
na Filiagdo do Verbo eterno;
participacdo que é constitutiva da
filiacdo divina adotiva[20], mediante
a qual os homens se convertem em
filhos no Filho, segundo a expressao
tradicional utilizada tantas vezes por
Jodo Paulo II[21].

F importante observar que nosso ser
filhos do Pai em Cristo, mediante a
participacdo de sua Filiacdo divina,
ndo diminui nem multiplica a
Filiacdo do Verbo. Efetivamente,
Cristo continua sendo Unigénito do
Pai, mesmo que seja Primogénito
entre muitos irmdos, porque, com
palavras de Scheeben — de quem se
cumpre o centenario da morte daqui
alguns meses — “ndés ndo somos
simplesmente filhos adotivos, mas
membros do Filho natural; por isso,
entramos também realmente nessa
relacdo pessoal na que esta o Filho de
Deus com seu Pai. E segundo a
verdade, e ndo apenas segundo a



analogia ou semelhanca, que nos
chamamos de Pai nosso o Pai do
Verbo; e efetivamente ndo é assim
por uma simples relacdo analoga,
mas por aquela unica e mesma
relacdo pela qual Ele é o Pai de
Cristo. E de um modo similar aquele
pelo que Ele, que € Pai do Verbo
eterno, pela mesma relacdo, é
também Pai do Homem-Deus em sua
humanidade (...); somos de certa
maneira - conclui Scheeben — um
unico Filho do Pai com Ele e
n”Ele”[22].

Deve-se aplicar a mesma dialética
entre o Uno e o multiplo a todos os
demais aspectos do ser em Cristo por
participacdo. Por isso, no que se
refere a uma mediacdo em Cristo por
participacdo na mediacao unica
d’Ele, ndo ha duvida de que uma
mediacdo participada ndo diminui
nem multiplica a unica mediacao
entre Deus e os homens, propria de
Jesus Cristo. Trata-se, portanto, da



participacdo expressada em grego,
tanto classico como
neotestamentario, com o termo
koinonia: comunhdo por
participacdo, ou melhor: participacdo
enquanto comunhdo espiritual de
muitos com algo ou alguém que
permanece unico e indiviso[23]. Isto,
na realidade, é aplicavel ndo apenas
a mediacdo materna de Maria, mas
também a todas as outras mediacdes
subordinadas, participadas, da
mediacdo de Cristo.

Mas afirmar que uma das mediacdes
participadas — a de Maria - é
mediacdo também na doacao efetiva
da graca, significa afirmar, in radice,
que Maria participa de alguma
maneira da capitalidade de Cristo, e
isto nos leva a considerar a conexao
da “media¢do materna” com a
“plenitude da graca” a que nos
referiamos no comeco. Antes vamos
nos deter, brevemente, na plenitude



de graca de Maria considerada em si
mesma.

3. O mistério da “cheia de graca”

Maria ja é, antes da Encarnacdo, a
kecharitoméne (Lc 1, 28): a
gratificada, segundo a versao latina
do Codex Palatinus (e) da tradicao
africana; a gratia plena da Vulgata.
Ndao € possivel, nem necessario,
determo-nos agora na consideracao
das interpretacdes, antigas e
recentes, da palavra
kecharitoméne[24]. De qualquer
modo, ainda que a exegese de Lc 1,
28 ndo pareca conduzir a ideia de
“plenitude” de graca santificante, e
sim a afirmar que Maria é chamada
pelo Anjo “transformada pela gra¢a”
como preparacao para a divina
maternidade virginal[25], é
indubitavel que existem fortes
motivos, inclusive cristolégicos e
eclesioldgicos, para afirmar em
Maria uma peculiar “plenitude de


https://opusdei.org/pt-br/article/tema-9-a-encarnacao/

graca”, como ensinou varias vezes 0
Magistério da Igreja[26].

E tradicional considerar trés aspectos
da plenitude de graca de Maria: em
primeiro lugar, a total imunidade de
pecado e a perfeicdo das virtudes; em
segundo, aquilo que Sdo Tomas
chama de refluentia ou redundantia
da divinizacdo da alma de Maria em
sua carne; e, finalmente, como
consequéncia disto, a plenitude de
graca implica que Ela seja, em certo
sentido, fonte de graca para os
homens[27].

E interessante notar que sdo Tomas
considera a “plenitude de graga” ndo
apenas como moralmente
conveniente a dignidade a qual a
maternidade divina havia sido
predestinada, mas também como
uma especial “continuidade
ontologica” com esta maternidade.
Com efeito, ele chega a afirmar que
aquele aspecto da plenitude de graca



que chama de redundantia da graca
na carne de Maria foi uma
predisposicdo especifica, certamente
nao absolutamente necessaria, mas
querida por Deus, para que Ela
concebesse um homem que fosse
Filho de Deus[28].

Na realidade, da mesma forma que
espirito e matéria constituem uma
unidade substancial no homem,
também em nds — com palavras de
Mons. Josemaria Escriva — “a
divinizacgdo repercute (redunda) no
homem inteiro, como uma
antecipacdo da ressurreicao
gloriosa”[29]. Fazemos entdo
imediatamente a seguinte pergunta:
qual pode ser a peculiaridade da
redundantia da gracga na carne, no
caso de Maria? Isto é, permanece
algum “espaco metafisico” para
conceber uma plena redundancia da
graca na carne, que seja
consequéncia da plenitude de graga e
se dirija, como afirma sdo Tomas, a


https://opusdei.org/pt-br/saint-josemaria/

maternidade divina? Uma plenitude
de redundéancia deste tipo ndo parece
outra coisa a ndo ser a total
santificacdo ou deificacdo da carne e
sua materialidade propria, ainda
mais dificil de entender para nos do
que a deificacdo do espirito, mas ndo
impossivel. A deificagdo da carne é,
com efeito, o estado escatologico
definitivo da matéria humana, que ja
se realizou em Cristo e em sua Mae
na Gloéria[30].

Por isso, na perspectiva de sdo
Tomas, talvez se possa pensar que a
plenitude de graca comparta uma
certa “deificacdo escatologica
antecipada” da carne de Maria,
analoga a do Cristo pré-pascoal, cuja
carne, segundo sdo Tomas, era uma
carne deificada ndo apenas no
sentido de que pertencia a uma
Pessoa divina, mas enquanto em si
mesma participava dos dons da
divindade no modo mais abundante,
ou seja, em plenitude[31].



De qualquer forma, a especial
santificacdo de Maria, ainda que
tivesse tido uma “antecipada
plenitude escatoldgica”, permaneceu
na terra em um estado de kendsis,
analogo ao da Humanidade de seu
Filho. Com efeito, se “Deus quis
exaltar sua Mde - sdo também
palavras do Fundador do Opus Dei —,
por outro, ndo ha duvida de que,
durante a sua vida terrena, Maria
ndo foi poupada nem a experiéncia
da dor, nem ao cansaco do trabalho,
nem ao claro-escuro da fé”[32]. Um
claro-escuro que, especialmente ao
pé da Cruz do Filho, podemos
considerar — com Jodo Paulo II -
como “a mais profunda “kénose” da
fé na historia da humanidade”[33].
Uma kénose da fé que se manifesta
especialmente — com palavras de
Mons. Del Portillo —, no fato de que,
“quando parece que a missdo de
Cristo se conclui com o fracasso mais
absoluto, e os discipulos abandonam
0 Mestre, a Virgem caminha com


https://opusdei.org/pt-br/article/vida-de-maria-xv-junto-a-cruz-de-jesus/
https://opusdei.org/pt-br/article/vida-de-maria-xv-junto-a-cruz-de-jesus/

passo decidido na peregrinacao da fé
e Cré, contra toda esperanca, que se
realizard tudo o que Deus disse sobre
seu Filho”[34].

4. Plenitude de graca e mediacao
materna

Retomemos agora o discurso da
mediacdo materna de Maria na
efetiva doac¢do da graca, a luz da
plenitude de graca, ja
verdadeiramente consumada na
gloria: com a Assuncdo, com efeito,
Maria foi santificada “inteiramente e
totalmente no cumprimento
escatologico”[35]. Antes de tudo, é
oportuno lembrar que a graca
sobrenatural, que os homens
recebem de Cristo com a mediacao
de Maria, ndo é um “objeto” que
possa passar de mdo em mao: a graca
é um modo de ser sobrenatural,
produzido por Deus no mais intimo
do espirito criado, que diviniza ou
deifica a pessoa e é inseparavel das



missoes invisiveis do Filho e do
Espirito Santo, mediante as quais o
espirito finito, como diz sdo Tomas,
“fit particeps divini Verbi et
procedentis Amoris”[36].

Como ja se sabe, entre essas duas
missoes, que sdo inseparaveis, existe
uma ordem inversa a das processoes
eternas. Isto é, a finalidade da acao
divina ad extra — acdo comuim as trés
Pessoas divinas — é “a introducdo” da
criatura na vida intratrinitaria que
as missdes comportam: uma
“introducdo” que “comec¢a” (ndo no
sentido temporal) por meio da unido,
por participacdo, com a Pessoa do
Espirito Santo; unido que “plasma”
no espirito finito a participagao
(semelhanca e unido) ao Filho, pela
qual no Filho se é filho do Pai[37].
Isto é, como escreve Jodo Paulo II,
“Ele mesmo, como Amor, é o eterno
Dom incriado. N’Ele esta a fonte e o
inicio de toda a boa dadiva para as
criaturas”[38].



A luz destas reflexdes, surge a
pergunta: como é possivel uma
media¢do humana - a de Maria — na
doacdo da vida sobrenatural, ndo
apenas por intercessao, mas também
por efetiva doacgao ou “distribuicdo”
da graca, se esta “comeca” sempre
com a missao do Espirito Santo? Uma
vez mais, o mistério da Mae se
ilumina mediante o mistério do
Filho. E incontestavel que Jesus
Cristo é, em sua Humanidade,
mediador da vida sobrenatural para
os homens, ndo apenas por via de
meérito e intercessao, mas também
por via de eficiéncia, enquanto que
sua Humanidade é “instrumento da
divindade”: o drganon tes theiotetos,
segundo a famosa expressao de sao
Jodo Damasceno[39]. Por isso, Cristo
pode e deve ser chamado de fonte ou
principio da graca[40]. O que
significa, entre outras coisas, que
Deus quis que, na atual economia, o
Espirito Santo seja “enviado” aos
homens pelo Pai e pelo Filho através



da Humanidade do Filho, plena e
definitivamente glorificada e elevada
ad dexteram Patris[41], com a qual
Santa Maria, depois da Assuncao,
esta unida em uma koinonia
(comunhdo-participacdo) da maxima
intimidade e intensidade compativel
com a distincdo pessoal.

Portanto, ndo parece infundado
atribuir a expressoes tradicionais
como aquela de santo André de
Creta, segundo a qual Maria é “a Mae
da que provem sobre todos o
Espirito”[42], um significado mais
profundo do que o de uma simples
“apropriacdo”. E é propriamente a
nocao de participacdo — koinonia — a
que permite afirmar a participacgao
de Maria na capitalidade de Cristo e,
por isso, sua mediacdo na efetiva
doacdo da graca, sem que isso
comporte em absoluto uma
duplicidade de fontes ou de cabecas,
que sem duvida haveria que excluir,
tanto por razdes dogmaticas quanto



pela dialética da participagao
metafisica de estrutura
transcendental.

Nesta perspectiva, as afirmacdes que
apresentam a Virgem como
“pescoco” ou “aqueduto”, através do
qual nos chega a graca da Cabeca ou
da Fonte, manifestam-se muito
insuficientes, ainda que conservem
certo valor metaférico. Na verdade,
deveriamos dizer que os homens
recebem a graca de Deus através de
Cristo e de Maria porque, num
sentido muito mais real e profundo -
e, por isso, muito mais misterioso —
que o das palavras de Lucas referidas
aos primeiros cristaos (cfr. At 4, 32),
Maria é cor unum et anima una com
Cristo. Por isso, como dizia Mons.
Escriva, o cristdo encontra em Maria
“todo o amor de Cristo” e, em Cristo,
vé-se “metido nessa vida inefavel de
Deus Pai, Deus Filho e Deus Espirito
Santo”[43].



5. Mediacdo materna e
“recapitulacido em Cristo”

Depois da Assuncdo, a plenitude de
graca de Maria certamente alcancou
0 estado escatologico; estado que,
referido a toda a criacdo, é descrito
por sdo Paulo como resultado da
“recapitulacdo” (anakefalaiosis) de
todas as coisas em Cristo (cfr. Ef 1,
10). Esta realidade esta rodeada de
uma luz inacessivel para nds: com
efeito, “o que Deus preparou para 0s
que o amam € algo que os olhos
jamais viram, nem os ouvidos
ouviram, nem coracdo algum jamais
pressentiu” (1 Cor 2, 9).

N&o é o momento de nos determos
agora na exegese literal ou na
interpretacdo teoldgica da
“recapitulacdo” escatologica de tudo
em Cristo[44]. No entanto, ndo resta
duvidas de que esse é o verdadeiro e
sobrenatural sentido - estranho a
qualquer monismo panteista —


https://opusdei.org/pt-br/article/vida-de-maria-xix-dormicao-e-assuncao/

daquele retorno final do multiplo ao
Uno, que ndo poucas filosofias
vislumbraram de formas
necessariamente inadequadas e, em
varios aspectos, equivocadas. Uma
unidade com Deus em Cristo que,
conservando a insuprimivel
distincdo entre criatura e Criador, e
aquela entre as diversas criaturas,
tem como paradigma — no caso da
pessoa humana — a prépria unidade
da Trindade divina. Efetivamente, o
Senhor ja se referindo a vida terrena
dos apostolos, vida na qual a graca é
inicio da gloria, expressou-se da
seguinte maneira: “como tu, Pai,
estds em mim, e eu em ti. Que eles
estejam em nos (...) eu neles, e tu em
mim, para que sejam perfeitamente
unidos” (Jo 17, 21.23).

Este mistério de unidade — de
comunhdao - com Deus em Cristo é o
mistério da Igreja, Corpo de Cristo
(cfr. Col 1, 18) e — segundo as famosas
palavras de sdo Cipriano — “de unitate



Patris et Filii et Spiritus Sancti plebs
adunata”[45]. Uma Igreja que, em
seu estado escatologico, sera “a
plenitude (pléroma) daquele (Cristo)
que se plenifica em todas as

coisas” (Ef 1, 23), porque Cristo
glorioso preenchera (hima plerosei)
todas as coisas (cfr. Ef 4, 10), e estas
participardo “nele da sua plenitude
(en auto pepleroménoi)” (Col 2, 10).

Nos santos, a realidade da gloria
escatologica sera o cumprimento
final, no espirito e na carne, do ser
em Cristo especifico da vida
sobrenatural. Esse cumprimento ja
se realizou em Maria no grau
correspondente a sua plenitude de
graca, que inclui em si a plenitude da
uniao (koinonia) com Cristo, em
todos os niveis do ser e do operar.
Esta plenitude de unido escatologica,
exclusiva da cheia de graga, é a raiz
da distincdo entre a mediacao
materna e a mediacdo dos santos na
gloria e dos justos na Igreja terrena, e



ao mesmo tempo a raiz da distincao
entre a participacdo de Maria na
capitalidade de Cristo e aquela
mistica relacdo de comunhao
espiritual entre todos que é a
Comunhdo dos santos.

Pela excepcional unido da Mae com o
Filho, culminada em sua glorificacdo
definitiva depois da Assuncdo,
“Maria — escreve Jodo Paulo II - esta
como que envolvida por toda a
realidade da comunhdao dos santos; e
a sua propria unido com o Filho na
gloria esta toda propendente para a
plenitude definitiva do Reino,
quando a Deus for tudo em
todos”[46].

Como consequéncia, a unido de
Maria com Cristo é a raiz mais
profunda do intimo vinculo da
Virgem Santissima com a Igreja e de
sua mediacdo materna com a
maternidade da Igreja. Nao podemos
nos deter aqui sobre este importante



aspecto do mistério da Mae[47], mas,
de tudo que se lembrou emerge
claramente a superacao da
contraposicdo entre a chamada
perspectiva “cristocéntrica” e
“eclesiotipica” na consideracdo
teoldgica da cooperacao de Maria
com a salvacdo dos homens;
superacao esta que ja esta presente
na orienta¢do mariologica do
capitulo VIII da Constituicao
dogmatica Lumen Gentium/[48].

Conclusao

Claramente poderiamos considerar
outros aspectos do mistério da
mediacdo materna, e aprofundar
ainda mais nas reflexdes expostas.
De qualquer maneira, gostaria de
terminar destacando que diante do
mistério da Mae de Deus, como
diante do mistério do proprio Deus,
sempre chega um momento em que o
comportamento teologicamente mais
razoavel é, segundo as conhecidas



palavras do Pseudo-Dionisio, aquele
de uma veneracdo silenciosa:
“indicibilia (Deitatis) casto silentio
venerantes”[49], sem pretender
limitar o mistério aquilo que esta ao
alcance da nossa compreensdo. Um
“casto siléncio”, no que ainda ressoa
0 eco sempre presente da saudacao
angélica a que, cheia de graca, é Mae
de Deus e Mae nossa.

Pontificia Universidade da Santa
Cruz

Estudo de D. Fernando Ocariz,
publicado em “Romana” n° 5 (1987)

(Reflexdo teoldgica sobre a Enciclica
Redemptoris Mater)[50]

[1] Cfr. ALVARO DEL PORTILLO,
Carta pastoral, 31-V-1987, n. 25:
“Romana” 4 (1987/1) 77.



[2] JOAO PAULO II, enc. Redemptoris
Mater, 25-111-1987, n. 19/b

[3] Cfr. Ibid., n. 12/c

[4] JOAO PAULO II, enc. Dives in
misericordia, 30-XI-1980, n 9/b. Cfr.
enc. Dominum et vivificantem, 18-
V-1986, n. 16/f; enc. Redemptoris
Mater, nn. 19, 23, 24

[5] Cfr. JOAO PAULO II, enc.
Redemptoris Mater, n. 6/b.

[6]Ibid., n. 22/b.
[7] Cfr. Ibid., n. 39/c-d.
[81Ibid., n. 23/c.

[9] RATZINGER, Homilia no
Semindrio Internacional da Prelazia
do Opus Dei, 14-1V-1987, em
“Romana” 4 (1987/1) 116-117.

[10] SANTO AGOSTINHO,De sancta
Virginitate, 6: PL 40, 399.



[11] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. dogm. Lumen Gentium, n. 62.

[12] JOAO PAULO II, enc. Redemptoris
Mater, n. 38/c.

[13] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen Gentium, n. 62; JOAO
PAULO II, enc. Redemptoris Mater,

nn. 38/b-c, 40/a.

[14] SAO BERNARDO, In Dominica
infra oct. Assumptionis Sermo, 2: cit.
por JOAO PAULO II, enc. Redemptoris
Mater, nota (96).

[15] Sobre a mediacao como
intercessdo materna, cfr.
especialmente JOAO PAULO II, enc.
Redemptoris Mater, nn. 21/c, 40.

[16] Cfr., por exemplo, G.M.
ROSCHINI, La Madre de Dios segun la
fey la teologia, Ed. Apostolado de la
Prensa, Madrid 1962, vol. I, pp.
647-650.



[17] Cfr. por exemplo, ].—H.
NICOLAS, Synthese dogmatique. De la
Trinité a la Trinité, Ed. Universitaires,
Fribourg — Beauchese, Paris 1985,
pp- 553-555.

[18] JOAO PAULO II, enc. Redemptoris
Mater, n. 38/a.

[19] Cfr., por exemplo, M. MEINERTZ,
Teologia del Nuevo Testamento, Ed.
Fax, Madrid, 22 ed. 1966, p. 414; A.
WIKENHAUSER, Die Christusmystik
des Apostels Paulus, 22 ed., Freiburg
1956

[20] “Deus autem ab aeterno
praedestinavit quos debet adducere
in gloriam. Et isti sunt omnes illi qui
sunt participes filiationis Filii

eius” (SAO TOMAS DE AQUINO, In
Epist. ad Hebreaeos, c. 1, lec. 3); cfr.
também In Epist ad Romanos, c. I, lec
3.

[21] Cfr., por exemplo, JOAO PAULO
I, enc. Redemptoris Mater, n. 8/d;



enc.Redemptor hominis, 4-111-1979, n.
18/b-c.

[22] M.]. SCHEEBEN, I misteri del
cristianesimo, Morcelliana, Brescia,
3% ed. 1960, p. 378. Sobre este tema,
cfr.: F. OCARIZ, Hijos de Dios en
Cristo. Introduccion a una teologia de
la participacion sobrenatural, Eunsa,
Pamplona 1972; IDEM, La Santisima
Trinidad y el misterio de nuestra
deificacion, em “Scripta Theologica” 6
(1974) pp. 363-390; IDEM, La
elevacion sobrenatural como re-
creacion en Cristo, em “Atti dell”VIII
Congresso Tomistico Internazionale”,
Lib. Edit. Vaticana 1981, vol. IV, pp.
281-292; IDEM, Partecipazione
dell”essere e soprannaturale, em
AA.VV. “Essere e liberta. Studi in
onore di Cornelio Fabro”, Universita
di Perugia, 1984, pp. 141— 153.
IDEM, Il Mistero della grazia in
Scheeben: VV.AA., “M.]. Scheeben,
teologo cattolico d’ispirazione



tomista”, Libreria Editrice Vaticana
1988, pp. 227-235.

[23] Cfr., por exemplo, S.MUNOZ
IGLESIAS, Concepto biblico de
Koinonia, na “XIII Semana Biblica
Espariola (1952)” C.S.I.C., Madrid
1953, p. 223.

[24] Sobre as diferentes
interpretacdes que a patristica
oferece, cfr. as referéncias indicadas
por Jodo Paulo II na nota (21) da
enciclica Redemptoris Mater. Para
um estudo filologico e teologico, cfr.
0s recentes e importantes estudos de
I. DE LA POTTERIE, Kecharitoméne en
Lc 1,28. Etude philologique: “Biblica”
68 (1987) 357-382, e Kecharitoméne
en Lc 1,28. Etude exégétique et
théologique: “Biblica” 68 (1987)
480-508.

[25] Cfr. I. DE LA POTTERIE, art. cit,
especialmente, pp. 382, 506-507.



[26] Cfr., por exemplo, PIO IX, Ep.
apost. Ineffabilis Deus, 8-X11-1854: DS
2800-2801; LEON XIII, enc. Magnee
Dei Matris, 8-1X-1892: AL 12, p. 224;
PIO XI, enc. Lux veritatis, 25-XII-1931:
AAS 23 (1931) p. 521; CONCILIO
VATICANO II, Const. dogm. Lumen
gentium, n. 53; JUAN PABLO II, enc.
Redemptoris Mater, nn. 8-11.

[27] Cfr. SAO TOMAS DE AQUINO,
Expositio salutationis angelicce;
Summa Theologice, 111 q 27, a. 5 ad 1.
Sobre este tema cfr. C. FABRO, La
partecipazione di Maria alla grazia di
Cristo secondo San Tommaso:
“Ephemerides Mariologicae” 24
(1974) pp. 389-406.

[28] Cfr. SAO TOMAS DE AQUINO,
Expositio salutationis angelicce; In
Evang. Ioan., c. ], lec. X.

[29] JOSEMARIA ESCRIVA, E Cristo
que passa, n. 103.



[30] Sobre a espiritualizagao e
deificacdo do corpo no estado
escatoldgico, cfr. JOAO PAULO II,
Discurso de 9-XII-1981:
“Insegnamenti di Juan Pablo II” 1V-2
(1981) pp. 880-883. Cfr. também F.
OCARIZ, La Resurreccion de
Jesucristo: “Cristo, Hijo de Diosy
Redentor del hombre. Actas del 111
Simposio Internacional de Teologia de
la Universidad de Navarra”, Eunsa,
Pamplona 1982, pp. 756-761.

[31] Cfr. SAO TOMAS DE AQUINO, In
III Sent.,d. 5,q.1,a. 2 ad 6.

[32] JOSEMARIA ESCRIVA, E Cristo
que passa, n. 172.

[33] JOAO PAULO II, enc. Redemptoris
Mater, n. 18/c. Sdo Basilio Magno
chega a afirmar que a fé de Maria
sofreu o assalto da duvida no
Calvério (cfr. SAO BASILIO, Epistola
260, 9: PG 32, 965): esta opinido,
ainda que ndo seja muito comurm,
nao deve ser necessariamente



excluida, porque —pela prépria
natureza da fé— a tentacgdo da
duvida € possivel sem a menor culpa
e é completamente compativel com
0s mais altos graus de fé.

[34] ALVARO DEL PORTILLO, Carta
pastoral, 31-V-1987, n. 19.

[35] J. RATZINGER, La Figlia di Sion,
Jaca Book, Milano 1979, p. 71.

[36] SAO TOMAS DE AQUINO, Summa
Theologice, 1, q.. 38, a. I c. Cfr.
também M.]. SCHEEBEN, I misteri del
cristianesimo, cit, p. 179: “La
missione di una persona divina
consiste nel fatto che la creatura
partecipa di essa (presso i Padri
greci, metoché, koinonia)”.

[37] Cfr. M.]. SCHEEBEN, I misteri del
cristianismo, cit., p. 182; E. HUGON,
Le Mystere de la Trés Sainte Trinité,
Téqui, Paris 1921, pp. 245-246; ].—H.
NICOLAS, Les profondeurs de la
grdce, Beauchesne, Paris 1968, p. 551.



[38] JOAO PAULO II, enc. Dominum et
vivificantem, n. 34. Sobre a graca da
adocdo filial e da missao do Espirito
Santo, cfr. também o n. 52 da mesma
enciclica.

[39] SAO JOAO DAMASCENO, De fide
orthodoxa, I1I c. 19: PG 94, 1080.

[40] “Christus autem est principium
gratiee, secundum divinitatem
quidem auctoritative, secundum
humanitatem vero

instrumentaliter” (SAO TOMAS DE
AQUINO, Summa Theologiee III, q. 27,
a.5).

[41] Cfr. F. OCARIZ, La Resurreccion
de Jesucristo, cit., pp. 766-770.

[42] SANTO ANDRE DE CRETA,
Omelie mariane, Citta Nuova, Roma
1987, homilia II, p. 57.

[43]JOSEMARIA ESCRIVA, Amigos de
Deus, n. 293.



[44]Sobre o significado de
anakefalaiosis, na historia da exegese
de Ef 1, 10, cfr. J. M. CASCIARO,
Estudios sobre Cristologia del Nuevo
Testamento, Eunsa, Pamplona 1982,
pp. 308-324.

[45] SAO CIPRIANO, De oratione
Dominica, 23: PL 4, 553. Cfr.
CONCILIO VATICANO II, Const. dogm.
Lumen gentium, nn. 2-4.

[46] JOAO PAULO II, enc. Redemptoris
Mater, n. 41/d.

[47] Cfr. JOAO PAULO II, enc.
Redemptoris Mater, nn. 42-47. Cfr.
também H. DE LUBAC, Méditation sur
1”Eglise, Aubier, Paris 1953, cap. IX:
“L”Eglise et la Vierge Marie”. Para
uma visdo de conjunto das relacdes
entre Maria e a Igreja na patristica,
cfr. Y. CONGAR, Marie et I”Eglise dans
la pensée patristique: “Revue des
Sciences Philosophiques et
Théologiques” 38 (1954) 3-38.



[48] Cfr. E. LLAMAS, La cooperacion
de Maria a la salvacion. Nueva
perspectiva después del Vaticano II:
“Scripta de Maria” 2 (1979) 423-447.

[49]PSEUDO-DIONISIO, De divinis
nominibus, c. I, n. 11, segundo a
traducdo latina utilizada por Sdo
Tomds de Aquino, “In librum Beati
Dionysii De Divinis Nominibus
expositio”, Marietti, Torino-Roma
1950, p. 13 (§ 3, 11), diferente da
traducdo que a Patrologia de Migne
oferece (cfr. PG 3, 590).

[50] Texto da aula inaugural do ano
académico 1987-88 no Centro
Académico Romano da Santa Cruz

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/a-mediacao-
materna-maria-ocariz/ (11/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/a-mediacao-materna-maria-ocariz/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mediacao-materna-maria-ocariz/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-mediacao-materna-maria-ocariz/

	A mediação materna de Santa Maria

