
opusdei.org

A maior prova de
agradecimento

Pedro pergunta como e quanto
perdoar; Jesus inverte a
pergunta e mostra a
importância de se deixar
perdoar... como o filho pródigo,
que voltou a ser fiel da maneira
que podia sê-lo: confiando.

01/02/2024

Pedro está prestes a dar a Jesus a
oportunidade de contar uma
parábola surpreendente. Como de
costume, sem medir as palavras, ele
pergunta quantas vezes deve



perdoar seu irmão. E para não tornar
as coisas muito difíceis para o
Senhor, ele está disposto a fazê-lo até
sete vezes, um número que na Bíblia
indica plenitude, abundância. André
observa a cena com uma mistura de
diversão e curiosidade. Ele conhece
seu irmão, mas a sua espontaneidade
sempre o surpreende. No entanto,
acabará sendo grato pela audácia de
Pedro, pois será a ocasião de ouvir
dos lábios do Mestre uma parábola
que é ao mesmo tempo terna e
trágica, mas, justamente por isso,
profundamente esperançosa. Jesus
irá muito além das previsões mais
otimistas da ousadia de Pedro.

Esmagado por dívidas

A cena é narrada apenas por São
Mateus e tem toda a vivacidade de
quem conhece bem as moedas e seu
valor. Um rei decide acertar as
contas com seus servos. Depara-se
com um servo cheio de pavor que lhe



deve dez mil talentos. Ele tinha
motivos para estar sobrecarregado
com sua dívida e ousou apenas pedir
uma prorrogação. No entanto, a
bondade de seu senhor o
surpreende: “Cheio de compaixão, o
senhor o deixou ir embora e
perdoou-lhe a dívida” (Mt 18, 27).
Perdoou-lhe tudo de uma vez. O
servo jamais teria sonhado com algo
assim. Atônito, ele deixou o local,
incapaz de assimilar tanta
magnanimidade.

Mas sua perplexidade é transferida,
ampliada, para os que ouvimos o
relato de Jesus. Se a reação do patrão
foi surpreendente, ainda mais
surpreendente é a atitude desse
servo em relação a um companheiro
que encontrou por acaso, depois de
estar com o rei: “Agarrou-o na
garganta e quase o estrangulou,
dizendo: Paga o que me deves!” (Mt
18,28). Incapaz de reconhecer nas
súplicas de seu companheiro o que



ele mesmo havia dito alguns
momentos antes, ele é inflexível e
exige o que lhe é devido. É incapaz
de perdoar algo que, comparado ao
que lhe foi perdoado, é uma
ninharia.

Qual é a razão para essa
insensibilidade que o impede de agir
como seu rei? Talvez seja porque não
se permitiu ser perdoado de fato.
Ainda está sobrecarregado por sua
dívida. Ele não pode ser um servo fiel
ao seu mestre porque não descobriu
o amor e a alegria daquele que o
perdoou. Não consegue esquecer a
fortuna que devia; um presente tão
grande não cabe em seu coração.
Talvez ele tenha medo de ser
perseguido no futuro por esta
bondade. Dez mil talentos são
sessenta milhões de denários. Um
operário teria de trabalhar por cento
e sessenta mil anos para alcançar
essa quantia



Encher o céu de alegria

Para mergulhar no oceano da
liberdade divina, para entendermos
um pouco por que podemos
considerar que Deus fica tão feliz
quando permitimos que Ele nos
perdoe, precisamos das luzes do
Espírito Santo. Só então poderemos
entender como é possível que haja
“maior júbilo no céu por um só
pecador que fizer penitência do que
por noventa e nove justos que não
necessitam de arrependimento” (Lc
15,7). São Tomás explica que “é mais
próprio de Deus ter misericórdia e
compadecer-se, por causa da sua
infinita bondade, do que punir. Pois
ser misericordioso é próprio de Deus
por natureza; e punir lhe é por causa
dos nossos pecados”[1]. O mal que
fazemos a nós mesmos ofende a Deus
– podemos dizer que sente dor. Jesus
sofre e se apropria de toda a culpa
que merecemos; lava-nos com seu
próprio sangue (cf. Ap 7,14) e nos



reveste com a sua pessoa (cf. Gal
3,27).

O Senhor, considerava são Josemaria,
“fala-nos dos nossos pecados, dos
nossos erros, da nossa falta de
generosidade; mas é para nos livrar
de tudo isso, para nos prometer a sua
Amizade e o seu Amor. A consciência
da nossa filiação divina dá alegria à
nossa conversão: diz-nos que
estamos voltando para a casa do
Pai”[2]. Poderíamos dizer que nossa
conversão é permitir que Deus se
comporte conosco como o Pai que Ele
é. Portanto, “a maior prova de
agradecimento a Deus é amarmos
apaixonadamente a nossa condição
de filhos seus”[3].

Em alguma ocasião, o Papa Francisco
se referiu a uma lenda sobre São
Jerônimo. Conta-se que, depois de
passar muitos anos traduzindo a
Bíblia para o latim, ele estava
comemorando a véspera de Natal na



gruta de Belém quando o Menino
Jesus apareceu para ele e lhe pediu
um presente de aniversário. São
Jerônimo começou a listar possíveis
presentes, mas o Menino não ficou
satisfeito com nenhum deles. São
Jerônimo então perguntou o que ele
queria, ao que Jesus respondeu: “dê-
me seus pecados”. Esse é, de certa
forma, o melhor presente que
podemos lhe dar. A única coisa que é
exclusivamente nossa, que tem a
nossa “denominação de origem”. E se
lhe dermos nossos pecados, eles
deixarão de nos sobrecarregar,
deixarão de envenenar nossa vida.
“Se vossos pecados forem escarlates,
se tornarão brancos como a neve! Se
forem vermelhos como a púrpura,
ficarão brancos como a lã!” (Is 1,18).

A fidelidade de pedir perdão

Em uma de suas cartas pastorais, o
Padre coloca o fundamento de nossa
fidelidade na fidelidade de Deus. “A



fé na fidelidade divina fortalece a
nossa esperança, apesar da nossa
debilidade pessoal levar-nos às vezes
a não ser totalmente fiéis, em coisas
pequenas e talvez, em algum
momento, em grandes. A fidelidade
consiste, então, em percorrer – com a
graça de Deus – o caminho do filho
pródigo (cf. Lc 15, 11-32)”[4].

Por que podemos dizer que esse
caminho de volta faz parte de nossa
fidelidade? Talvez porque, ao
pedirmos perdão, aceitamos
exatamente o fato de sermos
pecadores, de que precisamos ser
salvos. Ignorar o mal em nós seria
permanecer trancado na prisão das
nossas fraquezas. Mas Deus
estabeleceu um sacramento que
abençoa e torna possível o nosso
retorno, a nossa cura.

O simples fato – às vezes não tão
simples – de voltar para casa já
significa amar a Deus de uma



maneira muito especial. Mostramos a
Ele que acreditamos firmemente que
Ele é bom e fiel, e pedimos que nos
devolva o que quebramos, porque
longe dele estamos muito mal.
Ousamos até mesmo pedir a Ele um
presente ainda maior do que aquele
que perdemos. Deixamos que Ele nos
ame, mesmo que não o mereçamos.
E, ainda por cima, sabemos que essa
pode não ser a última vez que
estaremos longe dele. Mas aceitamos
percorrer esse caminho novamente
sempre que necessário, com
prontidão e com alegria, recebendo a
alegria de um Pai que nos espera
quando chegamos em casa... ou
mesmo antes de chegar, porque Deus
não tem paciência para esperar
sentado. Ao permitir que Ele nos
perdoe, aceitamos viver em dívida e
ficamos agradecidos por Ele ser
nosso fiador.

Quando voltarmos, a fidelidade
exigirá “que permaneçamos em



continua vigília, porque não é
admissível confiar em nossas pobres
forças”[5]. Escolher Deus significa
lutar, mas aceitar a luta gera
liberdade. E, “com a ajuda de Deus,
podemos ser fiéis, avançar no
caminho da identificação com Jesus
Cristo: que os nossos modos de
pensar, de querer, de ver as pessoas
e o mundo, sejam cada vez mais os
d’Ele, mediante um permanente
começar e recomeçar”[6].

Deus em primeiro lugar

Em alguns países da América Latina,
usa-se uma expressão para expressar
a submissão de nossos planos aos de
Deus, análoga à fórmula clássica Deo
volente, ou “se Deus quiser”.
Costuma-se dizer, por exemplo:
“primeiro Deus, amanhã vou visitar
minha mãe”. Deixar-se perdoar é
justamente permitir que o Senhor
chegue em primeiro lugar: tomar a
iniciativa. É aceitar que Ele nos



supere no amor e, exatamente assim,
corresponder a Ele com um amor
agradecido e com a medida do seu.

“A vocação cristã, em todas as suas
expressões particulares, é uma
chamada de Deus à santidade.
Chamada do amor de Deus ao nosso
amor, em uma relação na qual a
fidelidade divina tem sempre a
precedência: Deus é fiel (2 Tess 3,3;
1Cor 1,9)”[7]. Portanto, é
compreensível que nossa fidelidade
nada mais seja do que “uma resposta
à fidelidade de Deus. Deus que é fiel
à sua palavra, que é fiel à sua
promessa”[8]. Pedro pergunta como e
quanto perdoar. Jesus inverte a
pergunta mostra a ele que deve se
deixar perdoar. Deus em primeiro
lugar. Se quisermos amar a Deus, ser
fiéis a ele, compartilhar seu amor e
perdoar aqueles que nos ofendem,
precisamos aprender a permitir que
Ele trabalhe em nós sua fidelidade a
si mesmo, à sua aliança eterna.



O filho pródigo redescobriu que a
única pessoa que realmente o amava
estava no lar que ele havia deixado.
Ele confiou novamente na fidelidade
de seu pai; ele foi fiel novamente, da
maneira que poderia ser fiel:
confiando (con-fidens). Todos aqueles
que desfrutaram de suas riquezas o
abandonaram, mas seu pai ainda era
seu pai. Ele não merecia mais ser
chamado de filho, disse a si mesmo.
Na verdade, ele nunca havia 
merecido, porque presentes não são
merecidos. O que importava era
permitir que seu pai continuasse
sendo o que sempre foi: um pai
orgulhoso dos seus filhos. E embora
não tenha considerado quase nada
disso, ele ousou voltar; ousou pedir
perdão, pois vislumbrou as
entranhas de misericórdia de seu pai,
embora não pudesse imaginar o
quanto era amado.

“Mas o que significa construir a casa
sobre a rocha?”, perguntava-se Bento



XVI numa ocasião. “Edificar sobre a
rocha quer dizer em primeiro lugar:
construir sobre Cristo e com Cristo.
(…). Quer dizer construir com
Alguém que, conhecendo-nos mais
do que nós mesmos, nos diz: “És
precioso aos meus olhos... te estimo e
te amo” (Is 43, 4). Quer dizer
construir com Alguém que é sempre
fiel, não obstante nós faltemos à
fidelidade, porque Ele não pode
negar-se a Si mesmo (cf. 2 Tm 2, 13).
Significa edificar com Alguém que se
debruça constantemente sobre o
coração ferido do homem e diz: “Não
te condeno. Vai, e doravante não
tornes a pecar” (cfr. Jo 8, 11). Quer
dizer construir com Alguém, que do
alto da Cruz estende os seus braços,
para repetir por toda a eternidade:
Entrego a minha vida por ti, homem,
porque te amo”[9].

Perdoando nossos devedores



À pergunta de Pedro sobre os
“termos e condições” do perdão,
Jesus fala de um rei que não
estabelece nenhum: perdoa, e isso é
suficiente. Somente com esse perdão,
somente com o perdão de Deus,
somos capazes de amar a nós
mesmos “até o fim” (Jo 13,1). Perdoar
os outros pode, às vezes, implicar
uma fidelidade heroica e extrema à
mensagem divina de amor
incondicional por todas as pessoas. É
reconhecer nos outros um dom de
Deus, como São Paulo, que escreveu
aos Efésios: “não cesso de dar graças
a Deus por vós, lembrando-me de vós
nas minhas orações. (Ef 1,16)”.

Se quisermos ser fiéis, a melhor coisa
a fazer é pensar, desfrutar e confiar
na fidelidade de Deus. “À medida que
avançamos na vida espiritual,
seguindo os estímulos do Espírito,
que penetra no íntimo de Deus,
pensemos na mansidão do Senhor,
em como ele é bom em Si mesmo.



Peçamos também, com o salmista,
para saborear a doçura do Senhor,
contemplando não o nosso próprio
coração, mas seu templo, dizendo
com o próprio salmista: 'Quando
minha alma está perturbada, eu me
lembro de ti'”[10].

Cada um pedirá perdão como puder,
mas Deus sempre responde em
grande estilo, personalizando seu
amor por cada um. É assim que
queremos perdoar, não de forma
automática e fria. A atitude do pai do
filho pródigo é um programa para
aprender a fazer isso. Diante das
palavras do filho, tão duro consigo
mesmo, o pai o interrompe, com um
gesto que diz tudo sem dizer nada:
“Mas filho, o que você está
dizendo...”. O pai não está
interessado nesse discurso, tão
solene, tão distante da realidade de
seu amor. Ele só vê o filho,
desamparado, faminto e no caminho
de volta.



Diante da reação do pai, vêm à
mente as palavras de Jesus sobre os
servos fiéis que estavam esperando e
vigiando seu mestre: “Em verdade eu
vos digo: Ele mesmo [o mestre] vai
cingir-se, fazê-los sentar-se à mesa e,
passando, os servirá” (Lc 12,37).

Se isso já parece extraordinário, a
atitude do pai aqui é ainda mais,
porque o filho o desprezou,
distanciando-se dele e desperdiçando
a herança. E, como se isso não
bastasse, o pai lhe deu presentes,
música, um banquete e lhe ofereceu
um bezerro cevado. Jesus não poupa
detalhes em sua narrativa: o pai o
abraça, apesar do cheiro dos porcos
de que ele tinha cuidado. Estava
esperando o filho durante todo o
tempo, não o esqueceu em nenhum
momento e não quer perdê-lo
novamente.

A Virgem Maria nunca precisou
pedir perdão a Deus, mas tinha plena



consciência de que sua fidelidade
estava fundamentada na rocha do
amor de Deus por ela. Ela nunca
assumiu o crédito por sua fidelidade:
“Porque realizou em mim
maravilhas aquele que é
poderoso” (Lc 1,49). De alguma
forma, ela sentiu que a graça da
paixão e morte de seu Filho havia
sido antecipada para ela, a fim de
preservá-la do pecado. Ela também
sentia uma dívida infinita, mas a
dívida não a esmagava: enchia-a de
gratidão e, portanto, de fidelidade. É
por isso que ela foi capaz de nos
perdoar por termos pregado seu
Filho na cruz. E de nos receber como
um presente de Deus.

[1] São Tomás de Aquino, Suma
Teológica II-II, q. 21, a.2, c.



[2] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 64.

[3] São Josemaria, Forja, n. 333.

[4] F. Ocáriz, Carta pastoral,
19/03/2022, n. 2.

[5] São Josemaria, Carta, 28/03/1973, n.
9.

[6] F. Ocáriz, Carta pastoral,
19/03/2022, n. 3.

[7] Ibidem, n. 2.

[8] Francisco, Homilia, 15/04/2020.

[9] Bento XVI, Encontro com os jovens
em Cracóvia, Polônia, 27/05/2006.

[10] São Bernardo, Sermão 5 sobre
diversas matérias, 4-5, em Opera
omnia, edição cisterciense, 6,1 [1970]
103-104.

Diego Zalbidea – Carlos
Ayxelà // Photo: Jackson David,



Unsplash // tradução: Mônica
Diez

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-maior-prova-
de-agradecimento/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-maior-prova-de-agradecimento/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-maior-prova-de-agradecimento/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-maior-prova-de-agradecimento/

	A maior prova de agradecimento

