opusdei.org

A luta interior

Apresentamos o texto completo
da Homilia "A luta interior",
pronunciada por Sao Josemaria
no Domingo de Ramos e
publicada em E Cristo que
passa.

23/05/2018

Como toda a festa crista, esta que
hoje celebramos é especialmente
uma festa de paz. No seu antigo
simbolismo, os ramos evocam a cena
narrada pelo Génesis: Depois de ter
esperado outros sete dias, Noé soltou
de novo a pomba. E eis que pela tarde



ela voltou, trazendo no bico um ramo
de oliveira com folhas verdes.
Entendeu, pois, Noé que as aguas ja
ndo cobriam a terra. Recordamos
agora que a alianca entre Deus e seu
povo é confirmada e estabelecida em
Cristo, porque Ele € a nossa paz.
Nessa maravilhosa unidade e
recapitulagdo do velho no novo, que
caracteriza a liturgia da nossa Santa
Igreja Catdlica, lemos no dia de hoje
estas palavras de profunda alegria:
Os filhos dos hebreus, levando ramos
de oliveira, sairam ao encontro do
Senhor, clamando e dizendo: Gloria
nas alturas.

A aclamacdo a Jesus Cristo vem unir-
se na nossa alma aquela outra que
saudou o seu nascimento em Belém.
E por onde Jesus passava, conta Sao
Lucas, as multidoes estendiam seus
mantos pelo caminho. E quando ja ia
chegando a descida do monte das
Oliveiras, toda a multiddo dos
discipulos comegou a louvar



alegremente a Deus, em altos brados,
por todos os prodigios que tinha visto,
dizendo: bendito seja o Rei que vem
em nome do Senhor, paz no céu e
gloria nas alturas.

Paz na terra

Pax in coelo, paz no céu. Mas
olhemos também para o mundo: por
que ndo hda paz na terra? Nao, ndo ha
paz na terra. Ha4 somente aparéncia
de paz, equilibrio de medo,
compromissos precarios. Nao ha paz
nem mesmo na Igreja, sulcada por
tensOes que retalham a alva tunica
da Esposa de Cristo. Ndo ha paz em
muitos coragdes que tentam em vao
compensar a intranquilidade da
alma com o bulicio continuo, com a
pequena satisfacdo de bens que nao
saciam, porque deixam sempre o
sabor amargo da tristeza.

As folhas de palma, escreve Santo
Agostinho, sdo simbolo de
homenagem, porque significam



vitoria. O Senhor estava prestes a
vencer, morrendo na Cruz; pelo sinal
da Cruz, ia triunfar sobre o Diabo, o
principe da morte. Cristo é a nossa
paz porque venceu; e venceu porque
lutou, no duro combate contra a
maldade acumulada nos coragoes
humanos.

Cristo, que é a nossa paz, é também o
Caminho. Se queremos a paz, temos
que seguir oS seus passos. A paz é
consequéncia da guerra, da luta,
dessa luta ascética, intima, que cada
cristdo deve sustentar contra tudo o
que em sua vida ndo for de Deus:
contra a soberba, a sensualidade, o
egoismo, a superficialidade, a
estreiteza de coracdo. E inutil clamar
por sossego exterior se falta
tranquilidade nas consciéncias, no
fundo da alma, porque do coragao
saem os maus pensamentos, 0S
homicidios, os adultérios, as
fornicagdes, os furtos, os falsos
testemunhos, as blasfémias.



Luta, compromisso de amor e de
justica

Mas esta linguagem ndo sera
antiquada? Ndao foi por acaso
substituida por um vocabulario de
ocasido, de claudicacdes pessoais
encobertas sob uma roupagem
pseudo-cientifica? Nao existe um
acordo tacito para apontar como
bens reais o dinheiro, que tudo
compra, o poder temporal, a astucia
que leva a ficar sempre por cima, a
sabedoria humana que se auto-
define como adulta e imagina haver
superado o sagrado?

Ndao sou nem fui nunca pessimista,
porque a fé me diz que Cristo venceu
definitivamente e, em penhor da sua
conquista, nos deu uma palavra de
ordem que é também um
compromisso: lutar. N@s, os cristaos,
temos um proposito de amor, que
assumimos livremente com o
chamado da graca divina: uma



obrigacdo que nos anima a lutar com
tenacidade, porque sabemos que
somos tao frageis como os demais
homens. Mas, a0 mesmo tempo, ndo
podemos esquecer que, se nos
servirmos dos meios adequados,
seremos o sal, a luz e o fermento do
mundo: seremos o consolo de Deus.
O nosso animo de perseverar com
firmeza neste proposito de Amor é,
além disso, um dever de justica. E a
matéria desta exigéncia, comum a
todos os fiéis, concretiza-se numa
batalha constante. Ao longo de toda a
tradicdo da Igreja, retratam-se 0s
cristdos como milites Christi,
soldados de Cristo. Soldados que
levam a serenidade aos outros,
enquanto combatem continuamente
contra as mas inclinacdes pessoais.
As vezes, por insuficiéncia de sentido
sobrenatural, por uma descrenca
pratica, ndo se quer entender a vida
na terra como milicia. Insinuam
maliciosamente que, se nos
considerarmos soldados de Cristo,



corremos o risco de utilizar a fé para
fins temporais de violéncia, de
faccdes. Este modo de pensar é uma
triste simplificacdo pouco ldgica, que
costuma aparecer de maos dadas
com o comodismo e a covardia.

Nada mais alheio a fé cristd do que o
fanatismo que acompanha os
estranhos conubios entre o profano e
0 espiritual, sejam de que sinal
forem. Esse perigo ndo existe, se
entendemos a luta tal como Cristo
no-la ensinou: como guerra de cada
um consigo mesmo, como esforco
sempre renovado de amar mais a
Deus, de desterrar o egoismo, de
servir a todos os homens. Renunciar
a esta contenda, seja com que
desculpa for, é declarar-se de
antemdo derrotado, aniquilado, sem
fé, de alma caida, dissipada em
complacéncias mesquinhas.

Para o cristdo, o combate espiritual,
diante de Deus e de todos os irmaos



na fé, € uma necessidade, uma
consequéncia da sua condicao. Por
isso, se algum de nods nao luta, esta
traindo Jesus Cristo e todo o seu
corpo mistico, que € a Igreja.

Luta incessante

A guerra do cristdo é incessante,
porque na vida interior se verifica
um perpétuo comecar e recomecar,
que nos impede de orgulhosamente
nos imaginarmos perfeitos. E
inevitavel que haja muitas
dificuldades no nosso caminho; se
nao encontrassemos obstaculos, ndo
seriamos criaturas de carne e 0Sso.
Sempre teremos paixdes que nos
puxem para baixo, e sempre
precisaremos defender-nos contra
esses delirios mais ou menos
veementes.

Perceber no corpo e na alma o
aguilhdo da soberba, da
sensualidade, da inveja, da preguica,
do desejo de subjugar os outros, ndo



deveria representar uma descoberta.
E um mal antigo, sistematicamente
confirmado pela nossa experiéncia
pessoal; é o ponto de partida e o
ambiente habitual do nosso esforco
por ganhar, num intimo desporto, a
nossa corrida para a casa do Pai. Por
1sso nos ensina Sao Paulo: Quanto a
mim, corro, ndo como que a aventura;
luto, ndo como quem agoita o ar; mas
castigo o meu corpo e conservo-o na
escraviddo, ndo suceda que, tendo
pregado aos outros, venha eu a ser
condenado.

Para iniciar ou sustentar esta
contenda, o cristdo ndo deve esperar
por manifestacdes exteriores ou
sentimentos favoraveis. A vida
interior ndo é questdo de
sentimentos, mas de graca divina e
de vontade, de amor. Todos os
discipulos foram capazes de seguir
Cristo no seu dia de triunfo em
Jerusalém, mas quase todos o



abandonaram a hora do oprébrio da
Cruz.

Para amar de verdade, precisamos
ser fortes, leais, com o coracdo
firmemente ancorado na fé, na
esperanca e na caridade. SO a
ligeireza insubstancial muda
caprichosamente de objeto em seus
amores, que ndo sdo amores, mas
compensacoes egoistas. Quando ha
amor, ha integridade: capacidade de
entrega, de sacrificio, de renuncia. E,
no meio da entrega, do sacrificio e da
renuncia - com o suplicio da
contradicdo -, a felicidade e a alegria.
Uma alegria que nada nem ninguém
nos podera tirar.

Neste torneio de amor, ndo nos
devem entristecer as nossas quedas,
nem mesmo as quedas graves, se
recorremos a Deus com dor e bom
propadsito, mediante o sacramento da
Peniténcia. O cristdo ndo é nenhum
colecionador maniaco de uma folha



de servicos imaculada. Jesus Cristo
Nosso Senhor ndo s6 se comove com
a inocéncia e a fidelidade de Jodo,
como se enternece com o
arrependimento de Pedro depois da
queda. Jesus compreende a nossa
debilidade e atrai-nos a Si como que
por um plano inclinado, desejando
que saibamos insistir no esforgo de
subir um pouco, dia apos dia.
Procura-nos como procurou os
discipulos de Emaus, indo ao seu
encontro; como procurou Tomé e lhe
mostrou as chagas abertas nas maos
e no lado, fazendo com que as
tocasse com seus dedos. Jesus Cristo
estd sempre a espera de que
voltemos para Ele, precisamente
porque conhece a nossa fraqueza.

A luta interior

Suporta as dificuldades como um bom
soldado de Cristo Jesus , diz-nos Sao
Paulo. A vida do cristdo é milicia,
guerra, uma formosissima guerra de



paz, que em nada se identifica com
as empresas bélicas humanas,
porque estas se inspiram na divisao e
muitas vezes nos 0dios, e a guerra
dos filhos de Deus contra o seu
proprio egoismo se baseia na
unidade e no amor. Vivemos na
carne, mas ndo militamos por motivos
carnais. Porque as armas da nossa
milicia ndo sdo carnais, mas sim a
fortaleza em Deus para derrubar
fortalezas, desbaratando com elas o0s
projetos humanos e toda a altivez que
se levanta contra a ciéncia de Deus. E
a escaramuca sem tréguas contra o
orgulho, contra a prepoténcia que
nos induz a praticar o mal, contra os
juizos altaneiros.

Neste Domingo de Ramos, em que
Nosso Senhor inicia a semana
decisiva para a nossa salvacao,
deixemo-nos de consideracgdes
superficiais e fixemos o olhar no que
é verdadeiramente importante.
Vejamos bem: o que realmente



devemos pretender € ir para o céu.
Sendo, nada vale a pena. E se
queremos ir para o céu, é
indispensavel sermos fiéis a doutrina
de Cristo; e para sermos fiéis, é
indispensavel porfiarmos com
constancia na luta contra os
obstaculos que se opdem a nossa
felicidade eterna. Sei que a ideia de
combate evoca imediatamente a
nossa fraqueza, e prevemos as
quedas, os erros. Deus conta com
isso. E inevitavel que, ao
caminharmos, levantemos poeira.
Somos criaturas e estamos cheios de
defeitos. Eu diria até que os teremos
sempre; sdo as sombras que fazem
ressaltar mais em nossa alma a graca
de Deus e as nossas tentativas de
corresponder ao favor divino. E esse
claro-escuro nos tornara humanos,
humildes, compreensivos, generosos.

N&o nos enganemos: se na nossa vida
contamos com 0 nosso brio e com
vitdrias, devemos contar também



com desfalecimentos e derrotas. Essa
foi sempre a peregrinacdo terrena
dos cristdos, mesmo dos que
veneramos hoje nos altares.
Lembramo-nos de Pedro, de
Agostinho, de Francisco? Nunca me
agradaram essas biografias de santos
que, com toda a ingenuidade, mas
também com falta de doutrina, nos
apresentavam as facanhas desses
homens como se tivessem sido
confirmados na graca desde o seio
materno. Nao. As verdadeiras
biografias dos herdis cristdos sao
como as nossas vidas: lutavam e
ganhavam, lutavam e perdiam. E
entao, contritos, voltavam a luta.

Nao nos estranhe sermos derrotados
com relativa frequéncia, geralmente
ou até sempre em matérias de pouca
importancia, que nos ferem como se
tivessem muita. Se ha amor de Deus,
se ha humildade, se ha perseveranca
e tenacidade em nossa milicia, essas
derrotas ndo terdo excessiva



importancia, porque chegarao as
vitorias, que serdo gloria aos olhos de
Deus. Nao existem fracassos quando
nos portamos com intencgao reta e
com 0 proposito de cumprir a
vontade de Deus, contando sempre
com a sua graga e 0 nosso nada.

Mas temos a nossa espreita um
inimigo poderoso, que se opde ao
nosso desejo de encarnar com
perfeicdo a doutrina de Cristo: a
soberba, que cresce quando néo
procuramos descobrir, depois dos
fracassos e das derrotas, a mao
benfazeja e misericordiosa do
Senhor. Entdo a alma enche-se de
penumbras - de triste escuriddo -, e
julga-se perdida. E a imaginacao
inventa obstaculos que ndo sdo reais,
que desapareceriam se 0S
encarassemos simplesmente com um
pouco de humildade. A soberba e a
imaginacdo levam as vezes a alma a
enveredar por tortuosos calvarios;
mas nesses calvarios ndo se encontra



Cristo, porque onde esta o Senhor
sempre se goza de paz e de alegria,
ainda que a alma se sinta em carne
viva e rodeada de trevas.

Outro inimigo hipdcrita da nossa
santificacdo: pensar que esta batalha
interior tem que se dirigir contra
obstaculos extraordindrios, contra
dragdes que respiram fogo. E mais
uma manifestacdo de orgulho.
Queremos lutar, mas
estrondosamente, com clamores de
trombetas e tremular de estandartes.

Devemos convencer-nos de que o
maior inimigo da rocha ndo é a
picareta ou o machado, nem o golpe
de qualquer outro instrumento, por
mais contundente que seja: é essa
agua miuda, que se infiltra, gota a
gota, por entre as fendas do
penhasco, até arruinar a sua
estrutura. O maior perigo para o
cristao é desprezar a luta nessas
escaramucas que calam pouco a



pouco na alma, até a tornarem
frouxa, quebradica e indiferente,
insensivel aos apelos de Deus.

Oucamos o Senhor, que nos diz:
Quem é fiel no pouco, também o é no
muito, e quem é injusto no pouco,
também o é no muito. E como se Ele
nos lembrasse: luta a cada instante
nos detalhes aparentemente
pequenos, mas grandes aos meus
olhos; cumpre com pontualidade o
dever; sorri a quem precise, ainda
que tenhas a alma dorida; dedica
sem regateios o tempo necessario a
oracao; acode em auxilio dos que te
procuram; pratica a justica,
ampliando-a com a graca da
caridade. Sdo estas e outras
semelhantes as mocgoes que
sentiremos cada dia dentro de nés,
como um aviso silencioso para que
nos treinemos no desporto
sobrenatural do dominio préprio.
Que a luz de Deus nos ilumine e nos
leve a perceber as suas adverténcias;



que nos ajude a lutar, que esteja ao
nosso lado na vitoria; que ndo nos
abandone na hora da queda, porque
assim nos encontraremos sempre em
condicdes de nos levantarmos e de
continuar combatendo.

Ndao podemos parar. O Senhor pede-
nos uma luta cada vez mais rapida,
cada vez mais profunda, cada vez
mais extensa. Estamos obrigados a
superar-nos, porque, nesta
competicdo, a unica meta é chegar a
gloria do céu. E se ndo chegarmos ao
céu, nada tera valido a pena.

Os sacramentos da graca de Deus

Quem deseja lutar serve-se dos meios
adequados. E 0os meios ndo mudaram
nestes vinte séculos de cristianismo:
oracao, mortificacdo e frequéncia de
Sacramentos. Como a mortificagdo é
também oracao - oragdo dos sentidos
-, bastam-nos duas palavras para
descrever esses meios: oragao e
Sacramentos.



Gostaria que considerassemos agora
esse manancial de graca divina que
sdo os Sacramentos, maravilhosa
manifestacdo da misericordia de
Deus. Meditemos devagar na
definicdo do Catecismo de Sdo Pio V:
determinados sinais sensiveis que
causam a graga, e ao mesmo tempo a
declaram, como que pondo-a diante
dos olhos. Deus Nosso Senhor é
infinito, seu amor é inesgotavel, sua
cleméncia e sua piedade para
conosco ndo admitem limites. E,
embora nos conceda a sua graga de
muitas outras maneiras, instituiu
expressa e livremente - s Ele o podia
fazer - esses sete sinais eficazes, para
que de um modo estavel, simples e
acessivel a todos, os homens
pudessem participar dos méritos da
Redencdo.

Se se abandonam os Sacramentos,
desaparece a verdadeira vida crista.
Néao obstante, sabemos que,
particularmente nesta época, ndo



falta quem pareca esquecer - e
chegue até a desprezar - esta
corrente redentora da graca de
Cristo. E doloroso falar desta chaga
de uma sociedade que se chama
cristd, mas toma-se necessario fazé-
lo, para que em nossas almas se
firme o desejo de recorrer com mais
amor e gratiddo a essas fontes de
santificacdo. Decidem sem o menor
escrupulo adiar o batismo dos recém-
nascidos, e assim cometem um grave
atentado contra a justica e contra a
caridade, privando esses seres da
graca da fé, do tesouro incalculavel
da inabitacdo da Santissima
Trindade na alma, que vem ao
mundo manchada pelo pecado
original. Pretendem também
desvirtuar a natureza propria do
Sacramento da Crisma, em que a
Tradicdo viu sempre unanimemente
um fortalecimento da vida espiritual,
uma efusdo silenciosa e fecunda do
Espirito Santo, para que,
sobrenaturalmente robustecida, a



alma possa lutar - miles Christi, como
soldado de Cristo - nessa batalha
interior contra o egoismo e a
concupiscéncia.

Se se perde a sensibilidade para as
coisas de Deus, dificilmente se
entendera também o Sacramento da
Peniténcia. A confissdo sacramental
ndo é um dialogo humano, mas um
coloquio divino; € um tribunal de
segura e divina justica, e sobretudo
de misericordia, com um juiz
amoroso que ndo deseja a morte do
pecador, mas que se converta e viva.

E verdadeiramente infinita a ternura
de Nosso Senhor. Reparemos com
que delicadeza trata os seus filhos.
Fez do matrimonio um vinculo santo,
imagem da unido de Cristo com a sua
Igreja, um grande sacramento em
que se alicerca a familia cristd, que
ha de ser, com a graca de Deus, um
ambiente de paz e de concdrdia,
escola de santidade. Os pais sdo



cooperadores de Deus. Dai procede o
amavel dever de veneracao que cabe
aos filhos. Com razdo se pode chamar
0 quarto mandamento de dulcissimo
preceito do Decalogo, como escrevi
ha muitos anos. Quando se vive 0
matrimoénio como Deus quer,
santamente, o lar toma-se um
recanto de paz, luminoso e alegre.

Pela Ordem sacerdotal, nosso Pai-
Deus conferiu-nos a possibilidade de
que alguns fiéis, em virtude de uma
nova e inefavel infusdo do Espirito
Santo, recebessem um carater
indelével na alma, que os configura
com Cristo-Sacerdote, para atuarem
em nome de Jesus Cristo, Cabeca do
seu Corpo Mistico. Atraveés desse
sacerdocio ministerial, que difere
essencialmente - e ndo com uma
simples diferenca de grau do
sacerdocio comum de todos os fiéis -,
0s ministros sagrados podem
consagrar o Corpo e o Sangue de
Cristo, oferecer a Deus o Santo



Sacrificio, perdoar os pecados na
confissdo sacramental e exercer o
ministério da doutrina in iis quae
sunt ad Deum , em tudo e somente
naquilo que se refere a Deus.

Por isso, o sacerdote deve ser
exclusivamente um homem de Deus
e repelir a ideia de brilhar em
campos onde os demais cristdos ndo
precisam dele. O sacerdote ndo é um
psicologo, nem um sociélogo, nem
um antropologo: é outro Cristo, o
proprio Cristo, para cuidar das almas
de seus irmaos. Seria triste que o
sacerdote, baseando-se numa ciéncia
humana - que, se se dedica a sua
tarefa sacerdotal, cultivara somente
como amador e aprendiz -, se
julgasse soO por isso habilitado a
pontificar em teologia dogmatica ou
moral. A inica coisa que faria seria
demonstrar uma dupla ignorancia -
na ciéncia humana e na ciéncia
teoldgica -, mesmo que pelo seu ar
superficial de sdbio conseguisse



enganar alguns leitores ou ouvintes
indefesos.

E fato publico que alguns
eclesiasticos parecem hoje dispostos
a fabricar uma nova Igreja, traindo
Cristo, trocando os fins espirituais - a
salvacdo das almas, uma a uma - por
fins temporais. Se ndo resistem a
essa tentacdo, deixarao de cumprir o
seu ministério sagrado, perderdo a
confianga e o respeito do povo e
causardo uma terrivel destruicdo
dentro da Igreja; intrometendo-se,
além disso, indevidamente, na
liberdade politica dos cristdos e dos
demais homens, com a consequente
confusdo - eles mesmos se tornam
perigosos - na convivéncia civil. A
Sagrada Ordem € o sacramento do
servico sobrenatural aos irméos na
fé; alguns parecem querer converté-
la em instrumento terreno de um
novo despotismo.



Mas continuemos a contemplar a
maravilha dos Sacramentos. Na
Uncao dos enfermos, como agora se
chama a Extrema-Uncdo, assistimos a
uma amorosa preparacdo da viagem
que terminara na casa do Pai. E pela
Sagrada Eucaristia, sacramento - se
assim nos podemos expressar - da
prodigalidade divina, Deus concede-
nos a sua graca e se nos entrega Ele
mesmo: Jesus Cristo, que estd sempre
realmente presente - ndo apenas
durante a Santa Missa - com seu
Corpo, sua Alma, seu Sangue e sua
Divindade.

Penso repetidas vezes na
responsabilidade que tém os
sacerdotes de assegurar a todos os
cristdos esse canal divino dos
Sacramentos. A graca de Deus vem
em socorro de cada alma; cada
criatura requer uma assisténcia
concreta, pessoal. As almas ndo
podem ser tratadas em massa! Nao é
licito ofender a dignidade humana e



a dignidade dos filhos de Deus
deixando de atender pessoalmente a
cada um com a humildade de quem
se sabe instrumento e veiculo do
amor de Cristo: porque cada alma é
um tesouro maravilhoso; cada
homem é unico, insubstituivel. Cada
um vale todo o sangue de Cristo.
Falavamos antes de luta. Mas a luta
exige treino, alimentacdo adequada,
remédios urgentes em caso de
doenca, de contusoes, de feridas. Os
Sacramentos - principal remédio da
Igreja - ndo sdo supérfluos: quando
os abandonamos voluntariamente, ja
ndo podemos dar um s6 passo no
seguimento de Jesus Cristo;
necessitamos deles como da
respiracdo, da circulacdo do sangue
ou da luz, para sabermos apreciar
em qualquer instante o que o Senhor
quer de nos.

A ascética do cristdo exige fortaleza,
e essa fortaleza procede do Criador.
NoOs somos a escuriddo, e Ele é



clarissimo resplendor; somos a
enfermidade, e Ele a saude vigorosa;
somos a escassez, e Ele a infinita
riqueza; somos a fraqueza, e Ele,
quem nos sustenta, quia tu es, Deus,
fortitudo mea , porque tu és sempre,
0 meu Deus, a nossa fortaleza. Nada
ha nesta terra capaz de se opor ao
jorrar impaciente do Sangue
redentor de Cristo. Mas a pequenez
humana pode toldar os olhos e
ocultar-nos a grandeza divina. Dai
que todos os fiéis, especialmente os
que tém por oficio dirigir - servir -
espiritualmente o Povo de Deus,
tenham a responsabilidade de ndo
cegar as fontes da graca, de ndo se
envergonharem da Cruz de Cristo.

Responsabilidade dos pastores

Na Igreja de Deus, € obrigacdo de
todos nds perseverarmos com
firmeza no proposito de ser sempre
mais leais a doutrina de Cristo.
Ninguém esta dispensado. Se os



pastores ndo lutassem pessoalmente
por adquirir delicadeza de
consciéncia, respeito fiel ao dogma e
a moral - que constituem o depdsito
da fé e o patrimoénio comum -, tornar-
se-iam realidade as palavras
proféticas de Ezequiel: Filho do
homem, profetiza contra os pastores
de Israel; profetiza e diz a esses
pastores: Assim fala o Senhor Deus: Ai
dos pastores de Israel que se
apascentam a si mesmos! Porventura
ndo sdo os rebanhos que devem ser
apascentados pelos pastores? Vos
bebestes o seu leite e vestistes as suas
lds... Ndo fortalecestes as ovelhas
fracas e ndo curastes as doentes, ndo
vendastes as que estavam feridas nem
reconduzistes as transviadas; ndo
buscastes as que se tinham perdido e
a todas tratastes com violéncia e
dureza.

Sao repreensoes fortes; porém, mais
grave é a ofensa que se faz a Deus
quando, tendo recebido a



incumbéncia de velar pelo bem
espiritual de todos, se maltratam as
almas, privando-as da agua limpa do
Batismo, que regenera a alma; do
0leo balsamico da Crisma, que a
fortalece; do tribunal que perdoa, do
alimento que da a vida eterna.
Quando podem acontecer estas
coisas? Quando se abandona esta
guerra de paz. Quem ndo luta expde-
se a qualquer das escravidoes que
sabem agrilhoar os coracdes de
carne: a escraviddo de uma visao
exclusivamente humana, a
escravidao do desejo opressivo de
poder e de prestigio temporal, a
escraviddo da vaidade, a escravidao
do dinheiro, a servidao da
sensualidade...

Se alguma vez tropecarmos com
pastores indignos desse nome - Deus
pode permitir semelhante prova -,
ndo nos escandalizemos. Cristo
prometeu assisténcia infalivel e
indefectivel a sua Igreja, mas ndo



garantiu a fidelidade dos homens
que a compdem. A estes ndo faltara
graca abundante e generosa, se
souberem contribuir com o pouco
que Deus lhes pede: vigiar
atentamente, empenhando-se em
remover com a graca de Deus os
obstaculos a santidade. Se ndo
houver luta, mesmo 0s que parecem
estar muito alto podem estar muito
baixo aos olhos de Deus. Conhecgo as
tuas obras, a tua conduta.
Consideram-te vivo, mas estds morto.
Permanece atento e consolida o resto
do rebanho que esta para morrer, pois
ndo achei as tuas obras perfeitas
diante do meu Deus. Lembra-te da
doutrina que recebeste e ouviste.
Observa-a e arrepende-te.

Sao exortacdes do Apostolo Séo Jodo,
no século [, dirigidas a quem detinha
a responsabilidade da Igreja na
cidade de Sardes. Porque o possivel
debilitamento do senso de
responsabilidade em alguns pastores



ndo é um fendmeno moderno; surge
ja nos tempos dos Apdstolos, no
proprio século em que Jesus Cristo
Nosso Senhor viveu na terra. E que
ninguém esta seguro, se deixa de
lutar consigo mesmo. Ninguém se
pode salvar sozinho. Todos na Igreja
necessitamos desses meios
especificos que nos fortalecem: da
humildade, que nos persuade a
aceitar ajuda e conselho; das
mortificagdes, que aplainam o
coracdo, para que nele reine Cristo;
do estudo da Doutrina segura de
sempre, que nos leva a conservar em
nos a fé e a propaga-la.

Hoje e ontem

A liturgia do Domingo de Ramos poe
na boca dos cristdos este cantico:
Levantai, portas, 0s vossos dintéis;
levantai-vos, portas antigas, para que
entre o Rei da gloria. Quem
permanecer recluido na cidadela do
seu egoismo nao descera ao campo



de batalha. Mas, se levantar as portas
da fortaleza e permitir que entre o
Rei da paz, saira com Ele a combater
contra toda essa miséria que embaca
os olhos e insensibiliza a consciéncia.

Levantai as portas antigas. Esta
exigéncia de combate ndo é nova no
cristianismo. E a verdade perene.
Sem luta, ndo se consegue a vitoria;
sem vitoria, ndo se alcanca a paz.
Sem paz, a alegria humana é apenas
uma alegria aparente, falsa, estéril,
que ndo se traduz em ajuda aos
homens, em obras de caridade e de
justica, de perddo e de misericordia,
em servico de Deus.

Hoje em dia, dentro e fora da Igreja,
em cima e em baixo, d4 a impressao
de que muitos renunciaram a luta - a
essa guerra pessoal contra as
claudicagdes proprias -, para se
entregarem de armas e bagagem a
serviddes que envilecem a alma. Esse
perigo estara sempre a espreita de



todos os cristaos. Por isso, é preciso
pedir insistentemente a Santissima
Trindade que tenha compaixdo de
todos. Ao falar destas coisas,
estremeco ante o pensamento da
justica de Deus. Recorro a sua
misericordia, a sua compaixdo, para
que ndo olhe para os nossos pecados,
mas para os meritos de Cristo e de
sua Santa Mde, que é também nossa
Mae, para os do Patriarca Sao José,
que lhe serviu de Pai, para os dos
Santos.

O cristdo pode viver com a seguranca
de que, se tiver desejos de lutar, Deus
0 pegara pela mao direita, como se 1€
na Missa da festa de hoje. Foi Jesus -
que entra em Jerusalém montado
num pobre jumentinho, o Rei da Paz
-, foi Jesus quem o disse: O reino dos
céus se alcanga a forga e sdo os
violentos que o arrebatam. Essa forga
ndo se traduz em violéncia contra os
outros: é fortaleza para combater as
fraquezas e misérias proprias,



valentia para ndo mascarar as
infidelidades pessoais, audacia para
confessar a fé, mesmo quando o
ambiente é adverso.

Hoje, como ontem, do cristdo espera-
se heroismo. Heroismo em grandes
contendas, se for preciso. Heroismo -
e serd o normal - nas pequenas
pendéncias de cada dia. Quando se
luta continuamente, com Amor e
deste modo que parece
insignificante, o Senhor esta sempre
ao lado de seus filhos, como pastor
amoroso: Eu mesmo apascentarei as
minhas ovelhas e as farei repousar.
Procurarei a ovelha perdida,
reconduzirei a desgarrada, vendarei a
que estava ferida, restabelecerei as
enfermas... Viverdo com seguran¢a na
sua terra. Quando eu tiver quebrado
as cadeias do seu jugo e as houver
libertado das mdos dos seus tiranos,
saberdo que eu sou o Senhor.




pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/a-luta-interior/
(23/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/a-luta-interior/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-luta-interior/

	A luta interior

