
opusdei.org

A liberdade, dom de
Deus

Disponibilizamos o áudio em
mp3 da homilia “A liberdade,
dom de Deus”, pronunciada por
São Josemaria no dia 10 de abril
de 1956, e publicada em Amigos
de Deus.

30/06/2018

“Não direi que prego mas que grito o
meu amor à liberdade pessoal”
afirma o autor a dado momento
desta homilia. “Com efeito, São
Josemaria defendeu com a sua
própria conduta e com os seus



ensinamentos o valor da liberdade
pessoal. Ao falar assim exprimia uma
convicção profunda que tem as suas
raízes no próprio cerne da fé cristã e
por isso apresenta uma força que
transcende épocas e culturas”. (Dic.
de San Josemaria, cood. Por J. L.
Illanes).

Homilia completa:

Tenho-vos recordado muitas vezes
aquela cena comovente, relatada
pelo Evangelho, em que Jesus se acha
na barca de Pedro, de onde falou à
multidão. Essa multidão que o seguia
abrasou a ânsia de almas que
consome o seu coração, e o Divino
Mestre quer que os seus discípulos
participem já desse zelo. Depois de
lhes dizer que se lancem mar
adentro - duc in altum! -, sugere a
Pedro que lance as redes para
pescar.

Não me vou deter agora nos
pormenores, tão instrutivos, desses

https://www.escrivaworks.org.br/book/amigos_de_deus-capitulo-2.htm


momentos. Desejo que consideremos
a reação do Príncipe dos Apóstolos, à
vista do milagre: Afasta-te de mim,
Senhor, que sou um homem pecador.
Uma verdade - não tenho a menor
dúvida - que se ajusta perfeitamente
à situação pessoal de todos. No
entanto, asseguro-vos que, ao
tropeçar durante a minha vida com
tantos prodígios da graça, operados
através de mãos humanas, me senti
inclinado, de dia para dia mais
inclinado, a gritar: Senhor, não te
afastes de mim, pois sem ti não posso
fazer nada de bom.

Precisamente por isso, compreendo
muito bem aquelas palavras do Bispo
de Hipona, que soam como um
maravilhoso cântico à liberdade: 
Deus, que te criou sem ti, não te
salvará sem ti, porque todos nós, tu e
eu, temos sempre a possibilidade - a
triste desventura - de levantar-nos
contra Deus, de rejeitá-lo - talvez com



a nossa conduta - ou de exclamar: 
Não queremos que ele reine sobre nós.

Com o agradecimento de quem
percebe a felicidade a que foi
chamado, aprendemos que todas as
criaturas foram tiradas do nada por
Deus e para Deus: tanto as racionais,
os homens, ainda que com tanta
freqüência percam a razão; como as
irracionais, as que calcorreiam sobre
a superfície da terra, ou habitam as
entranhas do mundo, ou cruzam o
azul do céu, algumas delas até
fitarem o sol. Mas, no meio desta
maravilhosa variedade, apenas nós,
os homens - não falo aqui dos anjos -
nos unimos ao Criador mediante o
exercício da nossa liberdade:
podemos prestar ou negar ao Senhor
a glória que lhe é devida como Autor
de tudo o que existe.

Essa possibilidade compõe o claro-
escuro da liberdade humana. O
Senhor convida-nos, incita-nos -



porque nos ama entranhadamente! -
a escolher o bem: Considera que pus
hoje diante de ti a vida e o bem, e de
outra parte a morte e o mal, para que
ames o Senhor teu Deus, e andes pelos
seus caminhos, e guardes os seus
mandamentos, decretos e preceitos, e
assim vivas .Escolhe a vida para que
vivas.

Queres fazer o favor de pensar - eu
também faço o meu exame - se
manténs imutável e firme a tua
opção pela Vida? Se, ao ouvires essa
voz de Deus, amabilíssima, que te
estimula à santidade, respondes
livremente que sim? Volvamos o
olhar para o nosso Jesus, quando
falava às multidões pelas cidades e
campos da Palestina. Não pretende
impor-se. Se queres ser perfeito..., diz
Ele ao jovem rico. Aquele rapaz
rejeitou a insinuação, e conta-nos o
Evangelho que abiit tristis, que se
retirou entristecido. Por isso cheguei
certa vez a chamar-lhe ave triste:



perdeu a alegria porque se negou a
entregar a sua liberdade a Deus.

Consideremos agora o momento
sublime em que o Arcanjo São
Gabriel anuncia a Santa Maria o
desígnio do Altíssimo. A nossa Mãe
escuta, e a seguir pergunta, para
compreender melhor o que o Senhor
lhe pede; depois vem a resposta
firme: Fiat!- faça-se em mim segundo
a tua palavra! -, o fruto da melhor
liberdade: a de decidir-se por Deus.

Em todos os mistérios da nossa fé
católica adeja este cântico à
liberdade. A Trindade Beatíssima tira
do nada o mundo e o homem, num
livre esbanjamento de amor. O Verbo
desce do Céu e toma a nossa carne
com o timbre admirável da liberdade
na submissão: Eis que venho, segundo
está escrito de mim no princípio do
livro, para cumprir, ó Deus, a tua
vontade. Quando chega a hora
marcada por Deus para salvar a



humanidade da escravidão do
pecado, contemplamos em
Getsêmani Jesus Cristo que sofre
dolorosamente, até derramar um
suor de sangue, e que aceita
espontânea e rendidamente o
sacrifício que o Pai lhe reclama: 
Como cordeiro levado ao matadouro,
como ovelha muda diante dos
tosquiadores. Já o havia anunciado
aos seus, numa dessas conversas em
que derramava o seu Coração, para
que os que o amam soubessem que
Ele é o Caminho - não há outro - para
chegar ao Pai: Por isso meu Pai me
ama, porque dou a minha vida para
outra vez a assumir. Ninguém a tira
de mim, mas eu por mim mesmo a
dou, e tenho o poder de a dar e o
poder de a reassumir.

Jamais poderemos entender até o fim
essa liberdade de Jesus Cristo,
imensa - infinita - como o seu amor.
Mas o tesouro preciosíssimo do seu
generoso holocausto deve levar-nos a



pensar: Por que me deixaste, Senhor,
este privilégio, que me torna capaz
de seguir os teus passos, mas
também de te ofender?

Chegamos assim a calibrar o reto uso
da liberdade, se a encaminhamos
para o bem; e a sua errônea
orientação quando, com essa
faculdade, o homem se esquece e se
afasta do Amor dos amores. A
liberdade pessoal - que defendo e
defenderei sempre com todas as
minhas forças - leva-me a perguntar
com convicta segurança e também
com a consciência da minha própria
fraqueza: Que esperas de mim,
Senhor, para que eu voluntariamente
o cumpra?

Responde-nos o próprio Cristo: 
Veritas liberabit vos, a verdade vos
fará livres. Que verdade é essa, que
inicia e consuma em toda a nossa
vida o caminho da liberdade? Eu vo-
la resumirei, com a alegria e com a



certeza que procedem da relação
entre Deus e as suas criaturas: saber
que saímos das mãos de Deus, que
somos objeto da predileção da
Trindade Beatíssima, que somos
filhos de tão grande Pai.

Eu peço ao meu Senhor que nos
decidamos a tomar consciência disso,
a saboreá-lo dia a dia. Assim nos
conduziremos como pessoas livres.
Não o esqueçamos: aquele que não se
sabe filho de Deus desconhece a sua
verdade mais íntima e, na sua
atuação, não possui o domínio e o
senhorio próprios dos que amam o
Senhor acima de todas as coisas.

Convencei-vos de que, para ganhar o
céu, temos que empenhar-nos em
consegui-lo livremente, com uma
decisão plena, constante e
voluntária. Mas a liberdade não se
basta a si mesma: precisa de um
norte, de um roteiro. Não é possível
que a alma caminhe sem ninguém que



a governe. E para isso foi redimida, de
modo que tenha por Rei Cristo, cujo
jugo é suave e cuja carga é leve (Mt XI,
30), e não o diabo, cujo reino é pesado.

Temos de repelir o equívoco dos que
se conformam com uma triste
gritaria: Liberdade! liberdade!
Muitas vezes, nesse mesmo clamor se
esconde uma trágica servidão,
porque a opção que prefere o erro
não liberta; só Cristo é que liberta,
porque só Ele é o Caminho, a
Verdade e a Vida.

Perguntemo-nos de novo, na
presença de Deus: Senhor, para que
nos proporcionaste este poder? Por
que depositaste em nós essa
faculdade de escolher-te ou rejeitar-
te? Tu desejas que empreguemos
acertadamente esta nossa
capacidade. Senhor, que queres que
eu faça? E a resposta é diáfana,
precisa: Amarás o Senhor teu Deus



com todo o teu coração, e com toda a
tua alma, e com toda a tua mente.

Estamos vendo? A liberdade adquire
o seu sentido autêntico quando é
exercida em serviço da verdade que
resgata, quando a gastamos em
proclamar o Amor infinito de Deus,
que nos desata de todas as
escravidões. Cada dia aumentam as
minhas ânsias de anunciar em altos
brados esta insondável riqueza do
cristão: a liberdade da glória dos
filhos de Deus! Nisso se resumea
vontade boa que nos ensina a
perseguir o bem, depois de distingui-
lo do mal.

Gostaria de que meditássemos num
ponto fundamental que nos coloca
diante da responsabilidade da nossa
consciência. Ninguém pode escolher
por nós. Este é o grau supremo da
dignidade nos homens: que se
encaminhem para o bem por si
próprios, não por outros. Muitos de



nós herdamos dos pais a fé católica e,
por graça de Deus, desde que
recebemos o Batismo, recém-
nascidos ainda, começou-nos na
alma a vida sobrenatural. Mas temos
de renovar ao longo da nossa
existência - e mesmo ao longo de
cada jornada - a determinação de
amar a Deus sobre todas as coisas. É
cristão, digo verdadeiro cristão,
aquele que se submete ao império do
único Verbo de Deus, sem estabelecer
condições a essa submissão, disposto
a resistir à tentação diabólica com a
mesma atitude de Cristo: Adorarás o
Senhor teu Deus e só a Ele servirás.

O amor de Deus é ciumento; não se
satisfaz se comparecemos com
condições ao encontro marcado:
espera com impaciência que nos
entreguemos por inteiro, que não
guardemos no coração recantos
obscuros, a que não conseguem
chegar a felicidade e a alegria da
graça e dos dons sobrenaturais.



Talvez possais pensar: responder que
sim a esse Amor exclusivo não é
porventura perder a liberdade?

Com a ajuda do Senhor, que preside
a este tempo de oração, com a sua
luz, espero que para vós e para mim
este tema fique ainda mais definido.
Cada um de nós já chegou a
experimentar que servir a Cristo
Nosso Senhor supõe dor e fadiga.
Negar esta realidade significaria não
nos termos encontrado com Deus. A
alma enamorada sabe que, quando
chega essa dor, se trata de uma
impressão passageira, e em breve
descobre que o peso é leve e a carga
suave, porque é Ele que os carrega
aos ombros, assim como abraçou o
madeiro da cruz quando estava em
jogo a nossa felicidade eterna.

Mas há homens que não
compreendem, que se rebelam
contra o Criador - uma rebelião
impotente, mesquinha, triste -, que



repetem cegamente a queixa inútil
de que nos fala o Salmo: Quebremos
as suas cadeias e sacudamos de nós o
seu jugo. Relutam em cumprir, com
heróico silêncio, com naturalidade,
sem brilho e sem lamentos, a tarefa
dura de cada dia. Não compreendem
que a Vontade divina, mesmo
quando se apresenta com matizes de
dor, de exigências que ferem,
coincide exatamente com a
liberdade, que reside só em Deus e
nos seus desígnios.

São almas que levantam barricadas
com a liberdade. A minha liberdade,
a minha liberdade! Têm-na, e não a
seguem; olham para ela, colocam-na
como um ídolo de barro dentro do
seu entendimento mesquinho. Isso é
liberdade? Que aproveitam dessa
riqueza sem um compromisso sério,
que oriente toda a existência? Uma
conduta assim opõe-se à categoria e à
nobreza próprias da pessoa humana.
Falta a rota, o caminho claro que



informe os passos sobre a terra.
Essas almas - vós as tereis
encontrado, como eu - deixar-se-ão
arrastar depois pela vaidade pueril,
pela arrogância egoísta, pela
sensualidade.

É uma liberdade que se demonstra
estéril ou que produz frutos
ridículos, mesmo humanamente.
Quem não escolhe - com plena
liberdade! - uma norma reta de
conduta, cedo ou tarde se verá
manipulado pelos outros, viverá na
indolência - como um parasita -,
sujeito ao que os outros determinem.
Prestar-se-á a ser agitado por
qualquer vento, e outros resolverão
sempre por ele. São nuvens sem água,
que os ventos levam de uma parte
para outra, árvores outonais, sem
fruto, duas vezes mortas, sem raízes,
ainda que se escondam por trás de
um contínuo palavrório, de
paliativos com que tentam esfumar a



ausência de caráter, de valentia e de
honradez.

Mas ninguém me coage!, repetem
obstinadamente. Ninguém? Todos
coagem essa liberdade ilusória que
não se arrisca a aceitar
responsavelmente as conseqüências
das atuações livres e pessoais. Onde
não há amor de Deus, produz-se um
vazio de exercício individual e
responsável da liberdade: apesar das
aparências, tudo aí é coação. O
indeciso, o irresoluto, é como uma
matéria plástica à mercê das
circunstâncias; qualquer um o molda
a seu bel-prazer e, antes de mais
nada, as paixões e as piores
tendências da natureza ferida pelo
pecado.

Lembremo-nos da parábola dos
talentos. O servo que recebeu um
talento podia - como os seus
companheiros - empregá-lo bem,
tratar de fazê-lo render, pondo em



jogo as qualidades que possuía. E o
que é que decide? Preocupa-o o medo
de perdê-lo. Muito bem. Mas depois?
Enterra-o! E aquilo não dá fruto.

Não esqueçamos esse caso de temor
doentio de aproveitar honradamente
a capacidade de trabalho, a
inteligência, a vontade, o homem
todo. Eu o enterro - parece afirmar
esse infeliz -, mas a minha liberdade
fica a salvo! Não. A liberdade
inclinou-se para algo de muito
concreto, para a secura mais pobre e
árida. Tomou partido, porque não
tinha outro remédio senão escolher.
Mas escolheu mal.

Nada mais falso do que opor a
liberdade à entrega de si, porque
essa entrega surge como
conseqüência da liberdade.
Reparemos: quando uma mãe se
sacrifica por amor aos seus filhos, fez
uma opção; e, conforme for a medida
desse amor, assim se manifestará a



sua liberdade. Se esse amor for
grande, a liberdade se mostrará
fecunda, e o bem dos filhos
procederá dessa bendita liberdade,
que implica entrega, e procederá
dessa bendita entrega, que é
precisamente liberdade.

Mas, dir-me-eis, quando conseguimos
o que amamos com toda a alma, não
mais continuamos a procurar.
Desapareceu a liberdade? Asseguro-
vos que então é mais operativa do
que nunca, pois o amor não se
contenta com um cumprimento
rotineiro nem se compagina com o
fastio ou a apatia. Amar significa
recomeçar a servir todos os dias, com
obras de carinho.

Insisto e quereria gravá-lo a fogo em
cada um: a liberdade e a entrega de
si não se contradizem; apóiam-se
mutuamente. A liberdade só pode ser
entregue por amor; outro gênero de
desprendimento, eu não o concebo.



Não é um jogo de palavras, mais ou
menos acertado. Na entrega
voluntária, em cada instante dessa
dedicação, a liberdade renova o
amor, e renovar-se é ser
continuamente jovem, generoso,
capaz de grandes ideais e de grandes
sacrifícios.

Lembro-me de que tive uma grande
alegria quando soube que os
portugueses chamam aos jovens os
novos. E é o que são. Conto-vos este
pormenor porque tenho já bastantes
anos, mas, ao rezar ao pé do altar ao
Deus que alegra a minha juventude,
sinto-me muito jovem e sei que
nunca chegarei a considerar-me
velho, porque, se permanecer fiel ao
meu Deus, o Amor me vivificará
continuamente; renovar-se-á, como a
da águia, a minha juventude.

Por amor à liberdade, atamo-nos.
Unicamente a soberba atribui a esses
laços o peso de uma cadeia. A



verdadeira humildade, que Aquele
que é manso e humilde de coração
nos ensina, mostra-nos que o seu
jugo é suave e a sua carga ligeira. O
jugo é a liberdade, o jugo é o amor, o
jugo é a unidade, o jugo é a vida, que
Jesus Cristo nos ganhou na Cruz.

Quando, ao longo dos meus anos de
sacerdócio, não direi que prego, mas
grito o meu amor à liberdade
pessoal, noto em alguns um gesto de
desconfiança, como se suspeitassem
que a defesa da liberdade traz no seu
bojo um perigo para a fé.
Tranqüilizem-se esses pusilânimes.
Só atenta contra a fé uma
interpretação errônea da liberdade,
uma liberdade sem qualquer fim,
sem norma objetiva, sem lei, sem
responsabilidade. Numa palavra: a
libertinagem. Infelizmente, é isso o
que alguns propugnam. Essa
reivindicação, sim, constitui um
atentado contra a fé.



Por isso, não é correto falar de 
liberdade de consciência, que
equivale a considerar como de boa
categoria moral a atitude do homem
que rejeita a Deus. Recordamos atrás
que podemos opor-nos aos desígnios
salvíficos do Senhor; podemos, mas
não devemos fazê-lo. E se alguém
assumisse essa posição
deliberadamente, pecaria, porque
estaria transgredindo o primeiro e o
mais fundamental dos
mandamentos: Amarás o Senhor teu
Deus com todo o teu coração.

Eu defendo com todas as minhas
forças a liberdade das consciências,
que denota não ser lícito a ninguém
impedir que a criatura preste culto a
Deus. É preciso respeitar as legítimas
ânsias de verdade; o homem tem
obrigação grave de procurar o
Senhor, de conhecê-lo e adorá-lo,
mas ninguém na terra deve permitir-
se impor ao próximo a prática de
uma fé que este não possui; assim



como ninguém pode arrogar-se o
direito de maltratar quem a recebeu
de Deus.

A nossa Santa Mãe a Igreja
pronunciou-se sempre pela liberdade
e rejeitou todos os fatalismos, antigos
e menos antigos. Esclareceu que cada
alma é dona do seu destino, para
bem ou para mal: E os que não se
afastaram do bem irão para a vida
eterna; os que praticaram o mal, para
o fogo eterno. Sempre nos
impressiona esta terrível capacidade
que possuímos tu e eu - que todos
possuímos -, e que revela ao mesmo
tempo o sinal da nossa nobreza. A tal
ponto o pecado é um mal voluntário,
que de modo algum seria pecado se
não tivesse o seu princípio na
vontade. Esta afirmação goza de tal
evidência que nela estão de acordo os
poucos sábios e os muitos ignorantes
que habitam o mundo.



Volto a levantar o coração em ação
de graças ao meu Deus, ao meu
Senhor, porque nada o impedia de
nos ter criado impecáveis, com um
impulso irresistível para o bem, mas 
considerou que seriam melhores os
seus servidores se livremente o
servissem. Como é grande o amor, a
misericórdia do nosso Pai! Em face
da evidência das suas loucuras
divinas pelos seus filhos, quereria ter
mil bocas, mil corações mais, que me
permitissem viver num contínuo
louvor a Deus Pai, a Deus Filho, a
Deus Espírito Santo.

Pensemos que o Todo-Poderoso,
Aquele que governa o Universo
através da sua Providência, não
deseja servos forçados, prefere filhos
livres. Introduziu na alma de cada
um de nós - embora tenhamos
nascido proni ad peccatum,
inclinados ao pecado, devido à queda
dos nossos primeiros pais - uma
centelha da sua inteligência infinita,



a atração pelo que é bom, uma ânsia
de paz perdurável. E faz-nos
compreender que a verdade, a
felicidade e a liberdade se alcançam
quando procuramos que germine em
nós essa semente de vida eterna.

Responder “não” a Deus, rejeitar esse
princípio de felicidade nova e
definitiva, é coisa que ficou nas mãos
da criatura. Mas se esta se comporta
assim, deixa de ser filho para se
tornar escravo. Cada coisa é o que lhe
convém segundo a sua natureza. Por
isso, quando se move em busca de
algo estranho, não atua segundo a
sua própria maneira de ser, mas por
impulso alheio; e isso é servil. O
homem é racional por natureza.
Quando se conduz pela razão, procede
por movimento próprio, como quem é;
e isso é próprio da liberdade. Quando
peca, age fora da razão e deixa-se
conduzir pelo impulso alheio, está
preso em confins alheios, e por isso



quem aceita o pecado é servo do
pecado (Ioh VIII, 34).

Seja-me permitido insistir nisto. É
algo de muito claro e que podemos
verificar com freqüência ao nosso
redor ou no nosso próprio eu:
nenhum homem escapa a um ou
outro gênero de escravidão. Uns
prostram-se diante do dinheiro;
outros adoram o poder; outros, a
relativa tranqüilidade do ceticismo;
outros descobrem na sensualidade o
seu bezerro de ouro. E o mesmo se
passa com as coisas nobres.
Afadigamo-nos num trabalho, num
empreendimento de maiores ou
menores proporções, na realização
de uma atividade científica, artística,
literária, espiritual. Se essas tarefas
se levam a cabo com empenho, se
existe verdadeira paixão, quem a
elas se entrega vive escravo, dedica-
se gozosamente ao serviço dessa
finalidade.



Escravidão por escravidão - se de
qualquer modo temos de servir, já
que, quer o admitamos ou não, essa é
a condição humana -, nada melhor
do que sabermo-nos, por Amor,
escravos de Deus. Porque nesse
momento perdemos a situação de
escravos para nos convertermos em
amigos, em filhos. E aqui se
manifesta a diferença: enfrentamos
as honestas ocupações do mundo
com a mesma paixão, com o mesmo
empenho que os outros, mas com paz
no fundo da alma; com alegria e
serenidade, mesmo nas
contrariedades. Porque não
depositamos a nossa confiança no
que passa, mas no que permanece
para sempre. Não somos filhos da
escrava, mas da livre.

De onde nos vem essa liberdade? De
Cristo, Senhor Nosso. Essa é a
liberdade com que Ele nos redimiu.
Por isso nos ensina: Se o Filho vos
obtiver a liberdade, sereis



verdadeiramente livres. Nós, cristãos,
não temos de pedir emprestado a
ninguém o verdadeiro sentido deste
dom, porque a única liberdade que
salva o homem é cristã.

Gosto de falar da aventura da
liberdade, porque é assim que se
desenvolve a vossa vida e a minha:
livremente - como filhos, insisto, não
como escravos -, seguimos a senda
que o Senhor marcou a cada um de
nós. Saboreamos esta liberdade de
movimentos como uma dádiva de
Deus.

Livremente, sem coação alguma,
porque me vem na gana, eu me
decido por Deus. E comprometo-me a
servir, a converter a minha
existência numa doação aos outros,
por amor ao meu Senhor Jesus. Esta
liberdade anima-me a clamar que
nada na terra me separará da
caridade de Cristo.



Deus fez o homem desde o princípio e
o deixou nas mãos do seu livre
arbítrio (Ecclo XV, 14). Isto não
aconteceria se não tivesse o poder de
optar livremente. Somos responsáveis
perante Deus por todas as ações que
praticamos livremente. Não são
possíveis aqui os anonimatos; o
homem encontra-se diante do seu
Senhor, e depende da sua vontade
resolver-se a viver como amigo ou
como inimigo. Assim começa o
caminho da luta interior, que é tarefa
para toda a vida, porque, enquanto
durar a nossa passagem pela terra,
ninguém terá alcançado a plenitude
da sua liberdade.

A nossa fé cristã, além disso, leva-nos
a assegurar a todos um clima de
liberdade, começando por afastar
qualquer tipo de enganosas coações
na apresentação da fé. Se somos
levados à força para Cristo, cremos
sem querer; usa-se então de violência,
não de liberdade. Sem o querer, pode



uma pessoa entrar na Igreja; sem o
querer, pode aproximar-se do altar;
pode, sem o querer, receber o
Sacramento. Mas só pode crer quem
quer. É evidente que, tendo-se
chegado ao uso da razão, é
necessária a liberdade pessoal para
entrar na Igreja e para corresponder
aos contínuos chamados que o
Senhor nos dirige.

Na parábola dos convidados ao
banquete, o pai de família, depois de
saber que alguns dos que deviam
comparecer à festa se desculparam
com razões sem razão, ordena ao
criado: Vai pelos caminhos e cercados
e força a vir - compelle intrare - os
que encontrares. Isto não é coação?
Não é usar de violência contra a
legítima liberdade de cada
consciência?

Se meditarmos o Evangelho e
ponderarmos os ensinamentos de
Jesus, não confundiremos essas



ordens com a coação. Vejamos de
que modo Cristo insinua sempre: Se
queres ser perfeito..., se alguém quiser
vir após mim... Esse compelle intrare -
obriga-os a entrar - não significa
violência física ou moral; reflete o
ímpeto do exemplo cristão, que por
sua vez manifesta na sua atuação a
força de Deus:Vede como o Pai atrai:
deleita ensinando, não impondo a
necessidade. É assim que atrai para si.

Quando se respira esse ambiente de
liberdade, compreende-se
claramente que entregar-se ao mal
não é uma libertação, mas uma
escravidão. Aquele que peca contra
Deus conserva o livre arbítrio quanto
à liberdade de coação, mas perdeu-o
quanto à liberdade de culpa. Revela
talvez que se comportou de acordo
com as suas preferências, mas não
conseguirá pronunciar a voz da
verdadeira liberdade, porque se fez
escravo daquilo por que se decidiu, e



decidiu-se pelo pior, pela ausência de
Deus, e nisso não há liberdade.

Repito-vos: não aceito outra
escravidão que não a do Amor de
Deus. E isto porque, como já vos
disse em outras ocasiões, a religião é
a maior rebelião do homem que não
tolera viver como um animal, que
não se conforma - não sossega - se
não conhece o Criador, se não
procura a sua intimidade. Eu vos
quero rebeldes, livres de todos os
laços, porque vos quero - Cristo nos
quer - filhos de Deus. Escravidão ou
filiação divina: eis o dilema da nossa
vida. Ou filhos de Deus ou escravos
da soberba, da sensualidade, desse
egoísmo angustiante em que tantas
almas parecem debater-se.

O Amor de Deus marca o caminho da
verdade, da justiça e do bem. Quando
nos decidimos a responder ao
Senhor: a minha liberdade para ti,
ficamos livres de todas as cadeias



que nos haviam atado a coisas sem
importância, a preocupações
ridículas, a ambições mesquinhas. E
a liberdade - tesouro incalculável,
pérola maravilhosa que seria triste
lançar aos animais - emprega-se
inteira em aprender a fazer o bem.

Esta é a liberdade gloriosa dos filhos
de Deus. Os cristãos que na sua
conduta se revelassem encolhidos de
medo - coibidos ou invejosos -
perante a libertinagem dos que não
acolheram a Palavra de Deus,
demonstrariam ter um conceito
miserável da nossa fé. Se
cumprirmos de verdade a Lei de
Cristo - se nos esforçarmos por
cumpri-la, porque nem sempre o
conseguiremos -, descobrir-nos-emos
dotados dessa maravilhosa galhardia
de espírito que não precisa de ir
buscar em outro lugar o sentido da
mais plena dignidade humana.



A nossa fé não é um peso nem uma
limitação. Que pobre idéia da
verdade cristã manifestaria quem
raciocinasse assim! Ao decidirmo-nos
por Deus, não perdemos nada,
ganhamos tudo: quem à custa da sua
alma conservar a sua vida, perdê-la-á;
e quem perder a sua vida por amor de
mim, voltará a encontrá-la.

Tiramos a carta que ganha, o
primeiro prêmio. Quando alguma
coisa nos impedir de compreendê-lo
com clareza, examinemos o interior
da nossa alma. Talvez exista pouca
fé, pouca relação pessoal com Deus,
pouca vida de oração. Temos de
pedir ao Senhor - através da sua Mãe
e Mãe nossa - que nos aumente o seu
Amor, que nos permita experimentar
a doçura da sua presença. Porque só
quando se ama é que se chega à
liberdade mais plena: a de não
querer abandonar nunca, por toda a
eternidade, o objeto dos nossos
amores.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-liberdade-
dom-de-deus/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-liberdade-dom-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-liberdade-dom-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-liberdade-dom-de-deus/

	A liberdade, dom de Deus

