
opusdei.org

A liberdade, a
política e o Opus Dei

Apresentam-se trechos do livro
O Fundador do Opus Dei (III),
de A. Vázquez de Prada, em que
fica patente a atuação de São
Josemaria em temas políticos,
perante calúnias e informações
falsas acerca do Opus Dei.

18/10/2022

As dificuldades com que a Obra
deparou na década de 60 não
provieram apenas da oposição de
determinada pessoa, ou de um grupo
específico. O Fundador deparou com



todo o tipo de resistências, como é
frequente acontecer às instituições
de projeção histórica. Alguns deles já
ficaram esboçados no que se disse
acerca da turbulência suscitada pelo
Concílio. Outros, pelo contrário,
surgiram por fortes pressões no
campo político. De tal maneira que o
Fundador foi forçado a estar atento
às novas intrigas, feitas de rumores e
de falsidades, que de vez em quando
se urdiam em torno da Obra. Estas
campanhas difamatórias, que
tiveram origem em Espanha,
difundiram-se rapidamente para
outros países. Mas o Fundador estava
tão habituado a elas que, mais do que
roubarem-lhe a paz, as contradições
roubavam-lhe tempo, sem, no
entanto lhe tirarem a alegria. Por
trás dos ataques à Obra, costumava
ver a mão de Deus, que utilizava os
acontecimentos como meio de
acrisolamento espiritual. Por isso, no
meio de uma dessas campanhas,
escrevia calmamente aos seus filhos: 



Nunca deixamos de ver a
intervenção da Providência Divina
quando se sucedem
periodicamente, com uma
frequência que permite entrever a
mão pouco limpa de alguns santos
varões e respectivos corifeus, essas
vagas de lama...

Bendigo a Deus: porque, quando o
Nilo transbordava, voltava pouco
depois ao seu curso – tudo volta
vitoriosamente ao seu curso – e os
campos inundados ficavam secos e
cheios de fecundidade[1].

O seu empenho não era uma luta
sem tréguas contra os que o
insultavam. Era uma luta de amor e
sementeira de paz e de alegria.
Nesses inevitáveis choques, nessas
campanhas denigratórias, não
faltavam por vezes a paixão, o
partidarismo ou a má fé. Nesses
casos, o conselho do Fundador era: 
compreender que não nos



compreendam[2]. Atitude liberal e
generosa, pronta a desculpar erros e
a revestir-se dos sentimentos de
Cristo, quer na relação com os nossos
irmãos, quer na relação com os
inimigos da Igreja, que pretendem
encerrar os cristãos de novo nas
catacumbas:

Vejamos as coisas como elas são,
explicava o Fundador: é lógico que
os inimigos de Deus e da sua Igreja
não gostem de nós. E também é
lógico que, apesar de tudo, nós
gostemos deles: caritas mea cum
omnibus vobis in Christo Iesu![3]

Umas vezes oralmente, outras por
escrito, o Fundador não se cansava
de falar de liberdade aos seus filhos.
E por que motivo lhes falava tanto de
liberdade? Não seria por causa do
ambiente rarefeito que se respirava
em Espanha, depois de tantos anos
de governo autoritário? Mas as
insistências de Mons. Escrivá não



contemplavam exclusivamente o
cenário de atualidade deste ou
daquele país. A sua doutrina tinha
profundidade fundacional; daí que
repisasse, uma vez e outra, o tema:

Não me cansarei de repetir, meus
filhos, dizia em 1954, que uma das
mais evidentes características do
espírito do Opus Dei é o seu amor à
liberdade e à compreensão: no
campo humano, quero deixar-vos
como herança o amor à liberdade e
o bom humor[4].

Erguia bem alto a bandeira da
liberdade. Agradecia a Deus, de todo
o coração, ter-lhe permitido viver a
grande aventura da liberdade[5].
Ensinava essa liberdade aos seus
filhos logo que chegavam à Obra.

A sua vida foi uma luta contínua pela
liberdade de espírito, porque só essa
liberdade pessoal faz com que o
homem seja capaz de merecer ou
de ofender, de perdoar ou de



guardar ressentimentos, de odiar
ou de amar[6]. Por outro lado, esse 
dom precioso da liberdade que o
Fundador exaltou tantas vezes era de
tal maneira necessário, que onde não
existia liberdade os apostolados do
Opus Dei asfixiavam. É que a
liberdade e a consequente
responsabilidade são como que a
marca de contraste da atividade
laical, também no apostolado[7].

A liberdade, característica
essencial do espírito do Opus Dei,
estava implícita desde 1928 naquilo
que seria a forma de vida e o
apostolado dos seus membros.

É frequente, mesmo entre católicos
que parecem responsáveis e
piedosos, o erro de pensarem que
só são obrigados a cumprir os seus
deveres familiares e religiosos, e
mal querem ouvir falar de deveres
cívicos. Não se trata de egoísmo: é



simplesmente falta de
formação[8].

Por outro lado, como contrapartida
dos deveres próprios dos cidadãos, o
Fundador defendia energicamente o
direito dos católicos de intervir
ativamente na vida pública. E
advertia aqueles que se dedicavam
especificamente à militância em
partidos políticos, a tarefas de
administração ou de governo, de que
o faziam a título pessoal, insistindo
muito nisso. Este princípio tinha
ficado estabelecido desde os
começos. Assim, por exemplo,
Josemaria Escrivá deixou escrito em
1932 que, em política, cada membro
da Obra era pessoalmente livre, e,
por conseguinte o único responsável
pela sua atuação: Os Diretores da
Obra nunca poderão impor
critérios políticos ou profissionais
– numa palavra, temporais – aos
seus irmãos[9], declarava
energicamente.



E dirigia as seguintes palavras
àqueles que tinham escolhido a
política como vocação profissional:

Como todos os restantes membros
da Obra nas suas ocupações
temporais, ao agir neste campo,
não vos fareis valer da vossa
condição de católicos ou de
membros do Opus Dei, não vos
servireis da Igreja nem da Obra:
porque sabeis que não podeis
misturar nem a Igreja de Deus,
nem a Obra, em coisas
contingentes [...].

Aqueles que virem que têm
vocação para a política trabalhem
sem medo, considerando que, se
não o fizerem, pecarão por
omissão. Trabalhem com
seriedade profissional, atendo-se
às exigências técnicas desse vosso
trabalho: tendo como objetivo o
serviço cristão a todas as pessoas
do vosso país, e pensando na



concórdia entre todas as
nações[10].

O Opus Dei ficava, pois, à margem da
política: Liberdade, meus filhos.
Não espereis nunca que a Obra vos
dê orientações temporais[11].

* * *

O direito de opção e de atuação
política de que devem gozar todos os
cidadãos nem sempre foi respeitado,
como sucedia na Espanha de então.
O regime de Franco tivera origem na
guerra civil espanhola (1936-1939), e
assentava numa posição que
justificava um poder autoritário e
pessoal. Quando, em 1957, Franco
procedeu a uma renovação do
governo[12], remodelou a
representação das forças políticas
integradas no Movimento Nacional:
falangistas, tradicionalistas, carlistas,
democratas cristãos franquistas,
monárquicos dinásticos e, tal como
desde o seu primeiro governo,



pessoas que lhe mereciam confiança
pelos seus conhecimentos
profissionais, por serem quadros
superiores da administração
pública[13]. O motivo da mudança
foi a análise e o impulso de reformas
sociais, políticas, administrativas e
econômicas de que, na opinião de
Franco, a nação estava a precisar. O
novo gabinete era simultaneamente
o reflexo das ideias básicas de
unidade nacional, política e social,
que configuravam o pensamento do
Chefe de Estado e que, por sua vez,
impediam o pluralismo político e
social[14].

Um dos objetivos do novo governo
era a integração da economia
espanhola no mundo ocidental. As
consultas ao Fundo Monetário
Internacional e à OCDE
demonstravam a necessidade de um
plano de estabilização e de medidas
liberalizadoras próprias de uma
economia de mercado. Essa operação



econômica foi entregue aos Ministros
das Finanças, Mariano Navarro
Rubio, e do Comércio, Alberto
Ullastres, e contava com o consenso
da maioria dos agentes econômicos.
O Plano de Estabilização foi
aprovado em Julho de 1959. Dois
anos depois, iniciavam-se os estudos
que conduziram aos Planos de
Desenvolvimento, com a
consequente expansão da economia.

A presença de membros do Opus Dei
no governo de Espanha – Navarro
Rubio e Ullastres – suscitou
comentários de diversa índole nos
ambientes políticos e sociais. Alguns
sectores do Movimento Nacional
qualificaram-nos, em tom
depreciativo, como tecnocratas[15],
designação por meio da qual
pretendiam referir, de modo críptico,
a sua pertença ao Opus Dei,
desqualificando-os politicamente.
Convém esclarecer antes de mais
que, se foram ministros, foi por



vontade expressa de Franco, que
concentrava todos os poderes do
Estado. E também, evidentemente,
pela sua livre aceitação da
nomeação. A pertença ao Opus Dei
não condicionou a sua decisão no
aspecto político, embora devesse
refletir-se, isso sim, no rigor
profissional e na sensibilidade moral
com que exerceram os seus cargos.
Tal como os seus colegas de governo,
também eles católicos[16],
procuravam tomar as suas decisões,
em matérias de cariz político e social,
de acordo com a sua consciência, e
sabiam perfeitamente que a sua
atuação política devia refletir a fé
que professavam[17].

Contam várias testemunhas que, ao
saber da nomeação de Alberto
Ullastres como ministro, um Cardeal
se terá sentido obrigado a felicitar o
Fundador por tão afortunada
circunstância. Nem teve tempo de
começar. Mons. Escrivá



interrompeu-o em tom decidido: A
mim é-me diferente, disse; pouco
me importa; tanto me faz que seja
ministro ou varredor de ruas, a
única coisa que me interessa é que
se santifique no seu trabalho[18].

O êxito do Plano de Estabilização
configurou as condições que
tornavam possíveis os Planos de
Desenvolvimento[19]. Ao mesmo
tempo, e ao longo de todo o ano de
1962, correram rumores de
mudanças no executivo, pela
necessidade de dar resposta aos
desafios provenientes de uma
sociedade cada vez mais consciente
dos seus direitos políticos e
sociais[20].

Durante a crise de governo[21],
chegaram aos ouvidos do Fundador
notícias das quais se deduzia que
alguns sectores da vida política
espanhola consideravam a Obra um
grupo político. Em face de esses



rumores, a Secretaria-Geral do Opus
Dei emitiu um comunicado, do qual
constavam as seguintes declarações:
“Os sócios do Opus Dei são
libérrimos, no seu pensamento e na
sua atuação política, à semelhança de
qualquer outro cidadão católico.
Cabem dentro da Associação, e de
fato existem, pessoas com ideias
políticas diferentes, e mesmo
opostas, sem que o Opus Dei tenha
nada a ver, seja de que maneira for,
com os méritos ou deméritos da
gestão pessoal dos seus sócios. Fique
claro, pois, que o Opus Dei não está
ligado a qualquer pessoa, a qualquer
regime, a qualquer ideia
política”[22].

O Fundador recebia muitas visitas,
quer de autoridades civis, quer de
autoridades eclesiásticas. Todos
tinham perguntas a fazer-lhe. Por
que não assumia o Opus Dei uma
atitude política definida, para as
pessoas saberem a que deviam ater-



se? Por que não dava orientações aos
seus filhos nesse campo? E o
Fundador não se cansava de repetir
que a atuação política – com a
intensidade que considerem
oportuna – dos membros do Opus
Dei é levada a cabo de forma
libérrima, e, portanto com
responsabilidade pessoal, de
acordo com os ditames da sua
consciência de cidadãos cristãos,
sem se tolerar que impliquem seja
quem for nas decisões que cada um
soube legitimamente tomar[23].

Recebia pressões de diferentes
instâncias, que insistiam para que
obrigasse os membros do Opus Dei a
retirar-se do governo. Respondia-lhes
que não estava em suas mãos limitar
ou coagir a liberdade de nenhum
filho seu. Quanto a pronunciar-se
com autoridade sobre um regime
político do ponto de vista doutrinal,
não era a ele que competia fazê-lo,
mas à Santa Sé ou aos Bispos do



respectivo país[24]. Ordenar aos seus
filhos que se retirassem desse
governo, ou de qualquer outro não
recusado pelas autoridades
eclesiásticas, teria sido uma traição
ao espírito do Opus Dei.

Na década de 60, na sequência de
uma forte campanha desencadeada
em diversos países contra a Obra, um
dos Diretores da Comissão Regional
de Espanha recorda-se de tê-lo
ouvido dizer esta frase,
aparentemente tão simples, mas por
trás da qual se esconde um rol
interminável de apoquentações: meu
filho, tirar-me-iam de cima muitos
problemas se esses teus irmãos
não fossem ministros, mas se eu
insinuasse tal coisa não respeitaria
a sua liberdade e destruiria a
Obra[25].

***

Nem a sua ausência de Espanha nem
os seus silêncios em Roma



acalmaram determinados sectores,
que se exasperavam sem qualquer
motivo. O modo injusto como era
tratado o Fundador da Obra, e as
calúnias que sobre ele publicavam
determinados jornais, não lhe
tiravam a paz nem o incomodavam
grandemente. Mas chegou um
momento em que os ataques à Obra
se transformaram em ataques à
Igreja; para sair em sua defesa, o
Fundador alterou a sua velha tática
de suportar as injúrias em silêncio.
Foi nos primeiros meses de 1964,
uma altura em que se desencadeou
na Holanda uma duríssima
campanha contra o Opus Dei, que
teve repercussões internacionais. O
motivo foi o fato de a Princesa Irene,
uma das filhas da Rainha da
Holanda, se ter convertido ao
catolicismo, e de o instrumento de
que Deus se servia para a sua
conversão ter sido um sacerdote do
Opus Dei.



Para afogar as tristezas e os receios
dos seus filhos da Holanda, o Padre
escreveu-lhes repetindo o programa
que tão bons resultados tinha dado
na sua vida:

Quando o Senhor permite que
esses grupos de fanáticos 
desabafem, dizendo tantas coisas
caluniosas, é sinal de que vós e eu
temos de saber calar, rezar,
trabalhar, sorrir... e esperar. Não
deem importância a essas
insensatezes: amem deveras todas
as almas. Caritas mea cum
omnibus vobis in Christo Iesu![26]

A carta que, a 27 de Março de 1964, o
Fundador escrevia a D. Jan van
Dodewaard, Bispo de Haarlem, para
felicitá-lo pela Páscoa, dá uma ideia
da gravidade e vileza da campanha:

Continuam a chegar-me
publicações dessa querida Nação,
onde nos enchem de injúrias, de
falsas interpretações e de calúnias,



tão descomunais que, apesar de
ser quase um velho sacerdote,
nunca me teriam passado pela
cabeça, nem sequer de longe. Mas
não se preocupe, Eminência,
porque isto ainda me faz amar
mais a Holanda e todos os
holandeses[27].

***

O que se passou foi que, no seu
habitual programa de conduta nos
momentos de contradição (calar,
rezar, trabalhar e sorrir),
substituiu a recomendação de
silêncio pela proclamação da
verdade, assumindo a defesa da
honra de Deus, da sua Igreja e do
Romano Pontífice. E pô-la
imediatamente em prática.

Esta alteração de comportamento,
simultaneamente corajosa e
caritativa, corresponde ao firme
propósito do Fundador de não
tolerar infâmias contra Deus e contra



os seus servidores. As injúrias de que
era pessoalmente alvo eram
diferentes, e estava disposto a
continuar a suportá-las como até
então.

***

Devem estar sempre alerta,
avisava-os: vigilate et orate!,
sempre serenos, com a alegria, a
paz e a valentia de quem está no
caminho certo. Não podemos
calar-nos, porque esta nossa Mãe é
e será – mesmo que passem os anos
– menor de idade: e precisa de que
os seus filhos a defendam 
veritatem facientes in caritate:
escrevi ao Santo Padre três vezes, e
hoje uma quarta, porque temos de
sacudir o lodo de cima. Tenho de
dizer que o Papa tem um grande
afeto, e o demonstra[28].

Uma semana mais tarde, repetia-lhes
aquilo que tinha dito:



Agora, não podem esquecer-se do
conselho evangélico: vigilate et
orate! Não podemos continuar a
tolerar a calúnia, nem a insinuação
venenosa: e, em cada cem casos, os
cem têm origem nessa minha
Espanha queridíssima. Basta![29]

Tinha-se comprometido a não
guardar silêncio quando isso afetasse
a Igreja ou a Obra. Em várias
ocasiões, teve de pegar na caneta,
uma vez que chegavam a Roma
salpicos de certas campanhas da
imprensa francesa e espanhola, que
desvirtuavam a natureza espiritual
do Opus Dei e negavam a sua
dimensão universal[30]. Nessas
alturas, expunha ao Papa a realidade
objetiva dos fatos, a falsidade das
acusações e a origem dos ataques.
Como era natural, embora não lhe
tirassem a paz interior, esses
desagradáveis acontecimentos
sempre o afetavam. Contemplados de



cima, eram uma série de baixezas,
pequenas e rasteiras:

Tive pena ao ler aquela
mordacidade obscena, que me
enviaram anonimamente de
Espanha. É inevitável que o
demônio não esteja contente: o que
convém aos cordeiros não convém
aos lobos. Queimei o papelucho.
Estejam descansados, porque o
vosso trabalho e o dos vossos
irmãos – o Opus Dei – chega ao céu
em odor de suavidade[31].

Como fazer frente à maledicência
difundida pelos inimigos de Deus e
da sua Igreja? O Fundador pensou
numa maneira: conceder entrevistas
a correspondentes de vários países e
de vários jornais. A primeira foi
concedida ao correspondente de Le
Figaro e foi publicada em Maio de
1966[32]. O procedimento era
simples: consistia em dizer a verdade
de forma clara, repetindo



incansavelmente que todos os
membros do Opus Dei atuam com
total liberdade pessoal, sem que a
diversidade de atuação e de opinião
constitua um problema para a Obra,
porque a diversidade que existe e
existirá sempre entre os membros
do Opus Dei é, pelo contrário, uma
manifestação de bom espírito, de
vida honesta, de respeito pelas
opiniões legítimas de cada um[33].

O Fundador era verdadeiramente
“um romântico”, que lutava pela
liberdade sem se envolver na
política[34]. Porque, embora a
política seja a arte da governação,
com muitas possibilidades e
inspirações muito variadas, não
podemos esquecer-nos de que é
também a porta de acesso ao poder.
Para Mons. Escrivá, o respeito pela
liberdade humana era a melhor
garantia da unidade interna da Obra;
enquanto que a ambição de poder
conduziria diretamente à sua



desintegração. Tal é a situação
comum dos homens: uma perene
tentação de impor a própria vontade
aos seus concidadãos. Era nessas
razões, para além das sobrenaturais,
que o Fundador se apoiava para
afirmar que um Opus Dei envolvido
em política é um fantasma que não
existiu, que não existe e que nunca
poderá existir: se se desse esse
caso impossível, a Obra dissolver-
se-ia imediatamente[35].

[1] Carta a Florencio Sánchez Bella,
em EF-640229-2.

[2] Cf. Vicente Mortes Alfonso, Sum.
7234.

[3] Carta aos seus filhos de Espanha,
em EF-651002-1. Sobre esta santa
tolerância e compreensão, uma das
testemunhas do processo sobre a
vida e as virtudes do Fundador do



Opus Dei refere um episódio curioso:
em certa ocasião, uma visita disse-
lhe: - Padre, sou judeu. Mons. Escrivá
respondeu-lhe: - E então? – E também
sou maçon. – Mas também és filho de
Deus, não és? - E deu-lhe um abraço
(Fernando Valenciano Polack, Sum.
7097).

Perante as críticas caluniosas de
fontes marxistas contra o Opus Dei, o
Fundador comentava: É lógico que os
comunistas falem mal do Opus Dei,
mas não é lógico, nem será nunca,
que os membros do Opus Dei falem
mal dos comunistas; sobre o
comunismo, não temos outro
remédio senão dizer a verdade: que é
um cúmulo de heresias e que reduz o
homem a pura matéria, sem ter em
conta os direitos mais elementares
da pessoa humana (Javier
Echevarría, Sum. 2264).

[4] Carta 31-V-1954, n. 22.

[5] Carta 9-XII-1949, n. 61.



[6] Carta 30-IV-1946, n. 1.

[7] Carta 12-XII-1952, n. 37.

[8] Carta 9-I-1932, n. 46. O Fundador
queria que, logo nos catecismos de
doutrina cristã destinados às
crianças, se expusessem os princípios
que devem reger a vida cívica de
todos os cristãos, em que não se
podem fazer concessões quando se
atua, de um modo ou de outro, na
vida pública; e que, ao mesmo tempo,
se afirmasse o dever de agir, de não
se abster, de prestar a própria
colaboração para servir com
lealdade, e com liberdade pessoal, o
bem comum (ibidem, n. 45).

Em resposta àqueles que pretendiam
encerrar a religião no fundo privado
das consciências, lê-se em Sulco, n.
301: Não é verdade que haja oposição
entre ser bom católico e servir
fielmente a sociedade civil. Como
não há razão para que a Igreja e o
Estado choquem no exercício



legítimo das respectivas autoridades,
em cumprimento da missão que
Deus lhes confiou.

Mentem (isso mesmo: mentem!) os
que afirmam o contrário. São os
mesmos que, em aras de uma falsa
liberdade, quereriam “amavelmente”
que os católicos voltassem às
catacumbas.

[9] Carta 9-I-1932, n. 50.

[10] Carta 9-I-1959, n. 51.

[11] Ibidem, n. 36. A atuação política
de um membro do Opus Dei, Rafael
Calvo Serer, que se inseria no quadro
da atuação dos monárquicos
partidários de D. Juan de Borbón,
levou-o a publicar, em 1953, na
revista francesa Écrits de Paris, um
artigo em que fazia uma crítica
severa, com base nos princípios do
próprio regime franquista, à atuação
do governo espanhol em 1951. Como
consequência, foi destituído do seu



cargo no Conselho Superior de
Investigação Científica. O Fundador
sempre defendeu a liberdade política
desse seu filho, como de todos os
seus filhos; mas, quando soube que
este membro da Obra tinha sido
injuriado, que tinham dito que se
tratava de “uma pessoa sem família”,
avançou em sua defesa. Foi a Madrid,
solicitou imediatamente uma
entrevista a Franco, e fez-lhe saber
que não estava disposto a tolerar que
dissessem de um filho seu que não
tinha família, porque tinha: uma
família sobrenatural, a Obra; e um
Pai, a ele (cf. Álvaro del Portillo, Sum.
650; e Javier Echevarría, Sum. 2245).

[12] As anteriores mudanças
governamentais com alguma
relevância realizaram-se em
Setembro de 1942, Julho de 1945 e
Julho de 1951.

[13] O governo de 1957 tinha a
seguinte constituição: Subsecretário



da Presidência: Luis Carrero Blanco,
militar, plenamente identificado com
as ideias de Franco; Negócios
Estrangeiros: Fernando María de
Castiella y Maíz, democrata-cristão
franquista; Interior: Camilo Alonso
Vega, militar, franquista e
monárquico; Justiça: Antonio
Iturmendi Bañales, tradicionalista
carlista; Exército: Antonio Barroso y
Sánchez-Guerra, militar e
monárquico; Aviação: José Rodríguez
y Díaz de Lecea, militar; Marinha:
Felipe José Abárzuza Oliva, militar;
Finanças: Mariano Navarro Rubio,
Membro do Conselho de Estado;
Indústria: Joaquín Planell Riera,
militar e engenheiro industrial;
Comércio: Alberto Ullastres Calvo,
Catedrático de Economia; Obras
Públicas: Jorge Vigón Suerodíaz,
militar e monárquico dinástico;
Agricultura: Cirilo Cánovas García,
Engenheiro Agrônomo; Trabalho:
Fermín Sanz-Orrio e Sanz, falangista;
Habitação: José Luis Arrese y Magra,



falangista; Educação: Jesús Rubio
García-Mina, falangista; Informação
e Turismo: Gabriel Arias-Salgado y
de Cubas, franquista; Secretário
Geral do Movimento: José Solís Ruiz,
falangista; sem pasta: Pedro Gual
Villalbí, economista.

[14] Cf. a Declaração programática do
novo governo, 27-II-1957, em ABC, 
YA, Arriba, etc., de 28-II-1957.

[15] A este respeito, afirmou Alberto
Ullastres anos depois: “Éramos
funcionários públicos e tinham uma
certa razão em chamar-nos assim.
Tínhamos sido chamados porque os
políticos não entendiam de
economia, que era então uma ciência
praticamente nova em Espanha, e
chamaram-nos a nós, os técnicos;
concretamente a mim, que me
considerava, e ainda me considero,
um técnico. Isso incomodou bastante
alguns políticos” (citado por



Laureano López Rodó, Memorias,
tomo I, Madrid, 1990, p. 91).

[16] Alguns ministros eram membros
de Associações de fiéis, e deve dizer-
se que não representavam as
referidas associações no governo.

[17] Convém recordar que a
hierarquia da Igreja em Espanha
nunca se pronunciou contra a
participação dos católicos nas
instituições políticas do regime de
Franco.

[18] Julián Herranz Casado, Sum.
3905.

[19] A Comissão do Plano de
Desenvolvimento foi criada a 26 de
Janeiro de 1962, entre outros motivos
por sugestão do Banco Mundial e da
OCDE. Laureano López Rodó foi
nomeado Comissário do Plano de
Desenvolvimento. O Comissariado
dependia institucionalmente da
Presidência do Governo, apesar da



oposição de Navarro Rubio, que
desejava que ele dependesse do
Ministério das Finanças. Não tendo
conseguido fazer vingar a sua
posição, Navarro Rubio pediu a
demissão, que Franco não aceitou.
Cf. testemunho de Mariano Navarro
Rubio, em Enrique Baón (org), 
Franco visto por sus ministros,
Barcelona, 1981, p. 90.

[20] Para ter uma ideia da evolução
da sociedade espanhola e dos
problemas com que se confrontava,
convém recordar alguns
acontecimentos significativos, que
tiveram lugar ao longo do ano de
1962: graves problemas laborais e
sindicais, especialmente agudos em
Vizcaya, nas Astúrias e em
Barcelona; consciência de crise no
sindicato universitário único;
primeiro encontro da oposição,
interna e externa, durante o
Congresso do Movimento Europeu,
celebrado em Munique, no mês de



Junho; solicitação do governo
espanhol de integração no Mercado
Comum; intensificação das
dissensões no interior das
organizações operárias católicas...
Por outro lado, em Maio, o Príncipe
Juan Carlos de Borbón contraiu
matrimônio, consolidando-se a opção
do chefe de estado pelo Príncipe; na
vida da Igreja, deu-se a abertura do
Concílio Vaticano II, que tantas
repercussões teria na vida de
Espanha.

[21] Há historiadores que
consideram que uma das alterações
mais significativas do governo de
1962 foi a entrada de Manuel Fraga
Iribarne para Ministro da
Informação e do Turismo. Fraga
tinha-se proposto, como objetivo
importante do seu trabalho
ministerial, a promulgação de uma
Lei de Imprensa que garantisse
maior liberdade de informação.
Entre os novos ministros, contava-se



Gregorio López Bravo, um
engenheiro naval que desde 1960
desempenhava o cargo de Diretor
Geral do Instituto Espanhol de
Moeda Estrangeira. López Bravo era
membro Supernumerário do Opus
Dei.

[22] Comunicado da Secretaria Geral
do Opus Dei, Roma, 17-VI-1962. Para
se entender um pouco melhor a
origem destas apreciações
equivocadas sobre a Obra, convém
ter presente que, não havendo na
Espanha de então liberdade de
associação política, ou canais para a
expressão do pluralismo, certas
manifestações religiosas, culturais e
sociais que, pela sua natureza
própria, são alheias ao campo da luta
política, podiam adquirir matizes
políticos. Por outro lado, as pessoas
que faziam estas apreciações, não
tinham presente no seu horizonte
mental que o Opus Dei é, por
natureza – e na altura começava já a



sê-lo de fato -, uma realidade
universal. Talvez por isso,
conferiram uma categoria universal
àquilo que não passava de
circunstâncias contingentes e
conjunturais de um país concreto, no
caso, a Espanha.

[23] Carta 7-X-1950, n. 36. Vicente
Mortes Alfonso, uma das
testemunhas deste processo, era
membro supernumerário do Opus
Dei. A partir de Abril de 1957,
desempenhou altos cargos políticos;
e, de Outubro de 1969 a Junho de
1973, foi Ministro da Habitação. Eis o
seu testemunho sobre este ponto:
“Em várias ocasiões, expus-lhe a
minha dor pela incompreensão, e
mesmo pelas calúnias, que
determinadas pessoas e grupos
políticos de Espanha lançavam a
respeito do Opus Dei e da política.
Sempre me respondeu que devia
praticar a caridade, afogar o mal em
abundância de bem, dar lebre por



gato e compreender que não nos
compreendessem. Não obstante isto,
salientava que eu tinha obrigação,
pelo bom nome da Igreja e da Obra,
de esclarecer a verdade com a
fortaleza necessária, evitando
ofender as pessoas e procurando,
isso sim, apontar os erros. E sempre
o disse em tom cordial e
descontraído. Recomendava-me
sempre que ouvisse os outros, que os
deixasse expressar as suas opiniões
com toda a liberdade e que, ao expor
as minhas, partisse da ideia de que os
únicos dogmas são os que foram
definidos pela Igreja e que, portanto,
em política quase tudo é
discutível” (Sum. 7234).

[24] Javier Echevarría, Sum. 2247.

[25] César Ortiz-Echagüe Rubio, Sum.
6845. Cf. igualmente Entrevistas a
Jacques Guillemé-Brûlon, de 16-
V-1966, e a Tad Szulc, de 7-X-1966, em



Questões atuais do cristianismo, nn.
38 e 48.

[26] Carta aos seus filhos da Holanda,
em EF-640320-2. Dois meses mais
tarde, escrevia-lhes, com solenidade
sobrenatural:

Queridos filhos: que Jesus me guarde
a todos sempre in laetitia!

Espero – sei – que teremos muitas
coisas e muito boas nessa estupenda
terra das tulipas. Comam, durmam,
divirtam-se com tudo, porque não há
motivos para outra coisa (Carta, em
EF-640519-1).

[27] Carta, em EF-640327-1.

[28] Carta aos seus filhos de Espanha,
em EF-651002-1.

[29] Carta a Florencio Sánchez Bella,
em EF-651009-2. Acerca da origem
dos erros sobre o Opus Dei, dizia o
Fundador em 1971: É em Espanha, e



só em Espanha, que têm origem, pela
zelotipia religiosa de alguns, pela
paixão política de outros – muito
poucos – e pela superficialidade
daqueles que repetem aquilo que
ouvem, porque se divertem com isso
(A.B.C., Madrid, 24-III-1971;
entrevista ao correspondente Julián
Cortés Cavanillas).

[30] Sobre as falsas notícias
difundidas pelo jornal Le Monde, cf.
Cartas a Mons. Angelo Dell’Acqua,
em EF-641112-1; em EF-650919-1; em
EF-650921-1; e pelo jornal La Croix,
artigos de 26-IV-1966 e dias
sucessivos, cf. Carta, em EF-660511-1;
e também sobre a campanha
organizada por Le Nouvel
Observateur e le Canard Enchainé, cf.
Carta, em EF-660611-1.

[31] Carta a Richard Stork,
Conselheiro do Opus Dei no Reino
Unido, em EF-661121-3.



[32] Jacques Guillemé-Brûlon, o
correspondente de Le Figaro,
preparou a publicação da entrevista.
Essa e outras entrevistas sobre temas
de atualidade (correntes e
movimentos pós-conciliares,
organizações religiosas, apostolados
do Opus Dei, etc.), feitas em 1967 e
1968, foram compiladas num livro
intitulado Questões atuais do
cristianismo. O artigo de Le Figaro
tem como título “O apostolado do
Opus Dei nos cinco continentes” (cf.
nn. 34 ss.).

[33] Ibidem, n. 34.

[34] Cf. Carta a D. Juan de Borbón y
Battenberg, em EF-661121-1.

[35] ABC (Madrid), 24-III-1966.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

https://opusdei.org/pt-br/article/a-liberdade-a-politica-e-o-opus-dei/


opusdei.org/pt-br/article/a-liberdade-a-
politica-e-o-opus-dei/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-liberdade-a-politica-e-o-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-liberdade-a-politica-e-o-opus-dei/

	A liberdade, a política e o Opus Dei

