
opusdei.org

A legítima
autonomia das
coisas temporais

Este estudo explica o
significado da autonomia das
realidades terrenas a partir da
Constituição Apostólica
“Gaudium et spes”, com
algumas sugestões para o
desenvolvimento desta
doutrina de acordo com o
magistério de São Joao Paulo II
e uma síntese dos ensinamentos
de São Josemaria sobre a
santificação no meio do mundo
e a relação entre a unidade de
vida e a autonomia das coisas
temporais.



31/05/2022

A legítima autonomia das coisas
temporais

1. O texto da “Gaudium et spes”

2. A doutrina de João Paulo II

3. Santificação do mundo e unidade
de vida no Beato Josemaria

https://romana.org/15/studio/la-legittima-autonomia-delle-realta-temporali/
https://romana.org/15/studio/la-legittima-autonomia-delle-realta-temporali/


1. O texto da “Gaudium et
spes”

Dentro do capítulo sobe a
atividade humana no mundo,
na Constituição Pastoral 
Gaudium et spes do Concílio
Vaticano II, encontramos um
item (n. 36) intitulado “A justa
autonomia das realidades
terrenas”. Esta formulação é
interessante, porque nela
palpita uma pergunta e uma
inquietação: como deve ser a
relação entre as coisas
terrenas e a realidade
sobrenatural? Existe talvez
uma autonomia que não seja
justa?

Este ponto do documento começa
indicando o temor, muito difundido,
da “união mais íntima da atividade



humana com a religião”, pois “veem
nela um perigo para a autonomia dos
homens, das sociedades e das
ciências”. Trata-se de um problema
real, que tem raízes históricas no
suposto antagonismo entre razão e
fé, ciência e religião, Igreja e
sociedade civil, condição de cidadão
e de cristão... Aqueles que participam
deste temor veem, sem dúvida, a
atividade humana totalmente isolada
– fechada em si – e a religião – com a
atividade sagrada correspondente –
separada da anterior, como duas
forças em luta mútua que procuram
que nenhuma delas ganhe terreno.
Ao introduzir este tema, o Concílio
toca – sem dizê-lo – a chaga do
laicismo, aberta e muito estendida na
sociedade atual, como dirá em outro
lugar no mesmo documento: “O
divórcio entre a fé e a vida diária
deve ser considerado como um dos
mais graves erros de nossa época”[1].



Ao propor o tema, o Concílio começa
falando em termos afirmativos: a
autonomia das coisas temporais é
uma exigência justa, legítima, “se por
autonomia das realidades temporais
entendemos que as coisas criadas e
as mesmas sociedades gozam de leis
e valores próprios, a serem
conhecidos, usados e ordenados
gradativamente pelo homem”[2].
Pelas palavras que se seguem,
entende-se que a legitimidade desta
autonomia não se baseia em fatores
sociológicos, nem em uma exigência
do mundo contemporâneo, mas tem
um fundamento ontológico:
fundamenta-se na própria realidade
da criação, e o Concílio não duvida
em afirmar que é “vontade do
Criador”.

É, pois, evidente que para
compreender retamente esta
autonomia, é preciso recorrer à
verdade da criação,com tudo o que
ela implica. O texto conciliar remete



efetivamente ao dogma da criação,
tal como foi declarado pelo Concílio
Vaticano I[3]. Argumenta a seguir em
termos metafísicos: “pela própria
condição da criação, todas as coisas
são dotadas de fundamento próprio,
verdade, bondade leis e ordem
específicas. O homem deve respeitar
tudo isto, reconhecendo os métodos
próprios de cada ciência e arte”[4]. O
texto latino é ainda mais preciso e
vale a pena refletir sobre cada um
dos termos:

- Firmitas, que designa o ser,
participado analogicamente, que é
próprio de cada coisa e lhe dá
consistência, mas que depende da
ação criadora e conservadora de
Deus; contingência, portanto, e ao
mesmo tempo solidez. Pode-se ver
aqui implicada também a unidade do
ente constituído, radicado em seu
ser.



- Veritas, que indica neste texto
verdade “ontológica”, como
expressão efetiva do projeto divino
no qual Deus conhece e quer que
exista.

- Bonitas, outro dos transcendentais
que expressa a bondade de todo o
criado, verdade revelada[5] e
declarada pelo Magistério[6].

- A própria consistência ontológica de
cada criatura tem uma dimensão
dinâmica: a causalidade própria,
dentro da ordem de todo o criado
(“propriis legibus ac ordine”) que se
fundamenta no ser e na natureza das
criaturas.

O homem, em sua atividade sobre as
outras coisas criadas, deve
reconhecer e respeitar a ordem
estabelecida por Deus, nos quatro
aspectos indicados antes:

- Conforme o ser das coisas, na
medida em que são dotadas de sua



própria firmitas, sabendo que não
tem domínio sobre o ser, já que não o
constituiu, assim como não é a causa
do ser que ele mesmo tem.

- Conforme a verdade das coisas,
respeitando a sua natureza, que não
foi ele que deu, assim como não é
autor da natureza humana. Isto é um
desafio para a honradez intelectual
no trabalho científico: investigar 
segundo a verdade com o método
adequado ao “quê” as coisas são,
fazer segundo a verdade – se nos
referimos à atividade
transformadora do homem no
mundo – e atuar segundo a verdade
na própria vida.

- Conforme a bondade das coisas, que
tem sua raiz na criação, que o
homem não deve perverter fazendo
mau uso delas e de si mesmo.

- Conforme com a ordem de fins
estabelecida por Deus que dirige todo
o criado rumo ao fim último.



Estes dois últimos aspectos contêm
um forte apelo à honestidade ética
do homem no uso das coisas criadas
e em sua própria conduta, quer
dizer, conforme a ordem e a lei
inscrita por Deus em todo o criado:
“lei divina, eterna, objetiva e
universal, pela qual Deus ordena,
dirige e governa o mundo universal e
os caminhos da comunidade humana
segundo desígnio da sua sabedoria e
do seu amor”, como diz o Concílio em
outro documento[7].

Se o homem proceder assim ao
realizar sua atividade no mundo, não
encontrará restrições por parte da fé,
porque se move dentro de um campo
deunidade: não pode haver oposição
entre a ação do homem sobre as
coisas temporais (que o Concílio
chama res profanae) e as realidade
da fé (res fidei), porque ambas as
ordens de realidades têm sua origem
num mesmo e único Deus[8].



O que acontece com uma pessoa que
não tem fé? É frequente a objeção
por parte dos partidários da solução
de continuidade entre as realidades
terrenas e a fé: parece-lhes que quem
se declara não crente não deve
respeitar os limites de origem
“sagrada”. Uma vez esclarecido que
não existe oposição entre as
realidades terenas e as da fé, o
Concílio vai ao encontro desta
objeção remetendo à ordem natural:
“Mais ainda, aquele que tenta
perscrutar com humildade e
perseverança os segredos das coisas,
ainda que disto não tome
consciência, é como que conduzido
pela mão de Deus, que sustenta todas
as coisas, fazendo que elas sejam o
que são”[9].

A expressão “com humildade e
perseverança” parece fazer
referência à constituição das coisas:
seu ser, verdade, bondade e ordem
(em suma, a lei eterna que o homem



de consciência reta percebe com
certeza como lei natural): humildade,
com atitude de aceitação da
realidade como ela vem “dada” e
esforço constante – perseverança –
até encontrar resposta diante dos
“segredos” das coisas.

A atividade humana que tiver essas
características conta com o auxílio de
Deus e de certa forma “toca” o seu
poder e sabedoria, mesmo sem que
haja um conhecimento explícito do
Criador por parte de quem realiza
esta tarefa. E isto por imperiosas
razões metafísicas, como afirma o
texto: é guiado por Deus em seu
trabalho, e, portanto, está se
encaminhando para a verdade,
porque Deus fundamenta a verdade
das coisas e as ordena para o fim
último. O texto latino expressa-o com
maior clareza: facit ut sint id quod
sunt.



O Concílio manifesta, com toda
sinceridade, que algumas vezes se
deram atitudes deploráveis entre os
próprios cristãos por não
entenderem bem e não respeitarem a
autonomia reta no trabalho
científico. Atitudes que, seguidas de
polêmicas “levaram muitos a julgar
que a fé e a ciência se opunham
entre si”. A referência em nota de
rodapé do texto conciliar é
precisamente o caso Galileu
Galilei[10], que às vezes é invocada
como precedente para rejeitar
orientações éticas do Magistério em
matéria científica que diz respeito à
fé ou à moral. O Concílio, acima de
polêmicas e discussões deixa claros
os princípios e adverte a todos –
também aos próprios cristãos – sobre
os perigos de não os respeitar.

A expressão “autonomia do
temporal” é compreendida, porém,
às vezes, em outro sentido, e não tem
o direito de ser levada em



consideração na atividade de
pesquisa e transformação do homem:
“se pelas palavras ‘autonomia das
realidades temporais’ se entende que
as coisas criadas não dependem de
Deus e o homem as pode usar sem
referência ao Criador, todo aquele
que admite Deus percebe o quanto
sejam falsas tais máximas. Na
verdade, sem o Criador, a criatura
esvai-se. Além disso, todos os crentes,
de qualquer religião, sempre
ouviram a voz de Deus na linguagem
da Criação. E pelo esquecimento de
Deus, a própria criatura torna-se
obscura”[11].

A ruptura – entre o mundo e Deus –
de que aqui se fala, nasce
evidentemente do interior do homem
e pode obedecer a diferentes atitudes
errôneas:

- A do ateísmo, que nega claramente
a existência de Deus.



- A do agnosticismo, que não vê um
acesso cognoscitivo para Deus e
prescinde dele.

- A do ateísmo prático que, absorvido
pelas coisas temporais não se
interessa pelo “problema de Deus”.

- E uma atitude secularista, laicista,
muito difundida, que, sem negar a
Deus nem prescindir dele, coloca-O
em um terreno fechado, de modo que
tudo o que diz respeito a religião é
considerado heterogêneo, e não deve
entrar em absoluto na atividade
temporal. Aqui não se trata sempre
de uma independência total e
absoluta de Deus como se não fosse o
Criador do universo, e sim de uma
independência prática, a nível da
atividade humana.

Destas atitudes nasce a suposta
oposição entre fé e ciência, religião e
sociedade, lei de Deus e lei civil..., e o
que é mais nefasto para o próprio
homem em sua atividade no mundo:



perde a luz de que necessitaria para
penetrar nos “segredos” da realidade
– já que “pelo esquecimento de Deus,
a própria criatura torna-se obscura”
– não consegue compreender o
universo porque não escuta “a voz de
Deus na linguagem da criação”,
interpreta mal e, em consequência,
“usa mal” as coisas criadas. E é então
que perde o domínio sobre as coisas
que por sua natureza são inferiores a
ele e também o senhorio sobre si
mesmo, experimenta – embora possa
não admiti-lo – e sente que a criação
se volta contra ele.

O desenvolvimento histórico e
cultural é querido por Deus, mas só
será reto com uma condição: que o
homem reconheça a Deus como
Criador e Senhor e dirija toda a sua
atividade à gloria de Deus, finalidade
do universo[12].

Se no nº. 36 o Concílio se expressa
em termos amplos – falando de todos



os que creem em Deus e daqueles
que o procuram mesmo sem sabê-lo
– analisa depois – à luz da Revelação
– a deformação da atividade humana
cuja causa é o pecado. Assim, o
progresso por um lado beneficia o
homem e, por outro, constitui para
ele uma grande tentação, pois
“perturbada a hierarquia de valores
e misturando-se o bem com o mal, os
indivíduos e os grupos olham
somente os próprios interesses e não
os dos outros. Por isso, o mundo já
não é um lugar de fraternidade
verdadeira, quando o aumentado
poder da humanidade ameaça
destruir o próprio gênero
humano”[13]. O texto faz
indiretamente referência à ruptura
que o pecado implica: o homem, ao
transgredir a ordem estabelecida por
Deus, não só se separa dele mas
perde sua própria unidade interna e
produz além disso uma ruptura com
relação às criaturas inferiores a ele, o
que dificulta o domínio sobre elas.



Acrescenta-se a esta dificuldade “o
poder das trevas”, resultado do
pecado das criaturas puramente
espirituais.

Tudo isso implica uma luta constante
para o homem e afeta-o em sua
atividade. Como caminho para
superar esta situação, o Concílio
indica a norma cristã pela qual
“todas as atividades humanas,
diariamente desviadas pela soberba
e amor desordenado a si mesmo,
devem ser purificadas pela cruz e
ressurreição de Cristo e
encaminhadas à perfeição. Redimido
por Cristo e tornado criatura nova
pelo Espírito Santo, o homem pode e
deve amar as próprias coisas criadas
por Deus. Pois ele as recebe de Deus
e as olha e respeita como que saindo
de Suas mãos”[14].

Mais para a frente, a mesma
Constituição Pastoral expõe qual é a
missão da Igreja no mundo



contemporâneo e a de cada cristão
que faz parte dela, para conseguir
que a atividade humana se
desenvolva de acordo com os
desígnios de Deus. É uma chamada à
coerência: “O Concílio exorta os
cristãos, cidadãos da cidade temporal
e da cidade eterna, a procurarem
desempenhar fielmente suas tarefas
terrenas, guiados pelo espírito do
Evangelho”[15]. E indica um duplo
erro, que leva ao “divórcio entre a fé
professada e a vida cotidiana”:
negligenciar os deveres temporais
sob o pretexto de dirigir-se à vida
eterna; ou, centrar-se no temporal
como algo alheio aos valores
religiosos, e reduzir a vida religiosa a
atos de culto e ao cumprimento de
determinadas obrigações morais.

Trata-se, pois, de evitar a cisão e de
voltar a unir o que está separado, à
luz do mistério do Verbo Encarnado:
“A exemplo de Cristo, que exerceu a
profissão de operário, alegrem-se



antes os cristãos, porque podem
desempenhar todas as atividades
terrestres, unindo os esforços
humanos, domésticos, profissionais,
científicos ou técnicos, em síntese
vital com valores religiosos, sob cuja
soberana direção todas as coisas são
coordenadas para a glória de
Deus”[16]. A busca da unidade na vida
pessoal vem a ser a chave para
conseguir que a própria atividade e a
dos outros dirija-se ao fim último. O
texto latino, nas palavras citadas,
acentua a unidade desta síntese vital:
in unam synthesim vitalem.

Tal tarefa, embora não seja exclusiva
dos leigos, compete propriamente a
estes, “testemunhas de Cristo em
tudo, no meio da comunidade
humana”[17], exercendo e respeitando
a liberdade em questões opináveis,
sem invocar a autoridade da Igreja
para suas opções pessoais. Em sua
atividade no mundo devem respeitar
a reta autonomia do temporal:



“Quando agem como cidadãos do
mundo, particular ou
associativamente, observarão não só
as leis próprias de cada disciplina,
mas procurarão adquirir
competência verdadeira naqueles
campos”[18]. De onde nasce esta
retidão e esforço de coerência cristã?
O Concílio responde: “Compete à sua
consciência bem formada gravar a
lei divina na vida da cidade
terrena”[19].

2. A doutrina de João Paulo II

O tema da autonomia das coisas
temporais aparece repetidas vezes na
doutrina de João Paulo II, tanto nas
encíclicas como em sua pregação e
catequese das audiências gerais.
Numa ocasião comentou
amplamente o ponto 36 daGaudium
et spes. Em sua catequese sobre a
criação, por exemplo, dedica uma
audiência inteira a este tema que
considera intimamente vinculado à



verdade sobre a criação[20].
Interessam aqui particularmente os
aspectos que projetam uma nova luz
sobre o texto conciliar, fruto sem
dúvida da reflexão profunda de João
Paulo II sobre o conteúdo dos
diversos documentos.

Ele considera uma dupla dimensão
da criação, no contexto da sua
finalidade:

- Uma dimensão “transcendental”
nas criaturas, que é como uma
manifestação externa e
absolutamente livre da glória interna
de Deus, na qual consiste também o
fim de toda a criação: “No mistério
da glória todas as criaturas adquirem
o seu significado transcendental:
‘superando-se’ a si mesmas para
abrir-se a Aquele, em quem têm seu
começo... e sua meta”[21].

- E uma dimensão “imanente”, que é
o aperfeiçoamento das criaturas e



implica a ciência, a técnica, a cultura,
a história...[22].

Dentro desta dimensão imanente,
inseparável da outra, situa-se o
problema da autonomia das coisas
terrenas.

João Paulo II concede especial
importância ao fato de que o Concílio
insira este tema na verdade da
criação, que não é apenas uma
verdade de fé, revelada no Antigo e
no Novo Testamento, mas também
uma verdade que une todos os que
creem em Deus, quer dizer, todos os
que – como diz a Gaudium et spes no
n. 36 – “escutaram sempre a
manifestação da voz de Deus na
linguagem da criação”. Esta verdade
embora plenamente manifestada na
Revelação, é acessível por si à razão
humana. Os termos em que o texto
conciliar se expressa, comenta João
Paulo II, indicam – pelo menos de
modo indireto – “que o mundo das



criaturas tem necessidade da Razão
última e da Causa primeira. Em
virtude da sua própria natureza, os
seres contingentes têm necessidade,
para existir, de um apoio no Absoluto
(no Ser necessário), que é Existência
por si (Esse subsistens ).O mundo
contingente e fugaz ‘desaparece sem
o Criador’”[23].

Em sua catequese sobre a
providência divina ele aborda este
tema com outra perspectiva e
destaca especialmente o papel do
homem dentro da ordem criada. É
preciso partir da base de que “tudo o
que foi criado, pertence a Deus,
Criador, e como consequência
depende dele. Em certo sentido, cada
um dos seres é mais ‘de Deus ‘do que
‘de si mesmo’. É primeiro ‘de Deus’ e,
depois, ‘de si’. E o é de modo radical e
total que supera infinitamente todas
as analogias da relação entre
autoridade e súditos da terra”[24].



João Paulo II tem muito em conta a
pergunta pela autonomia da criação
e o papel do homem, mas “segundo a
fé católica é próprio da Sabedoria
transcendente do Criador fazer que
Deus esteja presente no mundo como
Providência, e simultaneamente que
o mundo possua essa ‘autonomia’, da
qual o Concílio Vaticano II fala”[25].

Comentando Sb 8,1 – sobre a ação de
Deus que rege o universo suaviter et
fortiter, exclui toda possível oposição
entre autonomia do criado e
providência divina: “A providência
divina manifesta-se precisamente na
dita ‘autonomia das coisas criadas’,
na qual se revela tanto a força como
a ‘doçura’ próprias de Deus.
Confirma-se nela que a Providência
do Criador como Sabedoria
transcendente e para nós sempre
misteriosa, abarca tudo (‘estende-se
de um ao outro confim’), realiza-se
em tudo com sua potência criadora e
sua firmeza ordenadora (fortiter),



mesmo deixando intacta a função
das criaturas como causas segundas,
imanentes, no dinamismo da
formação e do desenvolvimento do
mundo como se pode ver que está
indicado nestesuaviter do livro da
Sabedoria”[26].

Dentro desta ordem, o homem tem
uma posição e uma tarefa especiais,
de acordo com a natureza que Deus
lhe deu: “No que se refere à
formação imanente do mundo, o
homem possui, pois, desde o
princípio e constitutivamente, por ter
sido criado à imagem e semelhança
de Deus, um lugar plenamente
especial. De acordo com o livro do
Gênesis, foi criado para ‘dominar’,
para ‘submeter a terra’. Participando,
como sujeito racional e livre, mas
sempre como criatura, do domínio
do Criador sobre o mundo, o homem
converte-se, de certa forma, em
‘providência’ para si mesmo,
segundo a bela expressão de São



Tomás (S.Th. I, q. 22, a. 2 ad 4). Pela
mesma razão, porém, gravita sobre
ele desde o princípio uma
responsabilidade peculiar tanto
diante de Deus como diante das
criaturas e, em particular, diante dos
outros homens”[27].

Deus, em sua ação providente,
comenta João Paulo II, não só tem em
conta a autonomia que Ele mesmo
outorgou às criaturas, mas também
respeita a liberdade do homem em
seu caminhar terreno. “No homem e
com o homem, a ação da Providência
alcança uma dimensão ‘histórica’, no
sentido de que ela segue o ritmo e
adapta-se às leis do desenvolvimento
da natureza humana, permanecendo
ela imutada e imutável na soberana
transcendência do seu ser que não
experimenta mutações. A
Providência é uma presença eterna
na história do homem: de cada um e
das comunidades. A história das
nações e de todo o gênero humano



desenvolve-se sob o ‘olho’ de Deus e
sob a sua ação onipotente”[28].

O homem não só deve usar
retamente as coisas criadas que lhe
foram entregues, mas é “para si
mesmo um dom de Deus” e deve,
portanto, respeitar a estrutura
natural e moral que Deus lhe deu[29].
E ainda, no homem toda a criação
visível deve aproximar-se de Deus e
encaminhar-se para a sua plenitude
definitiva. “O verdadeiro
desenvolvimento – isto é, o progresso
– que o homem é chamado a realizar
no mundo, não deve ter apenas um
caráter ‘técnico’, mas, sobretudo
‘ético’, para levar à plenitude no
mundo criado o reino de Deus”[30].

Neste contexto adquire especial
interesse a questão ecológica à qual
João Paulo II atribui grande
importância e que considera um
problema ético[31]. O desequilíbrio
ecológico surge de um uso arbitrário



das criaturas; a ordem, que as coisas
criadas têm naturalmente, é violada
e a “finalidade imanente” na obra da
criação é ignorada. Este modo de
atuar provém de uma falsa
interpretação da autonomia das
coisas terrenas e chega a constituir
uma ameaça para o próprio
homem[32]. “O homem, que descobre
sua capacidade de transformar e, em
certo sentido, de ‘criar’ o mundo com
o trabalho, esquece que este se
desenvolve sempre sobre a base da
primeira e originária doação das
coisas por parte de Deus. Crê que
pode dispor arbitrariamente da
terra, submetendo-a sem reservas à
sua vontade como se ela não tivesse
fisionomia própria e um destino
anterior dados por Deus, e que o
homem pode certamente
desenvolver, mas que não deve
trair”[33].

O uso ilegítimo desta autonomia
alcança também a vida em todos os



seus graus e ganha especial
gravidade quando se trata da vida
humana em todas as suas fases,
concretamente naquelas em que se
encontra mais desprotegida[34]. “É
fácil, porém, ceder ao
deslumbramento de uma pretendida
autossuficiência no progressivo
‘domínio’ das forças da natureza, até
esquecer-se de Deus ou colocar-se em
seu lugar. Esta pretensão chega hoje
a alguns ambientes em forma de
manipulação biológica, genética,
psicológica... que, se não for regida
pelos critérios da lei moral (e
consequentemente orientada para o
reino de Deus) pode converter-se no
predomínio do homem sobre o
homem, com consequências
tragicamente funestas”[35].

A “autonomia” que prescinde de
Deus – não duvida João Paulo II em
afirmar – não é apenas ilegítima, mas
também inútil[36].



Em seu conhecimento amplo e
profundo do mundo atual, João Paulo
II valoriza tudo o que é positivo, mas
não deixa de indicar claramente o
que não está de acordo com os
desígnios de Deus e orienta para
soluções definitivas. “O homem, hoje
mais do que em qualquer outro
campo, é particularmente sensível à
grandeza e autonomia da sua tarefa
de pesquisador e dominador das
forças da natureza. Deve-se notar, no
entanto, que existe um grave
obstáculo no desenvolvimento e
progresso do mundo. Trata-se do
pecado e da incompreensão que ele
implica, quer dizer, o mal moral”[37].
Superar o mal é, ao mesmo tempo,
querer o progresso moral do homem
e dar uma resposta às exigências
essenciais de um mundo ‘mais
humano’. O reino de Deus encontra
nisto, diz João Paulo II, sua “matéria
e os sinais de sua presença eficaz”[38].



É preciso situar a solução no plano
da salvação que se está realizando:
“o crescimento do reino de Deus não
se identifica com a evolução do
mundo, no entanto, é verdade que o
reino de Deus está no mundo e antes
de mais nada no homem, que vive e
trabalha no mundo. O cristão sabe
que, com o seu compromisso a favor
do progresso da história e com a
ajuda da graça de Deus, coopera com
o crescimento do reino, até o
cumprimento histórico e escatológico
da divina Providência”[39].

Diante da situação atual do mundo –
indiferença religiosa, ateísmo e suas
diversas formas e, particularmente, o
secularismo, junto à
descristianização de povos de antiga
tradição cristã – João Paulo II julga
necessário realizar uma nova
evangelização, revalorizar a
dignidade da pessoa humana,
promover a paz[40]. Neste contexto
recorda a vocação dos fiéis leigos à



santidade pelo batismo e que esta
busca pela santidade ou “vida
segundo o Espírito” deve expressar-
se particularmente “em sua inserção
nas realidades temporais e em sua
participação nas atividades
terrenas”[41].

Isto implica uma exigência e uma
formação concretas, que previne e
cura, se for o caso, o secularismo:
“em sua existência não pode haver
duas vidas paralelas: por um lado, a
denominada vida ‘espiritual’, com os
seus valores e exigências; e por
outro, a denominada vida ‘secular’,
quer dizer, a vida de família, o
trabalho, as relações sociais, o
compromisso político e a cultura”[42].
Diante desta “fratura entre fé e vida,
entre Evangelho e cultura”, João
Paulo II recorda precisamente a
chamada à “unidade de vida” que o
Concílio Vaticano II fez no texto
citado antes[43].



3. Santificação do mundo e
unidade de vida em Josemaria
Escrivá

Desde o dia 2 de outubro de 1928 fez-
se sentir, cada vez com mais força, a
mensagem de que todos os homens
são chamados por Deus à santidade
no meio das realidades terrenas.
Naquela data, um sacerdote jovem –
Josemaria Escrivá – percebeu isso
com absoluta clareza, como uma
potente luz de Deus. A partir daquele
instante, sabendo-se instrumento a
serviço da Redenção, dedicou-se com
todas as suas forças a levar à prática
esse querer de Deus. Ficou assim
fundado o Opus Dei que ainda não
tinha nome e não era senão uma
semente numa terra bem preparada.
Graças à sua resposta fidelíssima e
generosa a Deus, em meio a
múltiplas e graves dificuldades, esta
mensagem foi abrindo caminho
dentro da Igreja e fora dela, em



praticamente em todo o mundo. O
Fundador do Opus Dei faleceu em
Roma em 26 de junho de 1975, com
evidente fama de santidade, e foi
beatificado por João Paulo II em
Roma no dia 17 de maio de 1992.
Como diz o Decreto que declarou a
heroicidade de suas virtudes, “Graças
a uma vivíssima percepção do
mistério do Verbo Encarnado, ele
compreendeu que toda a trama das
realidades humanas se compenetra,
no coração do homem renascido em
Cristo, com o âmbito da vida
sobrenatural e se torna, desse modo,
lugar e meio de santificação”[44].

A legítima autonomia das coisas
temporais não constituía problema
para Josemaria Escrivá, devido à sua
profunda compreensão da verdade
da criação e do mistério de Cristo,
embora não deixasse de advertir – já
em 1951 – sobre as dificuldades que
surgem em volta deste tema: “Com
periódica monotonia, há quem



procure ressuscitar uma suposta
incompatibilidade entre a fé e a
ciência, entre a inteligência humana
e a Revelação divina. Essa
incompatibilidade apenas pode
surgir, e só aparentemente, quando
não se entendem os dados reais do
problema”[45].

O problema desaparece, a ruptura
desaparece, se se entende bem o
alcance da ordem natural e da
sobrenatural, se se situam bem os
termos do problema: “se o mundo
saiu das mãos de Deus, se Ele criou o
homem à sua imagem de semelhança
e lhe deu uma chispa da sua luz, o
trabalho da inteligência – mesmo que
seja um trabalho duro – deve
desentranhar o sentido divino que já
naturalmente têm todas as coisas; e à
luz da fé, percebemos também o seu
sentido sobrenatural, que procede da
nossa elevação à ordem da graça.
Não podemos admitir o medo à
ciência, porque qualquer trabalho, se



for verdadeiramente científico,
conduz à verdade. E Cristo disse: Ego
sum veritas, Eu sou a verdade”[46].

Em uma homilia, em 1960, falava de
duas posturas opostas que levam à
cisão entre fé e vida – como diria
depois a Constituição Gaudium et
spes n. 43 já citada: “Observam-se,
por vezes, certas atitudes que
procedem de não se saber captar
esse mistério de Jesus. Por exemplo,
a mentalidade dos que encaram o
cristianismo como um conjunto de
práticas ou atos de piedade sem
perceberem a sua relação com as
situações da vida de todos os dias,
com a urgência de atender às
necessidades dos outros e de
esforçar-se por remediar as
injustiças”. E a postura contrária, dos
que “tendem a imaginar que, para
poderem serem humanos, têm de pôr
em surdina alguns aspectos centrais
do dogma cristão, e comportam-se
como se a vida de oração, a relação



continua com Deus constituísse uma
fuga às responsabilidades e um
abandono do mundo”[47].

Com a “terceira dimensão” que a
vida sobrenatural outorga[48], todas as
realidades criadas ganham relevo e
aproximam de Deus. Josemaria
Escrivá afirma assim que não há
“realidades exclusivamente
profanas”, com o que exclui de
entrada qualquer ruptura entre fé e
vida comum: “Falando com
profundidade teológica, isto é, se não
nos limitamos a uma classificação
funcional, não se pode dizer
rigorosamente que haja realidades –
boas, nobres ou mesmo indiferentes
– que sejam exclusivamente
profanas, uma vez que o Verbo de
Deus estabeleceu a sua morada entre
os filhos dos homens, teve fome e
sede, trabalhou com suas mãos,
conheceu a amizade e a obediência,
experimentou a dor e a morte”[49].



A partir desta perspectiva, a
santificação do trabalho não é algo
“superposto” na vida cristã, mas sim
consequência de saber-se filho de
Deus e, como tal imitador de Cristo:
“E este é o segredo da santidade que
venho pregando há tantos anos –
dizia o Fundador do Opus Dei em
1960 – Deus nos chamou a todos para
que o imitássemos: e a vós e a mim
para que, vivendo no meio do mundo
– sendo pessoas da rua! –
soubéssemos colocar Cristo Nosso
Senhor no cume de todas atividades
humanas honestas”[50].

E com palavras de uma homilia de
1956: “Quero falar sempre de uma
vida diária e concreta: da
santificação do trabalho, das relações
familiares, a amizade. Se não somos
cristãos nesses momentos, quando o
seremos? ”[51]. Na homilia
pronunciada em 8/10/1967, no
Campus da Universidade de Navarra
– que é um cântico à santificação das



realidades terrenas a partir de
dentro do mundo – expressava-se
com palavras similares e igualmente
incisivas: “Não há outro caminho,
meus filhos: ou sabemos encontrar o
Senhor em nossa vida de todos os
dias, ou não O encontraremos nunca.
Por isso, posso afirmar que nossa
época precisa devolver à matéria e às
situações aparentemente mais
vulgares seu nobre e original
sentido: pondo-as ao serviço do
Reino de Deus, espiritualizando-as,
fazendo delas meio e ocasião para o
nosso encontro contínuo com Jesus
Cristo”[52].

Ele não se cansava de inculcar a
“unidade de vida”, como uma síntese
viva entre trabalho, oração,
apostolado, a una synthesis vitalis
que a Constituição Gaudium et spes
recomendaria como remédio ao
“divórcio entre fé e vida”. O
Fundador do Opus Dei dizia em 1951:
“Todo o trabalho honrado pode ser



oração; e todo o trabalho que for
oração, é apostolado. Desse modo, a
alma se robustece numa unidade de
vida simples e forte”[53]. O apostolado
não pode ser um “acréscimo” mas
brota da santificação do trabalho:
“Temos que evitar o erro de pensar
que o apostolado se reduz ao simples
testemunho de umas práticas
religiosas. Tu e eu somos cristãos,
mas ao mesmo tempo, e sem solução
de continuidade, cidadãos
trabalhadores, com umas obrigações
claras que temos de cumprir de um
modo exemplar, se nos queremos
santificar de verdade”[54].

Para conseguir esta unidade de vida,
é necessário manter a fé viva e
vibrante pela caridade: “Quando a fé
fraqueja, o homem tende a imaginar
Deus como se estivesse longe e mal
se preocupasse com os seus filhos.
Pensa na religião como algo
justaposto, para quando não há outro
remédio; sem saber por quê, espera



manifestações aparatosas,
acontecimentos insólitos. Em
contrapartida, quando a fé vibra na
alma, descobre-se que os passos do
cristão não se separam da própria
vida humana corrente e habitual. E
que esta santidade grande, que Deus
reclama de nós se encerra aqui e
agora, nas coisas pequenas de cada
jornada”[55].

Neste modo de conceber a vida
cristã, já se dá por suposta a
autonomia legítima das coisas
temporais e não só se respeita, mas o
amor ao mundo como obra de Deus
leva a amar também essa autonomia.
Isso fica refletido nas orientações
claras e sintéticas que o Fundador do
Opus Dei costumava dar: “A tua
vocação de cristão te pede que
estejas em Deus e, ao mesmo tempo,
que te ocupes das coisas da terra,
empregando-as objetivamente tal
como são: para devolvê-las a Ele”[56].



Sempre distinguiu entre “do mundo”
e “mundano”, e o amor a Deus e ao
mundo estão sempre unidos, como
expressa este ponto de Sulco: “Os
homens mundanos empenham-se em
que as almas percam quanto antes a
Deus; e depois, em que percam o
mundo... Não amam este nosso
mundo: exploram-no, espezinhando
os outros! – Que tu não sejas também
vítima dessa dupla vigarice”[57]. É
fácil comparar estas palavras com o
que diz a Constituição Pastoral 
Gaudium et spes n. 36 ao falar da
autonomia ilegítima, que não só
afasta de Deus, mas ainda faz com
que as próprias criaturas fiquem
“obscurecidas” para o homem.

Na verdade, todo o capítulo
“Cidadania” de Sulco constitui uma
orientação clara sobre como o
cidadão das “duas cidades” deve
atuar sem rupturas, nem internas do
homem em sua atuação sobre o
mundo, nem externas, no resultado



da própria atuação, já que “Não se
pode separar a religião da vida, nem
no pensamento, nem na realidade
cotidiana”[58]. A tarefa do cristão é
“contribuir para que o amor e a
liberdade de Cristo presidam a todas
as manifestações da vida moderna –
a cultura e a economia, o trabalho e o
descanso, a vida de família e o
convívio social”[59].

Se faltar esse anseio de santificar o
mundo, é fácil que surja o fenômeno
do laicismo, porque muitas
realidades terrenas, abandonadas a
si próprias ou em mãos de descrentes
se convertam em obstáculos para a
vida sobrenatural e “formem como
que um campo fechado e hostil à
Igreja”. Por isso, continua dizendo
Josemaria Escrivá: “Tu, por seres
cristão – pesquisador, literato,
cientista, político, trabalhador... –
tens o dever de santificar essas
realidades. Lembra-te de que o
universo inteiro – assim escreve o



Apóstolo – está gemendo como que
com dores de parto, à espera da
libertação dos filhos de Deus”[60].

Nesta tarefa do cristão estão sempre
unidas – não misturadas – o que o
Fundador do Opus Dei chama “alma
verdadeiramente sacerdotal” e
“mentalidade plenamente laical”.
Fica intacta a legítima autonomia das
coisas temporais e, ao mesmo tempo,
em e através da própria atividade do
cristão essas realidades temporais
são “santificadas”. Se, com a boa
intenção de santificar o mundo, não
se respeita essa autonomia do
temporal, isso daria origem ao
clericalismo contra o qual o
fundador do Opus Dei prevenia de
várias maneiras: “Não queiras fazer
do mundo um convento, porque
seria uma desordem... Mas também
não queiras fazer da Igreja um
bando terreno, porque equivaleria a
uma traição”[61]. Ele não gostava de
falar de “operários católicos,



engenheiros católicos, médicos
católicos, etc., como se se tratasse de
uma espécie dentro de um gênero,
como se os católicos formassem um
grupinho separado dos outros, dando
assim a sensação de que existe um
fosso entre os cristãos e o resto da
humanidade”[62]. Ele preferia falar de
“católicos que são operários”,
“católicos que são engenheiros ou
médicos” etc.

Outra característica da “mentalidade
laical” e do respeito à autonomia do
temporal é o amor à liberdade no
imenso terreno do opinável. “Que
coisa triste é ter uma mentalidade
cesarista, e não compreender a
liberdade dos demais cidadãos, nas
coisas que Deus deixou ao juízo dos
homens”[63]. Ou, como dizia em 1960,
em termos mais expressivos ainda:
“Amesquinharíamos a fé se a
reduzíssemos a uma ideologia
terrena, arvorando um estandarte
político-religioso para condenar, não



se sabe em nome de que investidura
divina, os que não pensam do mesmo
modo em problemas que são, pela
sua própria natureza, suscetíveis de
receber numerosas e diversas
soluções”[64]. Na homilia pronunciada
no Campus da Universidade de
Navarra, diante de vários milhares
de pessoas, exortou a difundir por
todas as partes uma verdadeira
“mentalidade laical” e expressou em
síntese as conclusões práticas que ela
traz consigo: “Ser suficientemente
honrados para arcar com a própria
responsabilidade pessoal; Ser
suficientemente cristãos, para
respeitar os irmãos na fé, que
propõem – em matérias opináveis –
soluções diversas da que cada um de
nós sustenta; Ser suficientemente
católicos, para não se servir de nossa
Mãe Igreja, envolvendo-a em facções
humanas”[65].

Sua profunda compenetração pessoal
do mistério do Verbo Encarnado –



não só no terreno doutrinal, mas
também pela contemplação
constante em meio à vida diária –
levou-o, como que por analogia, a
entender o mundo em sua
verdadeira perspectiva. Assim como
em Cristo a natureza divina e a
natureza humana – distintas, sem
mistura ou confusão[66] – estão unidas
na Pessoa do Verbo, no mundo criado
as realidades naturais são
verdadeiramente distintas das
sobrenaturais; não devem ser
confundidas, mas até mesmo as
naturais – incluindo todas as
atividades humanas legítimas – estão
ordenadas à Redenção em Cristo,
para “colocar Cristo no cume de
todas as atividades humanas”. Nesta
perspectiva cristológica não há para
o Fundador do Opus Dei realidades
estritamente profanas (cfr. nota 49)
Nem conflito de “autonomias”, nem
divisão entre diferentes esferas.



Em suma esta atitude
autenticamente cristã (que é
necessário promover, como dizia a
Constituição Pastoral Gaudium et
spes no n. 43) deve ser cultivada no
interior de cada um. Josemaria
Escrivá expressava esta ideia na
homilia já citada, em 8 de outubro de
1967, com uma imagem que o
próprio ambiente onde a pronunciou
sugeria – ao ar livre: “Na linha do
horizonte, meus filhos, parecem
unir-se o céu e a terra. Mas não: onde
de verdade se juntam é no coração,
quando se vive santamente a vida
diária...”[67].

Ao estudar os ensinamentos do
Fundador do Opus Dei sobre a
autonomia das coisas temporais e
considerar as soluções práticas
nascidas sob seu impulso, fica
manifesta uma clara afinidade com
os ensinamentos do Concílio
Vaticano II, anos antes que ele se
realizasse. Estamos, efetivamente,



diante de uma “profética
coincidência com o Concílio Vaticano
II”, como expressa o Decreto sobre as
virtudes heroicas[68].

Estudo publicado em Romana Nº 15
por Elizabeth Reinhardt, Doutora em
Teologia, Professora Assistente de
História da Teologia Medieval e
Moderna, do Departamento de
Teologia Histórica (Universidade de
Navarra).

[1] CONCÍLIO VATICANO II, Const.
past. Gaudium et spes, n. 43

[2] Ibid., n. 36.

[3] CONCÍLIO VATICANO I, Const. past.
Dei Filius, c.1, Dz 1783-1784
(3002-3003).

[4] Gaudium et spes, n. 36

https://romana.org/15/studio/la-legittima-autonomia-delle-realta-temporali/


[5] Cfr. Gn – 1, 31.

[6] Cfr. CONCÍLIO IV DE LATRÃO, Dz
428 (800)

[7] CONCÍLIO VATICANO II, Decl. 
Dignitatis humanae, n. 3.

[8] Gaudium et spes, n. 36. – O texto
conciliar faz referência ao Concílio
Vaticano I, Const.dogm. Dei Filius, c.
3, Dz 1785-1786 (3004-3005).

[9] Gaudium et spes, n. 36.

[10] Ibid., nota 7.

[11] Gaudium et spes, n. 36.

[12] Cfr. Gaudium et spes, n. 34.

[13] Gaudium et spes, n. 37

[14] Ibid.

[15] Gaudium et spes, n. 43

[16] Ibid.



[17] Ibid.

[18] Ibid.

[19] Ibid.

[20] JOÃO PAULO II, Alocução na
audiência geral, 2/04/1986.

[21] JOÃO PAULO II, Alocução na
audiência geral, 12/3/1986.

[22] Cfr. JOÃO PAULO II, Alocução na
audiência geral, 2/04/1986.

[23] Cfr. Ibid.

[24] JOÃO PAULO II, Alocução na
audiência geral, 14/05/1986.

[25] Ibid.

[26] Ibid.

[27] Ibid. Cfr. Alocução na audiência
geral, 21/05/1986.

[28] JOÃO PAULO II, Alocução na
audiência geral, 21/05/1986.



[29] Cfr. JOÃO PAULO II, Litt. enc.
Centesimus annus, 1/05/1991, n. 38.

[30] JOÃO PAULO II, Alocução na
audiência geral, 21/05/1986.

[31] Cfr. JOÃO PAULO II, Mensagem
para a Jornada Mundial da Paz,
8/12/1989.

[32] Cfr. JOÃO PAULO II, Alocução na
audiência geral, 2/04/1986.

[33] JOÃO PAULO II, Litt. enc. 
Centesimus annus, n. 37.

[34] Cfr. JOÃO PAULO II, Mensagem
para a Jornada Mundial da Paz,
8/12/1989.

[35] JOÃO PAULO II, Alocução na
audiência geral, 18/04/1986.

[36] Cfr. JOÃO PAULO II, Alocução na
audiência geral, 2-IV-1986.

[37] JOÃO PAULO II, Alocução na
audiência geral, 25/06/1986.



[38] Cfr. ibid.

[39] Ibid.

[40] Cfr. JOÃO PAULO II, Exhort. apost. 
Christifidelis laici, 30-XII-1988, nn.
4-7.

[41] Ibíd., n. 17

[42] Ibíd., n. 59

[43] Cfr. Gaudium et spes, n. 43.

[44] CONGREGAÇÃO PARA AS CAUSAS
DOS SANTOS, Decreto sobre a
heroicidade das virtudes do servo de
Deus Josemaria Escrivá, Fundador do
Opus Dei, 9/04/1990.

[45] É Cristo que passa, n. 10

[46] Ibid.

[47] Ibid., n. 98; cfr. Amigos de Deus, n.
58.

[48] Cfr. Caminho, n. 279.

https://opusdei.org/pt-br/article/decreto-sobre-as-virtudes-heroicas-do-fundador-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/decreto-sobre-as-virtudes-heroicas-do-fundador-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/decreto-sobre-as-virtudes-heroicas-do-fundador-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/decreto-sobre-as-virtudes-heroicas-do-fundador-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/decreto-sobre-as-virtudes-heroicas-do-fundador-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/decreto-sobre-as-virtudes-heroicas-do-fundador-do-opus-dei/


[49] É Cristo que passa, n. 112, cfr. n.
120.

[50] Amigos de Deus, n.58.

[51] É Cristo que passa, n. 36.

[52] Entrevistas n. 114

[53] É Cristo que passa, n. 10.

[54] Amigos de Deus, n. 61.

[55] Ibid., n. 312.

[56] Sulco, n. 295; cfr. Forja, n. 678

[57] Sulco, n. 304.

[58] Ibid., n. 308.

[59] Ibid. ,n. 302.

[60] Ibid.,.n. 311.

[61] Ibid., n. 312.

[62] É Cristo que passa, n. 53.



[63] Sulco, n. 313

[64] É Cristo que passa, n. 99.

[65] Entrevistas, n. 117.

[66] Cfr. CONCÍLIO DE CALCEDÔNIA,
Dz 148 (301-302)

[67] Entrevistas, n. 116.

[68] Cfr. CONGREGAÇÃO PARA AS
CAUSAS DOS SANTOS, Decreto sobre
a heroicidade das virtudes do servo de
Deus Josemaria Escrivá, Fundador do
Opus Dei, 9-IV-1990.

yomismo

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-legitima-
autonomia-das-coisas-temporais/

(14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-legitima-autonomia-das-coisas-temporais/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-legitima-autonomia-das-coisas-temporais/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-legitima-autonomia-das-coisas-temporais/

	A legítima autonomia das coisas temporais
	1. O texto da “Gaudium et spes”
	Dentro do capítulo sobe a atividade humana no mundo, na Constituição Pastoral Gaudium et spes do Concílio Vaticano II, encontramos um item (n. 36) intitulado “A justa autonomia das realidades terrenas”. Esta formulação é interessante, porque nela palpita uma pergunta e uma inquietação: como deve ser a relação entre as coisas terrenas e a realidade sobrenatural? Existe talvez uma autonomia que não seja justa?
	2. A doutrina de João Paulo II
	3. Santificação do mundo e unidade de vida em Josemaria Escrivá


