opusdei.org

A legitima
autonomia das
coisas temporais

Este estudo explica o
significado da autonomia das
realidades terrenas a partir da
Constituicao Apostolica
“Gaudium et spes”, com
algumas sugestdes para o
desenvolvimento desta
doutrina de acordo com o
magistério de Sdo Joao Paulo II
e uma sintese dos ensinamentos
de Sao Josemaria sobre a
santificacdo no meio do mundo
e arelacdo entre a unidade de
vida e a autonomia das coisas
temporais.



31/05/2022

A legitima autonomia das coisas
temporais

1. O texto da “Gaudium et spes”
2. A doutrina de Jodo Paulo II

3. Santificacdo do mundo e unidade
de vida no Beato Josemaria



https://romana.org/15/studio/la-legittima-autonomia-delle-realta-temporali/
https://romana.org/15/studio/la-legittima-autonomia-delle-realta-temporali/

1. O texto da “Gaudium et
spes”

Dentro do capitulo sobe a
atividade humana no mundo,
na Constituicao Pastoral
Gaudium et spes do Concilio
Vaticano II, encontramos um
item (n. 36) intitulado “A justa
autonomia das realidades
terrenas”. Esta formulacao é
interessante, porque nela
palpita uma pergunta e uma
inquietacdo: como deve ser a
relacao entre as coisas
terrenas e a realidade
sobrenatural? Existe talvez
uma autonomia que nao seja
justa?

Este ponto do documento comeca
indicando o temor, muito difundido,
da “unido mais intima da atividade



humana com a religido”, pois “veem
nela um perigo para a autonomia dos
homens, das sociedades e das
ciéncias”. Trata-se de um problema
real, que tem raizes historicas no
suposto antagonismo entre razao e
fé, ciéncia e religido, Igreja e
sociedade civil, condicdo de cidadao
e de cristdo... Aqueles que participam
deste temor veem, sem duvida, a
atividade humana totalmente isolada
—fechada em si - e a religido — com a
atividade sagrada correspondente —
separada da anterior, como duas
forcas em luta mutua que procuram
que nenhuma delas ganhe terreno.
Ao introduzir este tema, o Concilio
toca — sem dizé-lo — a chaga do
laicismo, aberta e muito estendida na
sociedade atual, como dira em outro
lugar no mesmo documento: “O
divorcio entre a fé e a vida diaria
deve ser considerado como um dos
mais graves erros de nossa época”"".



Ao propor o tema, o Concilio comeca
falando em termos afirmativos: a
autonomia das coisas temporais €
uma exigéncia justa, legitima, “se por
autonomia das realidades temporais
entendemos que as coisas criadas e
as mesmas sociedades gozam de leis
e valores proprios, a serem
conhecidos, usados e ordenados
gradativamente pelo homem™®,
Pelas palavras que se seguem,
entende-se que a legitimidade desta
autonomia ndo se baseia em fatores
socioldgicos, nem em uma exigéncia
do mundo contemporaneo, mas tem
um fundamento ontoldgico:
fundamenta-se na propria realidade
da criagdo, e o Concilio ndo duvida
em afirmar que é “vontade do
Criador”.

E, pois, evidente que para
compreender retamente esta
autonomia, é preciso recorrer a
verdade da criagdo,com tudo o que
ela implica. O texto conciliar remete



efetivamente ao dogma da criacdo,
tal como foi declarado pelo Concilio
Vaticano I, Argumenta a seguir em
termos metafisicos: “pela propria
condicdo da criacdo, todas as coisas
sdo dotadas de fundamento proprio,
verdade, bondade leis e ordem
especificas. O homem deve respeitar
tudo isto, reconhecendo os métodos
proprios de cada ciéncia e arte”™. O
texto latino é ainda mais preciso e
vale a pena refletir sobre cada um
dos termos:

- Firmitas, que designa o ser,
participado analogicamente, que é
proprio de cada coisa e lhe da
consisténcia, mas que depende da
acdo criadora e conservadora de
Deus; contingéncia, portanto, e ao
mesmo tempo solidez. Pode-se ver
aqui implicada também a unidade do
ente constituido, radicado em seu
ser.



- Veritas, que indica neste texto
verdade “ontoldgica”, como
expressao efetiva do projeto divino
no qual Deus conhece e quer que
exista.

- Bonitas, outro dos transcendentais
que expressa a bondade de todo o
criado, verdade revelada®™ e
declarada pelo Magistério'®.

- A propria consisténcia ontolégica de
cada criatura tem uma dimensao
dindmica: a causalidade propria,
dentro da ordem de todo o criado
(“propriis legibus ac ordine”) que se
fundamenta no ser e na natureza das
criaturas.

O homem, em sua atividade sobre as
outras coisas criadas, deve
reconhecer e respeitar a ordem
estabelecida por Deus, nos quatro
aspectos indicados antes:

- Conforme o ser das coisas, na
medida em que sdo dotadas de sua



propria firmitas, sabendo que néo
tem dominio sobre o ser, ja que ndo o
constituiu, assim como nao € a causa
do ser que ele mesmo tem.

- Conforme a verdade das coisas,
respeitando a sua natureza, que ndo
foi ele que deu, assim como ndo €
autor da natureza humana. Isto é um
desafio para a honradez intelectual
no trabalho cientifico: investigar
segundo a verdade com o método
adequado ao “qué” as coisas sao,
fazer segundo a verdade — se nos
referimos a atividade
transformadora do homem no
mundo - e atuar segundo a verdade
na propria vida.

- Conforme a bondade das coisas, que
tem sua raiz na criacdo, que o
homem néo deve perverter fazendo
mau uso delas e de si mesmo.

- Conforme com a ordem de fins
estabelecida por Deus que dirige todo
o criado rumo ao fim ultimo.



Estes dois ultimos aspectos contém
um forte apelo a honestidade ética
do homem no uso das coisas criadas
e em sua propria conduta, quer
dizer, conforme a ordem e a lei
inscrita por Deus em todo o criado:
“lei divina, eterna, objetiva e
universal, pela qual Deus ordena,
dirige e governa o mundo universal e
os caminhos da comunidade humana
segundo designio da sua sabedoria e
do seu amor”, como diz o Concilio em
outro documento.

Se 0 homem proceder assim ao
realizar sua atividade no mundo, ndo
encontrara restri¢des por parte da feé,
porque se move dentro de um campo
deunidade: ndo pode haver oposicao
entre a acdo do homem sobre as
coisas temporais (que o Concilio
chama res profanae) e as realidade
da fé (res fidei), porque ambas as
ordens de realidades tém sua origem

num mesmo e unico Deus'®.



O que acontece com uma pessoa que
ndo tem fé? E frequente a objecio
por parte dos partidarios da solucdo
de continuidade entre as realidades
terrenas e a fé: parece-lhes que quem
se declara ndo crente ndo deve
respeitar os limites de origem
“sagrada”. Uma vez esclarecido que
ndo existe oposicdo entre as
realidades terenas e as da fé, o
Concilio vai ao encontro desta
objecdo remetendo a ordem natural:
“Mais ainda, aquele que tenta
perscrutar com humildade e
perseveranca os segredos das coisas,
ainda que disto ndo tome
consciéncia, é como que conduzido
pela mdo de Deus, que sustenta todas
as coisas, fazendo que elas sejam o
que sdo”",

A expressdo “com humildade e
perseveranca” parece fazer
referéncia a constituicdo das coisas:
seu ser, verdade, bondade e ordem
(em suma, a lei eterna que o homem



de consciéncia reta percebe com
certeza como lei natural): humildade,
com atitude de aceitacdo da
realidade como ela vem “dada” e
esforgo constante — perseveranca —
até encontrar resposta diante dos
“segredos” das coisas.

A atividade humana que tiver essas
caracteristicas conta com o auxilio de
Deus e de certa forma “toca” o seu
poder e sabedoria, mesmo sem que
haja um conhecimento explicito do
Criador por parte de quem realiza
esta tarefa. E isto por imperiosas
razoes metafisicas, como afirma o
texto: é guiado por Deus em seu
trabalho, e, portanto, esta se
encaminhando para a verdade,
porque Deus fundamenta a verdade
das coisas e as ordena para o fim
ultimo. O texto latino expressa-o com
maior clareza: facit ut sint id quod
sunt.



O Concilio manifesta, com toda
sinceridade, que algumas vezes se
deram atitudes deploraveis entre os
proprios cristdos por ndo
entenderem bem e ndo respeitarem a
autonomia reta no trabalho
cientifico. Atitudes que, seguidas de
polémicas “levaram muitos a julgar
que a fé e a ciéncia se opunham
entre si”. A referéncia em nota de
rodapé do texto conciliar é
precisamente o caso Galileu
Galilei"”, que as vezes é invocada
como precedente para rejeitar
orientacdes éticas do Magistério em
matéria cientifica que diz respeito a
fé ou a moral. O Concilio, acima de
polémicas e discussdes deixa claros
os principios e adverte a todos —
também aos proprios cristaos — sobre
0s perigos de nao os respeitar.

A expressdo “autonomia do
temporal” é compreendida, porém,
as vezes, em outro sentido, e ndo tem
o direito de ser levada em



consideracdo na atividade de
pesquisa e transformac¢do do homem:
“se pelas palavras ‘autonomia das
realidades temporais’ se entende que
as coisas criadas ndo dependem de
Deus e 0 homem as pode usar sem
referéncia ao Criador, todo aquele
que admite Deus percebe o quanto
sejam falsas tais maximas. Na
verdade, sem o Criador, a criatura
esvai-se. Além disso, todos os crentes,
de qualquer religido, sempre
ouviram a voz de Deus na linguagem
da Criacdo. E pelo esquecimento de
Deus, a propria criatura torna-se
obscura”™".

A ruptura - entre o mundo e Deus -
de que aqui se fala, nasce
evidentemente do interior do homem
e pode obedecer a diferentes atitudes
erroneas:

- A do ateismo, que nega claramente
a existéncia de Deus.



- A do agnosticismo, que ndo vé um
acesso cognoscitivo para Deus e
prescinde dele.

- A do ateismo pratico que, absorvido
pelas coisas temporais ndo se
interessa pelo “problema de Deus”.

- E uma atitude secularista, laicista,
muito difundida, que, sem negar a
Deus nem prescindir dele, coloca-O
em um terreno fechado, de modo que
tudo o que diz respeito a religido é
considerado heterogéneo, e ndo deve
entrar em absoluto na atividade
temporal. Aqui ndo se trata sempre
de uma independéncia total e
absoluta de Deus como se ndo fosse o
Criador do universo, e sim de uma
independéncia pratica, a nivel da
atividade humana.

Destas atitudes nasce a suposta
oposicao entre fé e ciéncia, religido e
sociedade, lei de Deus e lei civil..., e 0
que é mais nefasto para o proprio
homem em sua atividade no mundo:



perde a luz de que necessitaria para
penetrar nos “segredos” da realidade
—ja que “pelo esquecimento de Deus,
a propria criatura torna-se obscura”
—ndo consegue compreender o
universo porque nao escuta “a voz de
Deus na linguagem da criacdo”,
interpreta mal e, em consequéncia,
“usa mal” as coisas criadas. E é entdo
que perde o dominio sobre as coisas
que por sua natureza sdo inferiores a
ele e também o senhorio sobre si
mesmo, experimenta — embora possa
ndo admiti-lo — e sente que a criagdo
se volta contra ele.

O desenvolvimento historico e
cultural é querido por Deus, mas sé
serd reto com uma condicdo: que o
homem reconheca a Deus como
Criador e Senhor e dirija toda a sua
atividade a gloria de Deus, finalidade
do universo™.

Se no n°. 36 o Concilio se expressa
em termos amplos — falando de todos



0s que creem em Deus e daqueles
que o procuram mesmo sem sabé-lo
— analisa depois — a luz da Revelacgao
—a deformacdo da atividade humana
cuja causa € o pecado. Assim, 0
progresso por um lado beneficia o
homem e, por outro, constitui para
ele uma grande tentacao, pois
“perturbada a hierarquia de valores
e misturando-se o bem com o mal, os
individuos e os grupos olham
somente 0s proprios interesses e ndo
os dos outros. Por isso, 0 mundo ja
ndo é um lugar de fraternidade
verdadeira, quando o aumentado
poder da humanidade ameaca
destruir o proprio género
humano”™., O texto faz
indiretamente referéncia a ruptura
que o pecado implica: o homem, ao
transgredir a ordem estabelecida por
Deus, ndo so6 se separa dele mas
perde sua prépria unidade interna e
produz além disso uma ruptura com
relacdo as criaturas inferiores a ele, o
que dificulta o dominio sobre elas.



Acrescenta-se a esta dificuldade “o
poder das trevas”, resultado do
pecado das criaturas puramente
espirituais.

Tudo isso implica uma luta constante
para o homem e afeta-o em sua
atividade. Como caminho para
superar esta situacgdo, o Concilio
indica a norma crista pela qual
“todas as atividades humanas,
diariamente desviadas pela soberba
e amor desordenado a si mesmo,
devem ser purificadas pela cruz e
ressurreicdo de Cristo e
encaminhadas a perfeicdo. Redimido
por Cristo e tornado criatura nova
pelo Espirito Santo, o homem pode e
deve amar as proprias coisas criadas
por Deus. Pois ele as recebe de Deus
e as olha e respeita como que saindo
de Suas maos”™,

Mais para a frente, a mesma
Constituicdo Pastoral expde qual é a
missdo da Igreja no mundo



contemporaneo e a de cada cristdo
que faz parte dela, para conseguir
que a atividade humana se
desenvolva de acordo com 0s
designios de Deus. E uma chamada a
coeréncia: “O Concilio exorta os
cristdos, cidadaos da cidade temporal
e da cidade eterna, a procurarem
desempenhar fielmente suas tarefas
terrenas, guiados pelo espirito do
Evangelho”™. E indica um duplo
erro, que leva ao “divorcio entre a fé
professada e a vida cotidiana”:
negligenciar os deveres temporais
sob o pretexto de dirigir-se a vida
eterna; ou, centrar-se no temporal
como algo alheio aos valores
religiosos, e reduzir a vida religiosa a
atos de culto e ao cumprimento de
determinadas obrigacdes morais.

Trata-se, pois, de evitar a cisdo e de
voltar a unir o que esta separado, a
luz do mistério do Verbo Encarnado:
“A exemplo de Cristo, que exerceu a
profissdo de operario, alegrem-se



antes os cristdos, porque podem
desempenhar todas as atividades
terrestres, unindo os esforcos
humanos, domeésticos, profissionais,
cientificos ou técnicos, em sintese
vital com valores religiosos, sob cuja
soberana direcao todas as coisas sdo
coordenadas para a gldria de
Deus”™. A busca da unidade na vida
pessoal vem a ser a chave para
conseguir que a propria atividade e a
dos outros dirija-se ao fim ultimo. O
texto latino, nas palavras citadas,
acentua a unidade desta sintese vital:
in unam synthesim vitalem.

Tal tarefa, embora néo seja exclusiva
dos leigos, compete propriamente a
estes, “testemunhas de Cristo em
tudo, no meio da comunidade
humana”™”, exercendo e respeitando
a liberdade em questdes opinaveis,
sem invocar a autoridade da Igreja
para suas opgoes pessoais. Em sua
atividade no mundo devem respeitar
a reta autonomia do temporal:



“Quando agem como cidaddos do
mundo, particular ou
associativamente, observardo nao so
as leis proprias de cada disciplina,
mas procurardo adquirir
competéncia verdadeira naqueles
campos”™. De onde nasce esta
retiddo e esforgo de coeréncia crista?
O Concilio responde: “Compete a sua
consciéncia bem formada gravar a
lei divina na vida da cidade
terrena”"?,

2. A doutrina de Joao Paulo II

O tema da autonomia das coisas
temporais aparece repetidas vezes na
doutrina de Jodo Paulo II, tanto nas
enciclicas como em sua pregacao e
catequese das audiéncias gerais.
Numa ocasido comentou
amplamente o ponto 36 daGaudium
et spes. Em sua catequese sobre a
criacdo, por exemplo, dedica uma
audiéncia inteira a este tema que
considera intimamente vinculado a



verdade sobre a criagio™.

Interessam aqui particularmente os
aspectos que projetam uma nova luz
sobre o texto conciliar, fruto sem
duvida da reflexdo profunda de Joao
Paulo II sobre o contetudo dos
diversos documentos.

Ele considera uma dupla dimenséo
da criacdo, no contexto da sua
finalidade:

- Uma dimensdo “transcendental”
nas criaturas, que é como uma
manifestacao externa e
absolutamente livre da gloria interna
de Deus, na qual consiste também o
fim de toda a criacdo: “No mistério
da gloria todas as criaturas adquirem
o0 seu significado transcendental:
‘superando-se’ a si mesmas para
abrir-se a Aquele, em quem tém seu
comeco... e sua meta”**!,

- E uma dimensdo “imanente”, que é
o aperfeicoamento das criaturas e



implica a ciéncia, a técnica, a cultura,
a histéria...*.

Dentro desta dimensdo imanente,
inseparavel da outra, situa-se o
problema da autonomia das coisas
terrenas.

Jodo Paulo II concede especial
importancia ao fato de que o Concilio
insira este tema na verdade da
criacdo, que ndo é apenas uma
verdade de fé, revelada no Antigo e
no Novo Testamento, mas também
uma verdade que une todos os que
creem em Deus, quer dizer, todos o0s
que — como diz a Gaudium et spes no
n. 36 — “escutaram sempre a
manifestacdo da voz de Deus na
linguagem da criacdo”. Esta verdade
embora plenamente manifestada na
Revelacao, é acessivel por si a razdo
humana. Os termos em que o texto
conciliar se expressa, comenta Jodo
Paulo I, indicam - pelo menos de
modo indireto — “que o mundo das



criaturas tem necessidade da Razao
ultima e da Causa primeira. Em
virtude da sua propria natureza, os
seres contingentes tém necessidade,
para existir, de um apoio no Absoluto
(no Ser necessario), que € Existéncia
por si (Esse subsistens ).0 mundo
contingente e fugaz ‘desaparece sem
o Criador”™,

Em sua catequese sobre a
providéncia divina ele aborda este
tema com outra perspectiva e
destaca especialmente o papel do
homem dentro da ordem criada. E
preciso partir da base de que “tudo o
que foi criado, pertence a Deus,
Criador, e como consequéncia
depende dele. Em certo sentido, cada
um dos seres é mais ‘de Deus ‘do que
‘de si mesmo’. E primeiro ‘de Deus’ e,
depois, ‘de si’. E 0 é de modo radical e
total que supera infinitamente todas
as analogias da relacdo entre

autoridade e suditos da terra”®¥,



Jodo Paulo II tem muito em conta a
pergunta pela autonomia da criacao
e 0 papel do homem, mas “segundo a
fé catdlica é proprio da Sabedoria
transcendente do Criador fazer que
Deus esteja presente no mundo como
Providéncia, e simultaneamente que
0 mundo possua essa ‘autonomia’, da
qual o Concilio Vaticano II fala”®'

Comentando Sb 8,1 — sobre a acdo de
Deus que rege o universo suaviter et
fortiter, exclui toda possivel oposicao
entre autonomia do criado e
providéncia divina: “A providéncia
divina manifesta-se precisamente na
dita ‘autonomia das coisas criadas’,
na qual se revela tanto a forca como
a ‘docura’ proprias de Deus.
Confirma-se nela que a Providéncia
do Criador como Sabedoria
transcendente e para nos sempre
misteriosa, abarca tudo (‘estende-se
de um ao outro confim’), realiza-se
em tudo com sua poténcia criadora e
sua firmeza ordenadora (fortiter),



mesmo deixando intacta a funcao
das criaturas como causas segundas,
imanentes, no dinamismo da
formacdo e do desenvolvimento do
mundo como se pode ver que esta
indicado nestesuaviter do livro da
Sabedoria”®®.

Dentro desta ordem, o homem tem
uma posicdo e uma tarefa especiais,
de acordo com a natureza que Deus
lhe deu: “No que se refere a
formacdo imanente do mundo, o
homem possui, pois, desde o
principio e constitutivamente, por ter
sido criado a imagem e semelhanca
de Deus, um lugar plenamente
especial. De acordo com o livro do
Génesis, foi criado para ‘dominar’,
para ‘submeter a terra’. Participando,
como sujeito racional e livre, mas
sempre como criatura, do dominio
do Criador sobre o mundo, o homem
converte-se, de certa forma, em
‘providéncia’ para si mesmo,
segundo a bela expressao de Sao



Tomas (S.Th. I, q. 22, a. 2 ad 4). Pela
mesma razao, porém, gravita sobre
ele desde o principio uma
responsabilidade peculiar tanto
diante de Deus como diante das
criaturas e, em particular, diante dos
outros homens”™”".

Deus, em sua agdo providente,
comenta Jodo Paulo II, ndo s6 tem em
conta a autonomia que Ele mesmo
outorgou as criaturas, mas também
respeita a liberdade do homem em
seu caminhar terreno. “No homem e
com o homem, a acdo da Providéncia
alcanca uma dimensdao ‘histérica’, no
sentido de que ela segue o ritmo e
adapta-se as leis do desenvolvimento
da natureza humana, permanecendo
ela imutada e imutavel na soberana
transcendéncia do seu ser que ndo
experimenta mutacoes. A
Providéncia é uma presenca eterna
na histéria do homem: de cada um e
das comunidades. A histdria das
nacoes e de todo o género humano



desenvolve-se sob o ‘olho’ de Deus e
sob a sua agdo onipotente”®®,

O homem ndo so6 deve usar
retamente as coisas criadas que lhe
foram entregues, mas é “para si
mesmo um dom de Deus” e deve,
portanto, respeitar a estrutura
natural e moral que Deus lhe deu
E ainda, no homem toda a criacdo
visivel deve aproximar-se de Deus e
encaminhar-se para a sua plenitude
definitiva. “O verdadeiro
desenvolvimento — isto €, 0 progresso
— que o0 homem é chamado a realizar
no mundo, ndo deve ter apenas um
carater ‘técnico’, mas, sobretudo
‘ético’, para levar a plenitude no
mundo criado o reino de Deus”®”.

[29]

Neste contexto adquire especial
interesse a questao ecologica a qual
Jodo Paulo II atribui grande
importancia e que considera um
problema ético™". O desequilibrio
ecoldgico surge de um uso arbitrario



das criaturas; a ordem, que as coisas
criadas tém naturalmente, é violada
e a “finalidade imanente” na obra da
criacdo é ignorada. Este modo de
atuar provém de uma falsa
interpretacdo da autonomia das
coisas terrenas e chega a constituir
uma ameaca para o proprio
homem®. “O homem, que descobre
sua capacidade de transformar e, em
certo sentido, de ‘criar’ o mundo com
o trabalho, esquece que este se
desenvolve sempre sobre a base da
primeira e originaria doacdo das
coisas por parte de Deus. Cré que
pode dispor arbitrariamente da
terra, submetendo-a sem reservas a
sua vontade como se ela néo tivesse
fisionomia propria e um destino
anterior dados por Deus, e que 0
homem pode certamente
desenvolver, mas que ndo deve
trair”®?,

O uso ilegitimo desta autonomia
alcanca também a vida em todos o0s



seus graus e ganha especial
gravidade quando se trata da vida
humana em todas as suas fases,
concretamente naquelas em que se
encontra mais desprotegida®. “E
facil, porém, ceder ao
deslumbramento de uma pretendida
autossuficiéncia no progressivo
‘dominio’ das forcas da natureza, até
esquecer-se de Deus ou colocar-se em
seu lugar. Esta pretensdo chega hoje
a alguns ambientes em forma de
manipulacdo bioldgica, genética,
psicoldgica... que, se ndo for regida
pelos critérios da lei moral (e
consequentemente orientada para o
reino de Deus) pode converter-se no
predominio do homem sobre o
homem, com consequéncias
tragicamente funestas”™.

A “autonomia” que prescinde de
Deus - ndo duvida Jodo Paulo II em
afirmar — ndo é apenas ilegitima, mas
também inutil®®,



Em seu conhecimento amplo e
profundo do mundo atual, Jodo Paulo
IT valoriza tudo o que € positivo, mas
ndo deixa de indicar claramente o
que ndo esta de acordo com 0s
designios de Deus e orienta para
solucdes definitivas. “O homem, hoje
mais do que em qualquer outro
campo, é particularmente sensivel a
grandeza e autonomia da sua tarefa
de pesquisador e dominador das
forcas da natureza. Deve-se notar, no
entanto, que existe um grave
obstaculo no desenvolvimento e
progresso do mundo. Trata-se do
pecado e da incompreensdo que ele
implica, quer dizer, o mal moral”"”,
Superar o mal é, ao mesmo tempo,
querer o progresso moral do homem
e dar uma resposta as exigéncias
essenciais de um mundo ‘mais
humano’. O reino de Deus encontra
nisto, diz Jodo Paulo II, sua “matéria
e os sinais de sua presenca eficaz”"®,



E preciso situar a solu¢do no plano
da salvacao que se esta realizando:
“o crescimento do reino de Deus néo
se identifica com a evolucdo do
mundo, no entanto, é verdade que o
reino de Deus esta no mundo e antes
de mais nada no homem, que vive e
trabalha no mundo. O cristdo sabe
que, com 0 seu compromisso a favor
do progresso da histdria e com a
ajuda da graca de Deus, coopera com
o crescimento do reino, até o
cumprimento historico e escatoldgico
da divina Providéncia”®",

Diante da situacdo atual do mundo -
indiferenca religiosa, ateismo e suas
diversas formas e, particularmente, o
secularismo, junto a
descristianizagao de povos de antiga
tradicdo cristd —Jodo Paulo II julga
necessario realizar uma nova
evangelizacdo, revalorizar a
dignidade da pessoa humana,
promover a paz"”. Neste contexto
recorda a vocacao dos fiéis leigos a



santidade pelo batismo e que esta
busca pela santidade ou “vida
segundo o Espirito” deve expressar-
se particularmente “em sua insercao
nas realidades temporais e em sua
participacdo nas atividades
terrenas”™*!,

Isto implica uma exigéncia e uma
formacdo concretas, que previne e
cura, se for o caso, o secularismo:
“em sua existéncia ndo pode haver
duas vidas paralelas: por um lado, a
denominada vida ‘espiritual’, com os
seus valores e exigéncias; e por
outro, a denominada vida ‘secular’,
quer dizer, a vida de familia, o
trabalho, as relagdes sociais, 0
compromisso politico e a cultura
Diante desta “fratura entre fé e vida,
entre Evangelho e cultura”, Jodo
Paulo II recorda precisamente a
chamada a “unidade de vida” que o
Concilio Vaticano II fez no texto
citado antes™?,

9 [42]



3. Santificacdo do mundo e
unidade de vida em Josemaria
Escriva

Desde o dia 2 de outubro de 1928 fez-
se sentir, cada vez com mais forca, a
mensagem de que todos os homens
sdo chamados por Deus a santidade
no meio das realidades terrenas.
Naquela data, um sacerdote jovem —
Josemaria Escriva — percebeu isso
com absoluta clareza, como uma
potente luz de Deus. A partir daquele
instante, sabendo-se instrumento a
servico da Redencao, dedicou-se com
todas as suas forgas a levar a pratica
esse querer de Deus. Ficou assim
fundado o Opus Dei que ainda nao
tinha nome e ndo era sendo uma
semente numa terra bem preparada.
Gracas a sua resposta fidelissima e
generosa a Deus, em meio a
multiplas e graves dificuldades, esta
mensagem foi abrindo caminho
dentro da Igreja e fora dela, em



praticamente em todo o mundo. O
Fundador do Opus Dei faleceu em
Roma em 26 de junho de 1975, com
evidente fama de santidade, e foi
beatificado por Jodo Paulo II em
Roma no dia 17 de maio de 1992.
Como diz o Decreto que declarou a
heroicidade de suas virtudes, “Gragas
a uma vivissima percepcao do
mistério do Verbo Encarnado, ele
compreendeu que toda a trama das
realidades humanas se compenetra,
no coragao do homem renascido em
Cristo, com o ambito da vida
sobrenatural e se torna, desse modo,
lugar e meio de santificacdo”™*".

A legitima autonomia das coisas
temporais nao constituia problema
para Josemaria Escriva, devido a sua
profunda compreensdo da verdade
da criacdo e do mistério de Cristo,
embora ndo deixasse de advertir —ja
em 1951 - sobre as dificuldades que
surgem em volta deste tema: “Com
periddica monotonia, ha quem



procure ressuscitar uma suposta
incompatibilidade entre a fé e a
ciéncia, entre a inteligéncia humana
e a Revelacdo divina. Essa
incompatibilidade apenas pode
surgir, e s0 aparentemente, quando
ndo se entendem os dados reais do
problema”*.

O problema desaparece, a ruptura
desaparece, se se entende bem o
alcance da ordem natural e da
sobrenatural, se se situam bem os
termos do problema: “se o mundo
saiu das maos de Deus, se Ele criou o
homem a sua imagem de semelhanca
e lhe deu uma chispa da sua luz, o
trabalho da inteligéncia — mesmo que
seja um trabalho duro - deve
desentranhar o sentido divino que ja
naturalmente tém todas as coisas; e a
luz da fé, percebemos também o seu
sentido sobrenatural, que procede da
nossa elevacdo a ordem da graca.
Nao podemos admitir o medo a
ciéncia, porque qualquer trabalho, se



for verdadeiramente cientifico,
conduz a verdade. E Cristo disse: Ego
sum veritas, Eu sou a verdade”™®,

Em uma homilia, em 1960, falava de
duas posturas opostas que levam a
cisdo entre fé e vida — como diria
depois a Constituicdo Gaudium et
spes n. 43 ja citada: “Observam-se,
por vezes, certas atitudes que
procedem de ndo se saber captar
esse mistério de Jesus. Por exemplo,
a mentalidade dos que encaram o
cristianismo como um conjunto de
praticas ou atos de piedade sem
perceberem a sua relagdo com as
situacoes da vida de todos os dias,
com a urgéncia de atender as
necessidades dos outros e de
esforcar-se por remediar as
injusticas”. E a postura contraria, dos
que “tendem a imaginar que, para
poderem serem humanos, tém de por
em surdina alguns aspectos centrais
do dogma cristdo, e comportam-se
como se a vida de oracdo, a relagao



continua com Deus constituisse uma
fuga as responsabilidades e um
abandono do mundo”™”,

Com a “terceira dimensdo” que a
vida sobrenatural outorga™®, todas as
realidades criadas ganham relevo e
aproximam de Deus. Josemaria
Escriva afirma assim que néo ha
“realidades exclusivamente
profanas”, com o que exclui de
entrada qualquer ruptura entre fé e
vida comum: “Falando com
profundidade teoldgica, isto é, se ndo
nos limitamos a uma classificacdo
funcional, ndo se pode dizer
rigorosamente que haja realidades -
boas, nobres ou mesmo indiferentes
— que sejam exclusivamente
profanas, uma vez que o Verbo de
Deus estabeleceu a sua morada entre
os filhos dos homens, teve fome e
sede, trabalhou com suas maos,
conheceu a amizade e a obediéncia,
experimentou a dor e a morte”™?,



A partir desta perspectiva, a
santificacdo do trabalho ndo € algo
“superposto” na vida crista, mas sim
consequéncia de saber-se filho de
Deus e, como tal imitador de Cristo:
“E este é o segredo da santidade que
venho pregando ha tantos anos -
dizia o Fundador do Opus Dei em
1960 — Deus nos chamou a todos para
que o0 imitdssemos: e a vos e a mim
para que, vivendo no meio do mundo
— sendo pessoas da rua! -
soubéssemos colocar Cristo Nosso
Senhor no cume de todas atividades
humanas honestas”®”,

E com palavras de uma homilia de
1956: “Quero falar sempre de uma
vida didria e concreta: da
santificacdo do trabalho, das relagoes
familiares, a amizade. Se ndo somos
cristaos nesses momentos, quando o
seremos? **!, Na homilia
pronunciada em 8/10/1967, no
Campus da Universidade de Navarra
— (ue é um cantico a santificacdo das



realidades terrenas a partir de
dentro do mundo - expressava-se
com palavras similares e igualmente
incisivas: “Nao ha outro caminho,
meus filhos: ou sabemos encontrar o
Senhor em nossa vida de todos o0s
dias, ou ndo O encontraremos nunca.
Por isso, posso afirmar que nossa
época precisa devolver a matéria e as
situacdes aparentemente mais
vulgares seu nobre e original
sentido: pondo-as ao servico do
Reino de Deus, espiritualizando-as,
fazendo delas meio e ocasido para o
nosso encontro continuo com Jesus
Cristo”®”.

Ele ndo se cansava de inculcar a
“unidade de vida”, como uma sintese
viva entre trabalho, oragao,
apostolado, a una synthesis vitalis
que a Constituicdo Gaudium et spes
recomendaria como remédio ao
“divorcio entre fé e vida”. O
Fundador do Opus Dei dizia em 1951:
“Todo o trabalho honrado pode ser



oracdo; e todo o trabalho que for
oracdo, é apostolado. Desse modo, a
alma se robustece numa unidade de
vida simples e forte”™. O apostolado
ndo pode ser um “acréscimo” mas
brota da santificacdo do trabalho:
“Temos que evitar o erro de pensar
que o apostolado se reduz ao simples
testemunho de umas praticas
religiosas. Tu e eu somos cristaos,
mas ao mesmo tempo, e sem solucdo
de continuidade, cidadaos
trabalhadores, com umas obrigacoes
claras que temos de cumprir de um
modo exemplar, se nos queremos
santificar de verdade”®".

Para conseguir esta unidade de vida,
€ necessario manter a fé viva e
vibrante pela caridade: “Quando a fé
fraqueja, o homem tende a imaginar
Deus como se estivesse longe e mal
se preocupasse com os seus filhos.
Pensa na religido como algo
justaposto, para quando ndo ha outro
remédio; sem saber por qué, espera



manifestacdes aparatosas,
acontecimentos insolitos. Em
contrapartida, quando a fé vibra na
alma, descobre-se que os passos do
cristdo ndo se separam da propria
vida humana corrente e habitual. E
que esta santidade grande, que Deus
reclama de nos se encerra aqui e
agora, nas coisas pequenas de cada
jornada”®®,

Neste modo de conceber a vida
cristd, ja se da por suposta a
autonomia legitima das coisas
temporais e ndo so se respeita, mas o
amor ao mundo como obra de Deus
leva a amar também essa autonomia.
Isso fica refletido nas orientacdes
claras e sintéticas que o Fundador do
Opus Dei costumava dar: “A tua
vocacdo de cristdo te pede que
estejas em Deus e, a0 mesmo tempo,
que te ocupes das coisas da terra,
empregando-as objetivamente tal
como sdo: para devolvé-las a Ele”",



Sempre distinguiu entre “do mundo”
e “mundano”, e o amor a Deus e ao
mundo estdo sempre unidos, como
expressa este ponto de Sulco: “Os
homens mundanos empenham-se em
que as almas percam quanto antes a
Deus; e depois, em que percam o
mundo... Ndo amam este nosso
mundo: exploram-no, espezinhando
os outros! — Que tu ndo sejas também
vitima dessa dupla vigarice”””. E
facil comparar estas palavras com o
que diz a Constituicao Pastoral
Gaudium et spes n. 36 ao falar da
autonomia ilegitima, que nao so
afasta de Deus, mas ainda faz com
que as proprias criaturas fiquem
“obscurecidas” para o homem.

Na verdade, todo o capitulo
“Cidadania” de Sulco constitui uma
orientacdo clara sobre como o
cidadao das “duas cidades” deve
atuar sem rupturas, nem internas do
homem em sua atuacgdo sobre o
mundo, nem externas, no resultado



da propria atuacdo, ja que “Nao se
pode separar a religido da vida, nem
no pensamento, nem na realidade
cotidiana”®®®. A tarefa do cristdo é
“contribuir para que o amor e a
liberdade de Cristo presidam a todas
as manifesta¢des da vida moderna -
a cultura e a economia, o trabalho e o
descanso, a vida de familia e o
convivio social”®?.

Se faltar esse anseio de santificar o
mundo, é facil que surja o fend6meno
do laicismo, porque muitas
realidades terrenas, abandonadas a
si proprias ou em maos de descrentes
se convertam em obstaculos para a
vida sobrenatural e “formem como
que um campo fechado e hostil a
Igreja”. Por isso, continua dizendo
Josemaria Escriva: “Tu, por seres
cristao — pesquisador, literato,
cientista, politico, trabalhador... -
tens o dever de santificar essas
realidades. Lembra-te de que o
universo inteiro — assim escreve o



Apostolo — esta gemendo como que
com dores de parto, a espera da
libertacdo dos filhos de Deus”"*”,

Nesta tarefa do cristao estdo sempre
unidas — ndo misturadas — o que o
Fundador do Opus Dei chama “alma
verdadeiramente sacerdotal” e
“mentalidade plenamente laical”.
Fica intacta a legitima autonomia das
coisas temporais e, a0 mesmo tempo,
em e através da propria atividade do
cristdo essas realidades temporais
sdo “santificadas”. Se, com a boa
intencdo de santificar o mundo, ndo
se respeita essa autonomia do
temporal, isso daria origem ao
clericalismo contra o qual o
fundador do Opus Dei prevenia de
varias maneiras: “Nao queiras fazer
do mundo um convento, porque
seria uma desordem... Mas também
ndo queiras fazer da Igreja um
bando terreno, porque equivaleria a
uma trai¢do”'®. Ele ndo gostava de
falar de “operarios catolicos,



engenheiros catolicos, médicos
catolicos, etc., como se se tratasse de
uma espécie dentro de um género,
como se 0s catolicos formassem um
grupinho separado dos outros, dando
assim a sensacdo de que existe um
fosso entre os cristdos e o resto da
humanidade”®. Ele preferia falar de
“catolicos que sdo operarios”,
“catolicos que sdo engenheiros ou
médicos” etc.

Outra caracteristica da “mentalidade
laical” e do respeito a autonomia do
temporal é o amor a liberdade no
imenso terreno do opinavel. “Que
coisa triste é ter uma mentalidade
cesarista, e ndo compreender a
liberdade dos demais cidadaos, nas
coisas que Deus deixou ao juizo dos
homens”™®. Ou, como dizia em 1960,
em termos mais expressivos ainda:
“Amesquinhariamos a fé se a
reduzissemos a uma ideologia
terrena, arvorando um estandarte
politico-religioso para condenar, ndo



se sabe em nome de que investidura
divina, 0os que ndo pensam do mesmo
modo em problemas que sdo, pela
sua propria natureza, suscetiveis de
receber numerosas e diversas
solu¢des”®. Na homilia pronunciada
no Campus da Universidade de
Navarra, diante de varios milhares
de pessoas, exortou a difundir por
todas as partes uma verdadeira
“mentalidade laical” e expressou em
sintese as conclusdes praticas que ela
traz consigo: “Ser suficientemente
honrados para arcar com a propria
responsabilidade pessoal; Ser
suficientemente cristdos, para
respeitar os irmdos na fé, que
propdem — em matérias opinaveis —
solucdes diversas da que cada um de
nos sustenta; Ser suficientemente
catdlicos, para ndo se servir de nossa
Mae Igreja, envolvendo-a em facgoes
humanas”®.

Sua profunda compenetracdo pessoal
do mistério do Verbo Encarnado -



nao so no terreno doutrinal, mas
também pela contemplacao
constante em meio a vida diaria -
levou-o, como que por analogia, a
entender o mundo em sua
verdadeira perspectiva. Assim como
em Cristo a natureza divina e a
natureza humana - distintas, sem
mistura ou confusdo™® — estdo unidas
na Pessoa do Verbo, no mundo criado
as realidades naturais sao
verdadeiramente distintas das
sobrenaturais; ndo devem ser
confundidas, mas até mesmo as
naturais — incluindo todas as
atividades humanas legitimas — estdo
ordenadas a Redencdo em Cristo,
para “colocar Cristo no cume de
todas as atividades humanas”. Nesta
perspectiva cristoldgica ndo ha para
o Fundador do Opus Dei realidades
estritamente profanas (cfr. nota 49)
Nem conflito de “autonomias”, nem
divisdo entre diferentes esferas.



Em suma esta atitude
autenticamente crista (que é
necessario promover, como dizia a
Constituicdo Pastoral Gaudium et
spes no n. 43) deve ser cultivada no
interior de cada um. Josemaria
Escriva expressava esta ideia na
homilia ja citada, em 8 de outubro de
1967, com uma imagem que 0
proprio ambiente onde a pronunciou
sugeria — ao ar livre: “Na linha do
horizonte, meus filhos, parecem
unir-se o céu e a terra. Mas ndo: onde
de verdade se juntam € no coracao,
quando se vive santamente a vida
diaria...”"”,

Ao estudar os ensinamentos do
Fundador do Opus Dei sobre a
autonomia das coisas temporais e
considerar as solucdes praticas
nascidas sob seu impulso, fica
manifesta uma clara afinidade com
os ensinamentos do Concilio
Vaticano II, anos antes que ele se
realizasse. Estamos, efetivamente,



diante de uma “profética
coincidéncia com o Concilio Vaticano
I1”, como expressa o Decreto sobre as
virtudes heroicas'®.

Estudo publicado em Romana N° 15
por Elizabeth Reinhardt, Doutora em
Teologia, Professora Assistente de
Historia da Teologia Medieval e
Moderna, do Departamento de
Teologia Historica (Universidade de
Navarra).

"I CONCILIO VATICANO II, Const.
past. Gaudium et spes, n. 43

 Ibid., n. 36.

) CONCILIO VATICANO I, Const. past.
Dei Filius, c.1, Dz 1783-1784
(3002-3003).

! Gaudium et spes, n. 36


https://romana.org/15/studio/la-legittima-autonomia-delle-realta-temporali/

GBI Cfr. Gn -1, 31.

6] Cfr. CONCILIO IV DE LATRAO, Dz
428 (800)

I CONCILIO VATICANO II, Decl.
Dignitatis humanae, n. 3.

® Gaudium et spes, n. 36. — O texto
conciliar faz referéncia ao Concilio
Vaticano I, Const.dogm. Dei Filius, c.
3, Dz 1785-1786 (3004-3005).

®' Gaudium et spes, n. 36.

19 1hid., nota 7.

" Gaudium et spes, n. 36.

U2 cfr. Gaudium et spes, n. 34.
"3 Gaudium et spes, n. 37

14 1hid.

"5 Gaudium et spes, n. 43

%1 Ibid.



" Ibid.
" Ibid.
" Ibid.

29 10A0 PAULO II, Alocugéo na
audiéncia geral, 2/04/1986.

11 70A0 PAULO II, Alocugéo na
audiéncia geral, 12/3/1986.

21 cfr. JOAO PAULO II, Alocucéo na
audiéncia geral, 2/04/1986.

231 Cfr. Ibid.

24 J0AO PAULO II, Alocucgéo na
audiéncia geral, 14/05/1986.

I Ibid.
9 Ibid.

7 Ibid. Cfr. Alocucdo na audiéncia
geral, 21/05/1986.

8 JOAO PAULO II, Alocucgdo na
audiéncia geral, 21/05/1986.



29 cfr. JOAO PAULO II, Litt. enc.
Centesimus annus, 1/05/1991, n. 38.

3% JOAO PAULO II, Alocugéo na
audiéncia geral, 21/05/1986.

1 cfr. JOAO PAULO II, Mensagem
para a Jornada Mundial da Paz,
8/12/1989.

321 cfr. JOAO PAULO II, Alocucéo na
audiéncia geral, 2/04/1986.

331 70AO PAULO IJ, Litt. enc.
Centesimus annus, n. 37.

B34 cfr. JOAO PAULO II, Mensagem
para a Jornada Mundial da Paz,
8/12/1989.

33 JOAO PAULO II, Alocucdo na
audiéncia geral, 18/04/1986.

B3¢ cfr. JOAO PAULO II, Alocucéo na
audiéncia geral, 2-1V-1986.

57 J0AO PAULO II, Alocucgéo na
audiéncia geral, 25/06/1986.



B8 Cfr. ibid.
91 Thid.

149 cfr. JOAO PAULO II, Exhort. apost.
Christifidelis laici, 30-XII-1988, nn.
4-7.

“U Ibid., n. 17
42 1bid., n. 59
3 Cfr. Gaudium et spes, n. 43.

4 CONGREGACAO PARA AS CAUSAS
DOS SANTOS, Decreto sobre a
heroicidade das virtudes do servo de
Deus Josemaria Escrivd, Fundador do
Opus Dei, 9/04/1990.

31 F Cristo que passa, n. 10
19 Ihid.

“ Ibid., n. 98; cfr. Amigos de Deus, 1.
58.

481 Cfr. Caminho, n. 279.


https://opusdei.org/pt-br/article/decreto-sobre-as-virtudes-heroicas-do-fundador-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/decreto-sobre-as-virtudes-heroicas-do-fundador-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/decreto-sobre-as-virtudes-heroicas-do-fundador-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/decreto-sobre-as-virtudes-heroicas-do-fundador-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/decreto-sobre-as-virtudes-heroicas-do-fundador-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/decreto-sobre-as-virtudes-heroicas-do-fundador-do-opus-dei/

1 F Cristo que passa, n. 112, cfr. n.
120.

5% Amigos de Deus, n.58.
BUE Cristo que passa, n. 36.
2 Entrevistas n. 114

B3 E Cristo que passa, n. 10.
B4 Amigos de Deus, n. 61.
! Ibid., n. 312.

%1 Sulco, n. 295; cfr. Forja, n. 678
57 Sulco, n. 304.

8 Ibid., n. 308.

59 Ibid. ,n. 302.

1 Ibid.,.n. 311.

® Ibid., n. 312.

€2 £ Cristo que passa, n. 53.



% Sulco, n. 313
%4 F Cristo que passa, n. 99.
5] Entrevistas, n. 117.

661 Cfr. CONCILIO DE CALCEDONIA,
Dz 148 (301-302)

7] Entrevistas, n. 116.

%81 Cfr. CONGREGACAO PARA AS
CAUSAS DOS SANTOS, Decreto sobre
a heroicidade das virtudes do servo de
Deus Josemaria Escrivad, Fundador do
Opus Dei, 9-1V-1990.

yomismo

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/a-legitima-
autonomia-das-coisas-temporais/
(14/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/a-legitima-autonomia-das-coisas-temporais/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-legitima-autonomia-das-coisas-temporais/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-legitima-autonomia-das-coisas-temporais/

	A legítima autonomia das coisas temporais
	1. O texto da “Gaudium et spes”
	Dentro do capítulo sobe a atividade humana no mundo, na Constituição Pastoral Gaudium et spes do Concílio Vaticano II, encontramos um item (n. 36) intitulado “A justa autonomia das realidades terrenas”. Esta formulação é interessante, porque nela palpita uma pergunta e uma inquietação: como deve ser a relação entre as coisas terrenas e a realidade sobrenatural? Existe talvez uma autonomia que não seja justa?
	2. A doutrina de João Paulo II
	3. Santificação do mundo e unidade de vida em Josemaria Escrivá


