
opusdei.org

A Justiça

Ser justo diante de Deus, amá-
Lo, significa também ser justo
com os homens e querer um
mundo mais justo.

23/05/2019

A definição clássica de justiça foi
resumida em poucas palavras: “dar a
cada um o que é seu”. Esta definição
supõe que alguém deve e que alguém
dá, ou seja, que há pessoas
relacionadas. Por isso, pensar na
virtude da justiça é pensar em
relações.



A relação entre pessoas considera
que “Deus criou o homem dotado de
razão e lhe conferiu dignidade de
uma pessoa agraciada com a
iniciativa e o domínio de seus
atos”[1]. Somente ao considerarmos
a igual dignidade e igual liberdade de
cada um, é possível dizer que as
relações entre as pessoas são justas.
Não pode haver, por exemplo,
relações justas entre as pessoas se
umas são escravas das outras, já que
essa submissão implica não perceber
‘quem são os outros’.

No entanto, “o enunciado dar a cada
um o que é seu não exprime tudo o
que está envolvido na justiça, nem
torna explícito tudo o que é
necessário ao homem para ser
justo”[2]. É verdade que “justiça é
dar a cada um o que é seu. Mas eu
acrescentaria que isso não basta”[3],
dizia são Josemaria. Não basta
porque não se trata somente de
respeitar os direitos das outras



pessoas, mas de considerar que nas
relações de justiça o outro também é
pessoa.

Esta é a razão pela qual, ao estudar o
tema da justiça, convém se
perguntar: a quem devo ou a quem
dou? Trata-se do sujeito a que este
tipo de relações faz referência. Uma
justiça baseada na natureza das
pessoas envolvidas e não na
natureza das leis.

1. O que devo a Deus?

Uma das perguntas que ouvimos com
frequência é: o que eu devo a Deus?
E a resposta é bem simples:
Devemos-Lhe tudo. De fato, a justiça
com Deus – se é que podemos chamá-
la assim – é diferente da justiça com
os outros homens. “As relações entre
o homem e Deus não são relações de
justiça em sentido próprio”[4].
Porque estão em um nível diferente:
a relação é Criador-criatura e não
criatura-criatura. Se quisermos,



portanto, saber como pode ser justa a
relação de cada um com Deus,
precisamos nos perguntar: quem é
Deus para nós? O que significa que é
Criador? Ou, melhor, que é
essencialmente Deus?

São João no-lo diz em uma das suas
cartas: “Deus é Amor” (1 Jo 4, 8).
Estas palavras nos dão o horizonte
em direção ao qual se dirige o modo
cristão de viver a justa relação com
Deus. Um caminho que está inscrito
na própria natureza do homem: Deus
que é amor, criou o homem à sua
imagem e semelhança por amor, e
lhe deu a capacidade de responder
amorosamente através da sua
liberdade. Podemos dizer que Deus
quis que o homem realizasse a sua
vivência da própria liberdade
precisamente através do ato mais
essencial e mais próprio da natureza
divina, que é amar.



Devemos a nossa dignidade a Deus
Criador: isso cria um vínculo de forte
dependência, porque não nos
criamos a nós mesmos. Uma
dependência total que não significa
submissão ou escravidão, porque no
momento em que Deus nos criou, nos
fez livres. A liberdade humana é
manifestação da liberdade divina e
capacidade de resposta para o
homem se decidir a corresponder a
Deus – que é Amor – amando.

A Sagrada Escritura mostra-nos que o
homem justo é o homem bom e
santo, isto é: o homem que, através
da sua vida, no exercício contínuo da
sua liberdade, decide pelo bem[5]. De
fato, Israel é indicado como um povo
que ama o seu Deus precisamente
quando ao longo da sua história
decide por Ele, que é o Sumo Bem.

Este caminhar de Israel na via do
amor, escolhendo o bem, foi
assumido por Cristo em sua vida. Ele



foi o único verdadeiramente justo
diante de Deus porque, sendo o Filho
de Deus, se fez homem para que o
filho do homem fosse filho de
Deus[6]. Cristo, assumindo a
natureza humana no mistério da
Encarnação, levou todas as
realidades a Deus pelo mistério da
Redenção. Ele foi o único justo em
sentido pleno e nos ensinou o
caminho do homem justo[7]: um
caminho humano e divino de doação
e correspondência ao amor de Deus
Pai.

Isto mostra que “se Deus é Amor, e a
experiência do amor é uma
experiência humana, quer dizer que
através do amor chegamos a uma
imagem mais verdadeira de Deus e
dos homens”[8]. Portanto, a relação
entre Deus – que é Amor – e os
homens – criaturas criadas por amor
à imagem e semelhança de Deus –
será justa na medida em que
tivermos consciência da nossa



condição de filhos de Deus e
atuarmos em consequência por amor
e para o amor.

2. O que eu devo aos homens?

A segunda pergunta a que queremos
responder é: o que devo aos outros?
Neste caso, quando falamos de
justiça entre os homens é fácil
confundir os deveres que emanam
desta virtude com os da caridade.
Um dever de justiça não é a mesma
coisa que um dever de caridade.
Perguntar-se sobre o que eu devo a
uma pessoa é diferente de perguntar
porque devo me preocupar pelo
próximo.

O perigo consiste em atribuir à
caridade “coisas que em verdade
pertencem aos mais rigorosos
deveres da justiça, falsificando-se
assim a verdadeira natureza dos
problemas sociais; ou que a
insistência nos os vínculos mais
íntimos leve a descuidar as



exigências mais básicas da justiça.
Por exemplo, os vínculos de caridade
existentes entre quem encomenda
um trabalho e quem o realiza não
podem de nenhum modo levar a
pagar menos do que se deve, ou a
desempenhar o trabalho de qualquer
jeito”[9]. Portanto, é necessário
entender bem a natureza desta
virtude.

“Objeto da virtude da justiça é,
portanto, dar a cada um o seu direito,
dar ou respeitar aquilo que é seu e
lhe é devido: a vida, a liberdade, os
bens de que é legitimo proprietário, a
fama, etc. Mais brevemente se pode
afirmar que o objeto da virtude da
justiça é o direito, mas entendendo
por direito a coisa justa em si mesma,
o justo, e não a lei ou a ciência do
direito”[10].

Isto põe em destaque três
características fundamentais. A
primeira é a alteridade. No sentido



mais evidente significa que a justiça
é para com os outros e, portanto,
sempre requer duas ou mais pessoas
físicas ou morais. Obrigações e
deveres para consigo mesmo não são
objeto da justiça.

No sentido mais profundo, a
alteridade apresenta uma pergunta
mais essencial: quem é o outro? A
justiça costuma ser representada
como uma mulher de olhos
vendados. É uma imagem que tenta
destacar a importância de considerar
que o outro – seja simpático ou
antipático, conhecido ou
desconhecido, irmão ou estrangeiro,
etc. – é também pessoa e, portanto,
tem a mesma dignidade que nós. Por
conseguinte, não há lugar para
acepção de pessoas, para o exercício
despótico da autoridade, para
prejudicar a fama dos outros[11],
etc., mas todos devem ser tratados e
considerados como o que são:



pessoas com a mesma dignidade que
cada um de nós[12].

A segunda característica mostra que
na justiça existe um débito em sentido
estrito. A justiça exige dar a cada um
o que é estritamente seu. Alguns
exemplos da atitude própria do
homem justo no trabalho consistem
em esforçar-se por não atrasar o
trabalho dos outros, aproveitar o
tempo, fazer os pagamentos
pontualmente, etc. Por outro lado,
práticas como reter o salário dos
operários, o roubo, a fraude, ou não
pagar as dívidas, são contrárias à
virtude da justiça precisamente
porque que o devido não foi
dado[13]. “Por isso, o outro pode
exigir e reivindicar ativamente o
cumprimento do dever de justiça da
nossa parte, e a comunidade política
pode usar legitimamente a coação a
fim de que cumpramos esse dever de
justiça”[14].



A terceira característica consiste na
igualdade. Enfatiza que o
cumprimento do dever de justiça
reestabelece a igualdade entre duas
pessoas. Quando se encomenda um
trabalho a outro e depois de
realizado se paga, a igualdade é
reestabelecida. A justiça somente
pode ter lugar entre pessoas que
estão em um plano de igualdade
fundamental, isto é, se se considera
que o outro é pessoa.

Estas três características “evidenciam
que a justiça implica
fundamentalmente reconhecer que
cada homem, pelo simples fato de ser
homem, tem a mesma personalidade,
a mesma subjetividade e a mesma
fundamental dignidade”[15].

O caminho que são Josemaria ensina
para a prática da justiça em suas três
características implica, em primeiro
lugar, “cumprir os próprios
deveres”[16]. Deveres que se



manifestam nas ocasiões mais
comuns da própria vida – os
derivados dos contratos e
convenções; a atenção da família; do
trabalho e as implicações que ele traz
consigo; a atenção aos vizinhos,
amigos, iniciativas, etc. – e através
dos quais se manifesta a
consideração que temos pelos outros.
Esta forma de viver a justiça tem
como fundamento perceber quem
são as outras pessoas e dar-lhes o
que lhes devemos.

O ambiente familiar é um lugar
privilegiado para começar a viver a
virtude da justiça. Por exemplo,
reconhecer o cansaço do cônjuge no
fim de um longo dia de trabalho faz
parte da virtude da justiça. Uma
consequência disto será praticar
algumas características próprias da
virtude da caridade como pode ser a
amabilidade nas conversas e ao
pedir ajuda. Outros exemplos da
virtude da justiça na família são o



respeito dos filhos aos pais e aos
avós; a colaboração na atenção dos
filhos e nas tarefas da casa, dedicar o
tempo de que cada filho precisa,
segundo as circunstâncias próprias
de cada um, etc.

3. Devo aos outros o mesmo que
devo a Deus?

Poderíamos nos fazer ainda uma
última pergunta: eu devo aos outros
o que devo a Deus? O
reconhecimento da união intrínseca
que existe entre a justa relação com
Deus e a justiça em relação aos
homens, levam a perceber com força
que “quando há amor de Deus, o
cristão também não pode
permanecer indiferente perante a
sorte dos outros homens”[17]. Por
isso, “Não se ama a justiça, se não se
deseja vê-la estendida aos
outros”[18].

A inseparabilidade entre o que se
deve a Deus – adorá-Lo, obedecê-Lo e



amá-Lo; entregar-Lhe tudo o que
somos e podemos, porque tudo é seu
– e o que deve ser a justiça a respeito
dos homens – não somente dar a
cada um o seu direito, mas também
valorizá-lo e apreciá-lo como pessoa
– influi no modo cristão de viver a
justiça com os outros. Por um lado,
saber que Deus nos deu tudo e que
nos ama, leva a querer amar aos
outros como Deus os ama. Esta é a
medida que Cristo estabeleceu:
“como Eu vos amei, assim também
vós deveis amar-vos uns aos
outros”[19]. Por outro lado, ser justo
diante de Deus, amá-Lo, significa
também ser justo com os homens e
querer um mundo mais justo.

O Magistério da Igreja repetiu em
numerosas ocasiões quando insiste
em que a convivência pacífica se
apoia necessariamente na justiça e
na caridade. Uma não é suficiente
sem a outra. São João Paulo II fazia
referência a isto ao dizer que “A



experiência do passado e do nosso
tempo demonstra que a justiça, por si
só, não basta”[20].

Nos ensinamentos de são Josemaria,
o trabalho é o lugar onde se
harmoniza a prática da justiça e da
caridade. É um caminho onde brilha
a inseparabilidade entre o homem
justo diante de Deus e o homem justo
com os outros. Sintetizou claramente
esta ideia ao dizer que trabalhar bem
é um dever básico de justiça “essa
atividade que ocupa as nossas
jornadas e energias há de ser uma
oferenda digna aos olhos do
Criador”[21], e uma tarefa que
melhore a vida dos homens. Há
muitos campos, aspectos e detalhes
que podem ajudar a viver este
caminho[22]. A reflexão pessoal de
cada um de nós pode ajudar a entrar
nesse itinerário.

Ignacio Ramoneda Pérez del Pulgar



[1] Catecismo da Igreja Católica, n.
1730.

[2] M. A. Ferrari, Justicia, en J. L.
Illanes (ed.), Diccionario de san
Josemaría Escrivá de Balaguer, Monte
Carmelo, Pamplona 2013, p. 705.

[3] São Josemaria Escrivá, Amigos de
Deus, n. 83.

[4] Á. Rodríguez Luño, Escolhidos em
Cristo para ser santos, III: Moral
Especial, Quadrante, São Paulo 2018,
p. 68.

[5] «‘Justo’ é o homem bom ‘’ porque
cumpre a lei divina (Pr 10, 28; Sb 3,
10; etc.); o ‘justo’ por excelência será
o Messias (Is 45, 8; 53; Sb 2, 18); ‘o que
é justo pratica a justiça e o
direito’ (Ez 18, 5); justiça e santidade
são sinônimos (cfr. Mt 3, 15; 5, 6-10; 6,
1-33, 15, 20; 21, 32); ‘justo’ é o homem
bom, fiel a Deus (cfr. Mt 23, 34; Lc 1,



6; At 10, 22; 2 P 2, 8); ‘justo’ por
excelência é Jesus Cristo (cfr. Mt
27,19; Lc 23, 47; At 3, 14)» (Ferrari, 
Justicia, p. 706).

[6] Cfr. Athanasius de Alexandria, De
Incarnatione, 54, 3 (PG 25, 192B).

[7] Cfr. Concílio Vaticano II,
Constituição pastoral Gaudium et
Spes, 7-XII-1965, AAS 58 (1966) n. 22.

[8] I. Adeva Martín, Caridad-Amor, en
Diccionario de Teología.

[9] Á. Rodríguez Luño, Escolhidos em
Cristo, III, p. 74.

[10] Ibid., p. 66-67.

[11] Catecismo da Igreja Católica, nn.
2493-2499.

[12] “Ouvi vossos irmãos e julgai com
justiça as questões que cada um
tiver, seja com seu irmão israelita,
seja com um estrangeiro. Não façais
acepção de pessoas em vossos



julgamentos. Ouvi tanto os pequenos
como os grandes, sem temor de
ninguém, porque a Deus pertence o
juízo. Mas se houver um caso muito
difícil para vós, devereis apresentá-lo
a mim e eu o ouvirei” (Dt 1, 16-17).

[13] Catecismo da Igreja Católica, n.
2240.

[14] Á. Rodríguez Luño, Escolhidos
em Cristo, III, p. 67.

[15] Ibíd., III, p. 68.

[16] Ferrari, Justicia, p. 706.

[17] São Josemaria Escrivá, É Cristo
que passa, n. 67.

[18] São Josemaria Escrivá, É Cristo
que passa, n. 52.

[19] Jo 13, 34b.

[20] João Paulo II, Carta Encíclica
Dives in Misericordia(20-XII-1980),
«AAS» 72 (1980) n. 12.

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html


[21] São Josemaria Escrivá, Amigos
de Deus, n. 55,

[22] Cfr. Fernández Carvajal, F., Pasó
haciendo el bien, Palabra, Madrid
2016.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-justica-2/
(01/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-justica-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-justica-2/

	A Justiça

