
opusdei.org

Novos
Mediterrâneos (5):
"A Jesus, por Maria"

São Josemaria rezava a Nossa
Senhora desde criança. Quando
já era mais velho, descobriu
mais coisas: encontrou-se nos
braços de uma Mãe, tão
próxima quanto o Céu.

01/01/2018

Ao pé da Cruz, sua Mãe, Santa Maria,
outras mulheres e João, o discípulo
mais novo, acompanhavam o
Senhor. Apenas essas poucas pessoas



estavam ao seu lado naquelas horas
dramáticas. Essas... e uma multidão
de curiosos e oportunistas, o
punhado de soldados que o levaram
ao Calvário e os acusadores que
continuavam debochando dele,
talvez saboreando a sua "vitória". E
os outros discípulos? Tinham fugido.

O próprio João conta que “Quando
Jesus viu sua mãe e perto dela o
discípulo que amava, disse à sua
mãe: Mulher, eis aí teu filho. Depois
disse ao discípulo: Eis aí tua mãe. E
dessa hora em diante o discípulo a
levou para a sua casa.” (Jo 19, 26–27).

No jovem apóstolo, a Mãe de Cristo “é
dada ao homem – a cada um – como
mãe”[1]. A partir desse momento,
Maria é a Mãe dos cristãos. Os
primeiros discípulos o
compreenderam imediatamente.
Reuniram-se ao redor dela quando
sentiram a ausência do Senhor,
depois da sua Ascensão ao Céu:



“todos eles perseveraram
unanimemente na oração,
juntamente com as mulheres, entre
elas Maria, a mãe de Jesus, e os
irmãos dele” (At 1, 14).

Nós também somos chamados a
experimentar pessoalmente a
maternidade de Maria e a responder
como João, que “acolhe entre suas
próprias coisas” a Mãe de Cristo e a
introduz em todo o espaço da sua
vida interior, isto é, no seu "eu"
humano e cristão[2]. É um caminho
pessoal, que cada um percorre do seu
jeito... e no seu ritmo.

“Também sou filho de minha Mãe,
Maria”

São Josemaria havia tido devoção a
Nossa Senhora desde a infância. Não
tinha esquecido disso ao longo dos
anos. Em maio de 1970, durante a
sua novena aos pés de Nossa Senhora
de Guadalupe, comentava “Eu
aconselho-vos, especialmente nestes



momentos, a voltar à vossa idade
infantil, lembrando-vos, com esforço
se for preciso – eu me lembro
perfeitamente –, do primeiro ato de
amor com que vos dirigistes à Nossa
Senhora, com consciência e vontade
de fazê-lo”[3]. Sabemos que sendo
muito pequeno, sua mãe ofereceu-o à
Nossa Senhora de Torreciudad em
agradecimento por curá-lo de uma
doença mortal. Ele também
aprendeu de seus pais a rezar a
Nossa Senhora. Com o passar dos
anos, recordava: “Ainda hoje, de
manhã e à tarde, não um dia, mas
habitualmente, renovo o
oferecimento de obras que os meus
pais me ensinaram: Ó Senhora
minha, ó minha Mãe! Eu me ofereço
todo a Vós. E, em prova do meu filial
afeto para convosco, vos consagro
neste dia os meus olhos, os meus
ouvidos, a minha boca, o meu
coração... ”[4].



Enquanto morou em Saragoça, São
Josemaria visitava diariamente
Nossa Senhora do Pilar. A Ela acudia
com uns pressentimentos, com a
intuição de que o Senhor tinha uma
vontade especial para ele. Ainda se
conserva uma pequena imagem
dessa invocação, feita em gesso,
muito pobre, em cuja base São
Josemaria gravou com um prego: 
Domina, ut sit! – Senhora, que seja! –,
com a data 24-5-1924. “Aquela
imagem”, comentava anos depois,
“foi a materialização da minha
oração de anos, do que eu já contei
tantas vezes”[5].

Já em Madri, possuía uma imagem de
Nossa Senhora que ele chamou de
"Virgem dos beijos", porque nunca
deixava de cumprimentá-la com um
beijo ao entrar ou sair da casa.
“Todas as imagens de Nossa Senhora,
não só aquela, o comoviam. De modo
especial, as que encontrava jogadas
na rua, em gravuras ou estampas



sujas e cobertas de pó. Ou as que via
em suas correrias por Madri, como a
imagem de azulejos em que batia os
olhos diariamente quando saía de
Santa Isabel”[6].

Além disso, ao contemplar o
Evangelho, tinha aprendido a
conversar com Nossa Senhora e a
acudir a ela como os primeiros
discípulos faziam. Em seu livro Santo
Rosário, fruto dessa contemplação
amorosa da vida de Cristo, ao
comentar o segundo mistério
glorioso, ele ressalta: "Pedro e os
restantes voltam para Jerusalém com
grande alegria (Lc 24, 52). (...) Mas tu
e eu nos sentimos órfãos; estamos
tristes, e vamos consolar-nos com
Maria”[7].

No entanto, a maternidade de Maria
seria outra das “descobertas” que ele
faria enquanto ainda era um padre
jovem. Recolhe-o em uma de suas
anotações, com data de setembro de



1932: “Ontem (...) descobri outro
Mediterrâneo: se eu sou um filho de
meu Pai Deus, também sou de minha
Mãe Maria”[8]. Não era algo novo –
era uma verdade conhecida,
meditada, vivida – e, no entanto, de
repente, adquiriu um significado
inédito. Recordando mais uma vez o
seu itinerário espiritual, acrescenta:
“Vou me explicar: por meio de Maria
fui a Jesus, e sempre a tive por minha
Mãe, apesar de ser um mau filho. (De
agora em diante vou ser bom)”.
Maria já o havia levado a Jesus: ela
tinha sido a principal intercessora
em sua petição insistente para ver o
que o Senhor lhe pedia... Qual era a
novidade, então? Ele explica na
sequência: “Mas vi esse conceito de
minha filiação maternal com uma
luz mais clara, e senti isso com um
sabor diferente ontem. Portanto,
durante a Sagrada Comunhão da
minha Missa, disse à Senhora minha
Mãe: prepare uma roupa nova para
mim. O meu pedido era muito justo,



porque celebrávamos uma festa
sua”[9].

A ideia da roupa nova tem
ressonâncias claras nos textos de São
Paulo: “despojai-vos do homem
velho, corrompido pelas
concupiscências enganadoras.
Renovai sem cessar o sentimento da
vossa alma, e revesti-vos do homem
novo, criado à imagem de Deus, em
verdadeira justiça e santidade” (Ef 4,
22–24). Assim, esta nova descoberta
da maternidade de Maria tem um
sabor íntimo de conversão pessoal.
Algo que ele vê com maior clareza,
que sente de uma maneira nova, e
que floresce em um propósito
simples, mas profundo: “A partir de
agora vou ser bom”.

Os estudiosos que aprofundaram nos
textos de São Josemaria destacaram a
linha em que esta descoberta se
move. Oito dias após a anotação em
que ele recolhe o novo Mediterrâneo



que se abriu para ele, escreve uma
anotação que irá para Caminho: “A
Jesus sempre se vai e se 'volta' por
Maria”[10].

Era algo que, ia se sedimentando em
sua alma há algum tempo, mas que,
de repente, compreendeu com nova
profundidade e reafirmou em sua
mente a importância de Santa Maria
na vida de relacionamento com
Deus. Quatro dias após a anotação,
escreveu: “A quantos jovens, eu lhes
gritaria ao ouvido: Sê de Maria... e
serás nosso!”[11]. Anos depois, lhe
perguntariam o que queria dizer
com aquilo, e ele respondeu: “Quero
dizer que tu o entendes
perfeitamente. (…) Por um lado que,
se não há devoção a Maria não se
pode fazer nada: as almas ficam
como se não tivessem fundamento
para a vida espiritual; por outro, que
quando há uma devoção filial à
Santíssima Virgem, as almas se
encontram em boa disposição para



servir a Nosso Senhor, seja qual for o
seu estado: solteiras, casadas, viúvas
e os sacerdotes como sacerdotes”[12].
Em resumo, é Maria quem traz Jesus,
e Jesus nos leva ao Pai. Ela é,
simplesmente, a pessoa que facilita o
acesso a Deus.

“Voltar” a Jesus por Maria

Naquele setembro de 1932, São
Josemaria meditou repetidamente
sobre o papel que Nossa Senhora
desempenha no nosso caminho para
Jesus. Nesse caso, não é mais uma
questão de encontrar Cristo, de
descobrir qual é a sua vontade para
nós, mas, como vimos, de "voltar"
para ele. A sua linguagem era uma
novidade para quem se aproximava
dele. O Bem-aventurado Álvaro del
Portillo, por exemplo, lembra que ele
mesmo ficou surpreso: “Então
perguntei a nosso Padre: Padre, por
que colocou isso? Que se vai por
Maria, eu posso entender, mas que se



volta... E ele me disse: ‘Meu filho, se
alguém tem a desgraça de separar-se
de Deus, pelo pecado, ou está a ponto
de separar-se porque lhe vai
entrando a tibieza e a falta de
vontade, então recorre à Santíssima
Virgem e encontre outra vez a força:
a força para ir ao confessionário, se é
preciso, para ir à Confidência* e
abrir bem a consciência com grande
sinceridade – sem que haja
esconderijos na alma, sem que haja
segredos a meias com o diabo – e por
Maria, vai-se a Jesus’”[13].

É difícil levantar-se depois de uma
queda, e fica mais difícil à medida
que os anos passam. Do ponto de
vista físico, é evidente: basta ver a
comoção que se forma quando uma
pessoa idosa cai na rua. Mas essa
afirmação é igualmente verdadeira
no espiritual. À medida que
envelhecemos, podemos achar cada
vez mais difícil pedir perdão. É
humilhante para nós continuar



caindo nos mesmos pecados, ficamos
envergonhados de cometê-los – “a
esta altura da vida!” –, torna-se
insuportável continuar a ver a nossa
própria fraqueza... e, às vezes,
cedemos a uma desesperança que
rouba a nossa alegria.

A desesperança é um inimigo sutil
que nos leva a nos fecharmos em nós
mesmos. Pensamos que Deus fica
desapontado conosco, como quem
compra um dispositivo eletrônico e,
de repente, descobre que não era tão
bom como diziam... No entanto, ao
ver-nos nesse estado, Ele quer nos
lembrar que nos conhece
perfeitamente! Poderia dizer, a cada
um de nós, o que disse a Jeremias:
“Antes que no seio fosses formado, eu
já te conhecia” (Jer 1, 5). Portanto, o
seu amor por nós constitui uma
segurança firme: sabendo como
somos, Deus nos amou até o ponto de
dar a vida por nós... e não foi um
erro. Quando até essa verdade, tão



consoladora, parece-nos longínqua,
lembremo-nos de que nossa Mãe
pode ser o atalho que facilite o nosso
caminho de volta[14]. Ela nos
aproxima de modo particular à
Misericórdia desse Deus que está nos
esperando de braços abertos. Em sua
última Audiência Geral, Bento XVI
nos confiava: “Queria convidar todos
a renovarem a confiança firme no
Senhor, a entregarem-se como
crianças nos braços de Deus, seguros
de que aqueles braços nos sustentam
sempre e nos permitem caminhar
todos os dias, mesmo no cansaço.
Queria que cada um se sentisse
amado por aquele Deus que entregou
o seu Filho por nós e nos mostrou o
seu amor sem limites. Queria que
cada um sentisse a alegria de ser
cristão”[15]. E precisamente para a
sentirmos, Deus quis mostrar-nos seu
amor paterno... e maternal.

O amor "maternal" de Deus é
expressado várias vezes ao longo da



Escritura; Talvez a passagem mais
conhecida seja a de Isaías: “Pode
uma mulher esquecer-se daquele que
amamenta? Não ter ternura pelo
fruto de suas entranhas? E mesmo
que ela o esquecesse, eu não te
esqueceria nunca” (Is 49, 15); ou, de
forma ainda mais explícita: “Como
uma criança que a mãe consola,
sereis consolados em Jerusalém”. (Is
66, 13). No entanto, Deus quis ir mais
longe, e deu-nos a sua própria Mãe,
aquela mulher em quem seu Filho
amado encarnou. Os cristãos de
todos os tempos descobriram em
Maria um caminho privilegiado e
particularmente acessível ao infinito
Amor de Deus que perdoa.

Ás vezes, podemos encontrar pessoas
que ainda acham algo muito abstrato
dirigir-se a Deus ou que não se
atrevem a olhar diretamente para
Cristo: um pouco como aquelas
crianças que preferem ir à mãe e não
ao pai quando fizeram algo errado



ou quebraram um objeto valioso...
Da mesma forma, “muitos pecadores
não podem dizer o 'Pai Nosso', mas
dizem a 'Ave Maria'”[16]. E assim, por
Maria, “voltam” a Jesus.

A Maria, com a ternura das
crianças

A descoberta da importância de
Maria, na vida de São Josemaria, vai
muito unida à experiência da
infância espiritual. Em um ponto em
Caminho, que nasceu em
circunstâncias difíceis, ele escreveu:
“Mãe! – Chama-a bem alto, bem alto.
– Ela, tua Mãe Santa Maria, te escuta,
te vê em perigo talvez, e te oferece,
com a graça do seu Filho, o consolo
do seu regaço, a ternura das suas
carícias. E te encontrarás
reconfortado para a nova luta”[17]. O
que o acompanhavam não sabiam
até que ponto ele estava
transmitindo a sua própria
experiência com essas linhas.



Naqueles anos, São Josemaria
também estava aprendendo a se
aproximar de Deus como uma
criança pequena.

Fruto deste modo de rezar é o seu
livro, Santo Rosário, e também
alguns capítulos de Caminho. As 
descobertas que acabamos de ver
estão inscritas nesse relacionamento
de confiança com Deus e com Maria.
De fato, São Josemaria percorreu
esse caminho ao longo de sua vida.
Pouco antes do seu último Natal
nesta terra, ele confiou a um grupo
de filhos: “Eu geralmente me
abandono, tento me tornar pequeno
e me colocar nos braços da Virgem.
Eu digo ao Senhor: Jesus, me dá um
lugarzinho! Vamos ver como nós dois
cabemos nos braços da sua Mãe! E é
isso. Mas vocês podem seguir o seu
caminho: o meu não precisa ser o de
vocês (...) Viva a liberdade!”[18]



Sem ser a única maneira de
conseguir isso, tornar-se criança
facilita atitudes como a humildade
ou o abandono esperançoso nas
diversas circunstâncias da vida. É
também uma maneira de ganhar
simplicidade e naturalidade quando
nos dirigimos a Deus. Além disso,
sendo um caminho marcado pelo
reconhecimento da própria
fragilidade e dependência, isso nos
permite abrir a Deus com menos
esforço as portas do nosso próprio
coração, isto é, da nossa própria
intimidade.

As crianças são vulneráveis, e,
precisamente por isso, são tão
sensíveis ao amor: compreendem
profundamente os gestos e as
atitudes dos mais velhos. Por isso, é
necessário que nos deixemos tocar
por Deus e abramos as portas de
nossa própria alma. O Papa
propunha isso também aos jovens:
“Ele nos pergunta se queremos uma



vida plena. E eu, em seu nome
pergunto: Vocês querem uma vida
plena? Comecem então, a partir deste
momento, deixando-se comover”[19].
Ter coração não significa ser piegas
ou sentimentais, caricaturas da
autêntica ternura. Pelo contrário,
redescobrir o coração, deixar-se
comover, pode ser o caminho para
alcançar Deus. “O meu pobre coração
está ansioso por ternura – anotava
São Josemaria em 1932 – Si oculus
tuus scandalizat te... [Se o teu olho te
escandaliza...]. Não, não é preciso
atirá-lo para longe: não se pode viver
sem coração (…). E essa ternura, que
puseste no homem, como fica
saciada, inundada – quando o
homem te procura – pela ternura
(que Te levou à morte) do teu divino
Coração!”[20]

A Maria – e por Ela a Jesus – pode-se
ir pelo caminho da ternura, que é
como as crianças aprendem a
conhecer as suas mães e a confiar



nelas toda a sua vida. Por essa e
outras maneiras que Deus pode nos
sugerir, entramos num imenso
Mediterrâneo: o de ter no Céu uma
Mãe toda formosa, Nossa Senhora.

***

A descoberta dos diferentes
mediterrâneos que revisamos nesses
artigos ampliou o coração de São
Josemaria de uma maneira
indescritível. Dando pequenos passos
levado pela mão do Senhor, ele
percebeu o significado da Cruz, o que
o fez sentir-se filho de um Pai cheio
de Amor. Descobriu o Amor
profundo e próximo de Jesus,
aprendeu a deixar-se amar por Deus,
nosso Consolador, confiando nEle
mais do que em suas próprias forças.
E, pouco a pouco, soube como tornar
o Espírito Santo protagonista de sua
vida espiritual e de todas as suas
ações na terra.



Compreendeu, em suma, que a
plenitude da vida cristã não consiste
em cumprir uma série de tarefas,
alcançar certo padrão ou “realizar
empreendimentos extraordinários,
mas em unir-se a Cristo, em viver os
seus mistérios, em fazer nossas as
suas atitudes, pensamentos e
comportamentos. A medida da
santidade é dada pela estatura que
Cristo alcança em nós, desde quando,
com a força do Espírito Santo,
modelamos toda a nossa vida sobre a
sua”[21]. Seguindo os passos de São
Josemaria, nós também podemos
pedir a Deus que nos leve a esses
mediterrâneos de vida interior,
paisagens tão familiares... mas, ao
mesmo tempo, imensas, que nos
permitirão “adentrar na
profundidade do Amor de Deus, a
fim de poder, assim, com a palavra e
com as obras, mostrá-lo aos
homens”[22]. Não há estrada mais
urgente ... nem mais bonito.



Lucas Buch

Tradução: Mônica Diez

Foto: Tomas (cc)

[1] São João Paulo II, Enc. 
Redemptoris Mater, 25-03-1987, n. 23.

[2] Ibidem, n. 45.

[3] São Josemaria, Anotações da sua
oração em voz alta na basílica antiga
de Nossa Senhora de Guadalupe
(México), 20-05-1970, em P. Casciaro,
Sonhai e ficareis aquém, 1ª ed.,
Quadrante, São Paulo, 2013, p. 250.

[4] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
296.

[5] Notas de reunião familiar, 26 de
julho de 1974 (Crônica 1975, p.223,
em AGP, biblioteca, P01). A imagem
está em uma galeria com lembranças



de sua vida, na sede central do Opus
Dei, em Roma.

[6] A. Vázquez de Prada, OFundador
do Opus Dei, vol. 1, pg. 375.

[7] São Josemaria, Santo Rosário, 2º
mistério glorioso.

[8] São Josemaria, Anotações íntimas,
n. 820, 5-IX-1932, em Santo Rosario.
Edición crítico-histórica, introducción
al 2º misterio glorioso, p. 234.

[9] Ibídem.

[10] São Josemaria, Caminho, n 495.

[11] São Josemaria, Texto de
Cuaderno 6 nº 825, com data
17-09-1932, em Caminho. Edição
crítico-histórica, comentário ao nº
494.

[12] São Josemaria, Anotações de
uma tertúlia, Madri 23-10-1972, em 
Caminho. Edição comentada,
comentário ao nº 494



[13] Palavras de Álvaro del Portillo,
num colóquio em Madri 4-09-1977,
citadas por P.Rodriguez, Caminho.
Edição comentada, comentário ao nº
495.

[14] “La Virgen, Madre del Señor y
Madre nuestra (…) es el atajo para
llegar a Deus” (J. Echevarría, “El
amor a María Santíssima em las
enseñanzas de Mons. São Josemaria
Escrivá de Balaguer”, Palabra,
156-157, (1978), pgs. 341-345.

[15] Bento XVI, Audiência Geral,
27-02-2013.

[16] J. Daniélou, El misterio del
Adviento, Cristiandad, Madrid 2006,
p. 120

[17] Caminho, nº 516.

[18] São Josemaria, Anotações da
pregação de 20-XII-1974, em E.
Burkhart, J. López, Vida cotidiana y



santidad en la enseñanza de San
Josemaría, vol. 2, p. 68.

[19] Francisco, Discurso, 28-08-2016.

[20] São Josemaria, Anotações
íntimas, n. 1658, 9-10-1932, em 
Caminho. Edição comentada,
comentário ao n. 118. Cfr. Mc 9,47.

[21]Bento XVI, Audiência Geral,
13-04-2011.

[22] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 97.

* São Josemaria chamava as
conversas de acompanhamento
espiritual de Confidência ou 
Conversa fraterna, indicando a
confiança e a discrição que deveriam
caracterizar estas conversas.

https://opusdei.org/pt-br/article/direcao-espiritual-no-opus-dei-acompanhamento-espiritual-no-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/direcao-espiritual-no-opus-dei-acompanhamento-espiritual-no-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/direcao-espiritual-no-opus-dei-acompanhamento-espiritual-no-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/direcao-espiritual-no-opus-dei-acompanhamento-espiritual-no-opus-dei/


pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-jesus-por-
maria/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-jesus-por-maria/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-jesus-por-maria/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-jesus-por-maria/

	Novos Mediterrâneos (5): "A Jesus, por Maria"

