
opusdei.org

A Humildade, fonte
de alegria

A humildade é uma nota
distintiva básica, um dos
fundamentos da autêntica vida
cristã, porque é a "morada da
caridade". Publicamos um texto
espiritual sobre esta virtude.

28/01/2007

A Deus ninguém jamais o viu [1],
afirma a Sagrada Escritura.
Enquanto vivemos nesta terra, não
possuímos um conhecimento
imediato da essência divina. Entre
Deus e o homem há uma distância



infinita, e só Ele, adequando-se à
condição do ser humano, permite
transpô-la por meio da sua
Revelação. Deus manifestou-se aos
homens na Criação, na história de
Israel, nas palavras que dirige
através dos profetas e, finalmente, no
seu próprio Filho, que é a Revelação
última, completa e definitiva, a
própria epifania de Deus: quem me
vê, vê também o Pai [2].

Um Deus que se faz homem! É
surpreendente. Um Deus que, em
Cristo, vê e se deixa ver, ouve e se
deixa ouvir, toca e se deixa tocar; que
se rebaixa à condição humana e se
utiliza dos sentidos para fazer-nos
entender a chamada à intimidade do
seu amor, à santidade. O assombro
perante a Encarnação do Verbo
move-nos a contemplar com
veneração as ações, os gestos e as
palavras de Jesus. Quando fazemos
assim, descobrimos que tudo na vida
de Cristo, do seu nascimento até a



morte na Cruz, está repleto de
humildade, porque existindo na
condição de Deus, não se apegou à
sua igualdade com Deus, mas
aniquilou-se a si mesmo tomando a
forma de servo, feito semelhante
aos homens, e sendo reconhecido
por condição como homem.
Humilhou-se a si mesmo, feito
obediente até a morte, e morte de
Cruz [3].

A HUMILDADE, MORADA DA
CARIDADE

A mensagem do amor de Deus
chegou a nós por meio do
abatimento do Filho. A humildade é
uma nota distintiva básica, um dos
fundamentos da autêntica vida
cristã, porque é a morada da
caridade. Santo Agostinho afirma:
«Se me perguntais o que é mais
essencial na religião e na disciplina
de Jesus Cristo responderei que o
primeiro é a humildade, o segundo a



humildade, e o terceiro a
humildade»[4]. A humildade do
Verbo encarnado, além de mostrar a
profundidade do amor de Deus por
nós, ensina-nos o caminho real que
nos conduz à plenitude desse amor.

A vida cristã consiste na
identificação com Cristo. Só na
medida em que nos unimos a Ele
somos introduzidos na comunhão
com o Deus vivente, fonte de toda
caridade, e nos tornamos capazes de
amar os outros homens com o
mesmo amor com que Ele nos amou
[5]. Ser humilde como Cristo significa
servir a todos, morrendo ao homem
velho, às tendências que o pecado
original desordenou na nossa
natureza. Por isso, o cristão entende
que «as humilhações, levadas por
amor, são saborosas e doces, são uma
benção de Deus»[6]. Quem assim as
recebe, abre-se a toda a riqueza da
vida sobrenatural e pode exclamar
com São Paulo: renunciei a todas as



coisas, e as considero como esterco
para ganhar a Cristo, e ser
encontrado nEle [7].

AS CAUSAS DO DESASSOSSEGO

A soberba produz somente
inquietação e insatisfação, em
contraste com o profundo gozo
interior que provém da humildade. A
soberba orienta as coisas para o
próprio eu e analisa todos os
acontecimentos por uma perspectiva
exclusivamente subjetiva: se as
coisas agradam ou não, se trazem
uma vantagem ou exigem esforço... E
não considera se se trata de algo bom
em si mesmo ou para os outros. Esse
egocentrismo leva a julgar o modo de
atuar ou de pensar dos outros de
acordo com as próprias categorias, e
a mover-se com a pretensão, mais ou
menos explícita, de que os outros
devem comportar-se como a pessoa
deseja. Isto explica por que um
homem soberbo é vítima de



frequentes aborrecimentos quando
acha que não o consideram
suficientemente, ou fica triste ao
perceber os seus próprios erros ou as
melhores qualidades dos outros.

Quando alguém se deixa levar pela
soberba, ainda que procure buscar a
sua própria complacência, sempre
alberga um ponto de desassossego. O
que lhe falta para ser feliz? Nada,
porque tem tudo. E tudo, porque
perdeu de vista o fundamental: a sua
capacidade de dar-se aos outros. O
seu comportamento forjou um modo
de ser que lhe dificulta encontrar a
verdadeira felicidade. Assim o
advertia o Fundador do Opus Dei:
«Se alguma vez se sentirem
incômodos, e perceberem que a alma
se enche de intranquilidade, é que
estão pendentes de si mesmos (...). Se
você, meu filho, estiver centrado em
si mesmo, não só vai por um mau
caminho, mas, além disso, perderá a
felicidade cristã nesta vida»[8].



A soberba é sempre um eco daquela
primeira rebelião em que o homem
tentou suplantar a Deus, perdendo,
como consequência, a amizade com o
Criador e a harmonia consigo
mesmo. O indivíduo orgulhoso confia
tanto em suas potencialidades, que
chega a esquecer a sua natureza
carente de redenção. Por isso fica
desconcertado, não somente perante
a doença física, mas até mesmo pela
inevitável experiência dos limites,
defeitos e misérias, e pode até
desesperar. Vive de tal modo
apegado aos seus próprios gostos e
opiniões que não consegue apreciar
nem valorizar positivamente uma
visão diferente da sua. Por isso não
consegue resolver os seus conflitos
interiores e está sujeito a reiteradas
discordâncias com os outros. Esta
dificuldade de submeter-se a outras
vontades leva-o também a não
aceitar a vontade de Deus.
Convencer-se-á facilmente da
impossibilidade de que Deus lhe peça



aquilo que ele não deseja e pode
suceder inclusive, que a própria
consciência de ser uma criatura
dependente de Deus se converta para
ele em um objeto de ressentimento.

A FORÇA DE ATRAÇÃO DA
HUMILDADE

Por outro lado, para a pessoa
humilde, confrontar-se com a
vontade de Deus é causa de alegria.
Mais ainda, é o único motivo de
verdadeiro júbilo. Certamente, ao
pôr-se diante dEle, descobre a sua
finitude e a sua pequenez. Mas a sua
condição de criatura, longe de ser
uma ocasião de tristeza ou
desesperança, é fonte de íntima
alegria. A humildade é uma luz que
leva o homem a descobrir a grandeza
da sua própria identidade, como ser
pessoal capaz de dialogar com o seu
Criador, e a aceitar, com completa
liberdade, a sua dependência dEle.



A alma da pessoa humilde
experimenta a maior plenitude
interior quando percebe que o Ser
absoluto é um Deus pessoal de
magnificência infinita, que nos criou,
nos mantém na existência, e se nos
revela com um rosto humano em
Jesus Cristo. Conhecer a
generosidade divina e a sua
condescendência para com as suas
criaturas leva a pessoa humilde a
desfrutar — contemplando a beleza
das coisas criadas, onde descobre um
reflexo do amor de Deus —, e sente-
se movida a compartilhar com os
outros esse permanente
deslumbramento.

As reações do soberbo e do humilde
perante a chamada de Deus são
também muito diferentes. O soberbo
esconde-se numa atitude de falsa
modéstia, alegando que tem poucos
méritos, porque não quer renunciar
ao mundo que construiu para si. A
pessoa humilde, pelo contrário, não



se detém a julgar se é demasiado
pouca coisa para alcançar a
santidade. Basta-lhe identificar o
convite de entrar em comunhão com
Deus para aceitá-lo com alegria, por
muito que isto o surpreenda.

Os que lutam para ser
verdadeiramente humildes — como é
o caso dos santos — adquirem uma
personalidade atraente. Com o seu
comportamento habitual, conseguem
criar em torno de si um remanso de
paz e de alegria, porque reconhecem
o valor dos outros. Apreciam-nos de
verdade e, por isso, em suas
conversas cotidianas, na vida em
família ou no relacionamento com
colegas e amigos, sabem
compreender e desculpar. O
interesse em ajudar e conviver com
todos é aquilo que os move. São
capazes de reconhecer o que devem
aos que o cercam, sem pretender e
nem reclamar direitos. Numa
palavra, ao seu lado se apalpa o amor



de Deus que anima as suas vidas.
Todos experimentam a sua
confiança: não se sente julgadas, mas
queridas.

RECOMEÇAR A APRENDER A SER
HUMILDES

A causa do sufoco ou do pessimismo
que às vezes nos invadem, em geral
não se encontra na pequenez
humana ou no esforço que devemos
realizar diante de uma determinada
tarefa, mas em ver as coisas com
uma perspectiva demasiadamente
centrada no eu. «Por que é que nós,
os homens, nos entristecemos? »,
perguntava São Josemaria. E
respondia: «Porque a vida na terra
não se desenvolve como nós
pessoalmente esperávamos, porque
surgem obstáculos que impedem ou
dificultam que levemos a cabo o que
pretendemos»[9].

É possível experimentar certa
sensação de tristeza perante as



dificuldades pessoais ou alheias,
perante defeitos próprios observados
com mais rigor do que no passado,
ou que se julgavam superados;
perante a possibilidade de alcançar
objetivos profissionais ou
apostólicos, perseguidos com
entusiasmo e esforço durante muito
tempo. Também é possível
experimentar a rebeldia por não
querer aceitar alguns
acontecimentos ou circunstâncias
que contrariam ou fazem sofrer.
Sempre, mas especialmente em tais
momentos, é necessário — como
aconselhava D. Álvaro del Portillo em
uma de suas cartas — renovar o
propósito de recomeçar a aprender a
ser humildes [10]: pedindo ao Senhor
a humildade, a sua humildade, e
recorrendo à Virgem Maria para que
nos ensine e nos dê forças. Este é o
sentido das palavras do Senhor: 
vinde a mim todos os que estais
cansados e sobrecarregados, e eu
vos aliviarei. Tomai sobre vós o



meu jugo, e aprendei de mim que
sou manso e humilde de coração, e
achareis descanso para as vossas
almas. Porque o meu jugo é suave
e o meu peso é leve [11]. Por isso a
alma enamorada aprende a ser
humilde, cada dia, na oração: «A
oração” é a humildade do homem
que reconhece a sua profunda
miséria e a grandeza de Deus, a
quem se dirige e adora, de maneira
que tudo espera dEle e nada de si
mesmo»[12]. A paz somente é
recuperada quando, ao invés de
raciocinarmos e refletirmos em
nosso interior sobre o que nos
acontece, procuramos deixar de lado
estas preocupações e voltamos a
Cristo.

«Alma calma»[13]. Estas palavras,
muito apreciadas pelo Fundador,
sintetizam todo um programa de
vida em que a alma, contando com a
graça divina, enfrenta qualquer
dificuldade com ardor e prudência.



Quando se vive assim, cumpre-se o
que São Josemaria ensinava: «Todas
aquelas contradições que tantas
vezes nos fizeram sofrer, não foram
a causa da perda da alegria e da paz
em momento algum, porque
pudemos experimentar que o Senhor
tira doçura — mel saboroso — das
rochas áridas da dificuldade: de
petra, melle saturavit eos (Sal 80,
17)»[14].

A nossa Mãe Santa Maria faz-nos
presente a necessidade de sermos
humildes para vivermos perto de
Deus. Ela é modelo de alegria,
precisamente porque também é
modelo de humildade: A minha
alma glorifica o Senhor; e o meu
espírito exulta de alegria em Deus,
meu Salvador. Porque pôs os olhos
na baixeza da sua escrava [15].

[1] 1 Jo 4, 12

[2] Jo 14, 9



[3] Fl 2, 6-8

[4] Santo Agostinho, Epist. 118, 22

[5] Cf. Rom 5,5

[6] São Josemaria, anotações tomadas
numa meditação, 25/12/1973

[7] Fl 3, 8-9

[8] São Josemaria, anotações tomadas
numa meditação, 25/12/1972

[9] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
108

[10] D. Álvaro del Portillo, Carta
1/5/1990

[11] Mt 11, 28-30

[12] São Josemaria, Sulco n. 259

[13] São Josemaria, anotações
tomadas numa tertúlia, 9/11/1972

[14] São Josemaria, Carta, 29/09/1957,
n. 4



[15] Lc 1, 46-48

© Fonte: Documentos, outubro de
2006

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-humildade-
fonte-de-alegria/ (26/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-humildade-fonte-de-alegria/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-humildade-fonte-de-alegria/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-humildade-fonte-de-alegria/

	A Humildade, fonte de alegria

