
opusdei.org

A humildade é
realmente uma
virtude?

“Humildade é vermo-nos como
somos, sem paliativos, com a
verdade. E ao compreender que
não valemos quase nada,
abrimo-nos à grandeza de Deus:
esta é a nossa grandeza”. Artigo
que explica a humildade como
virtude cristã.

08/10/2020

1. A humildade como virtude
moral



As virtudes morais são hábitos que
inscrevem firmemente, na pessoa
que as possui, os critérios que
regulam as tendências humanas, de
modo que as tendências e os atos que
procedem delas nem ultrapassem
nem fiquem aquém da medida
requerida pelo bem próprio e os dos
outros.

Assim como a sobriedade regula a
tendência a alimentar-se, e a
castidade modera a tendência sexual,
a humildade regula duas
importantes tendências do indivíduo:
a necessidade de reconhecimento e
de estima por parte dos outros e o
sentimento do próprio valor
(autoestima)[1]. São duas tendências
que fazem parte da condição
humana: existem em todo homem, e
não podem nem devem ser
suprimidas, como também não é
possível eliminar a alimentação e a
tendência sexual. A sua correta
educação é de extrema importância



para preservar o equilíbrio e o
crescimento moral e pessoal e,
indiretamente, a boa ordem das
relações interpessoais, pois as
injustiças, a violência, os fracassos
matrimoniais e os conflitos no
âmbito profissional, para citar só
alguns exemplos, são
frequentemente consequência do
orgulho, da susceptibilidade ou do
rancor. Nas relações do homem com
Deus, a humildade também
desempenha um papel importante: a
vida espiritual pressupõe uma ideia
adequada da posição que o homem
ocupa diante de Deus.

A humildade foi frequentemente mal
interpretada, e inclusive considerada
uma qualidade negativa e
desprezível, própria de uma moral
de escravos ou fruto do
ressentimento dos fracos. De fato, é
perfeitamente possível que alguém
queira fazer passar por humildade
formas inautênticas de compensar



debilidades e desequilíbrios, como é
possível pretender disfarçar
comportamentos viciosos sob o nome
de qualquer outra virtude (a
prepotência pode se disfarçar de
dignidade ou de justiça; a covardia,
como benignidade, etc.). Tudo isso,
porém, não tem nada a ver com a
humildade, que corresponde à
inegável necessidade de regular e
educar duas tendências
fundamentais que todo homem tem.

2. Importância e tarefas da
humildade

É possível investigar tanto do ponto
de vista histórico como da análise
teórica, qual foi a sorte da humildade
fora do Cristianismo. Para começar,
na antiguidade pagã, a humildade
era vista mais como um vício do que
como uma virtude, embora haja
algumas exceções. Deixando, porém,
esta questão é preferível mostrar
quais são as suas raízes



antropológicas, antes de apresentar
as formas próprias da humildade
como virtude cristã.

A regulação ética das duas
tendências às quais a humildade se
refere consiste em ajustá-las à
realidade de cada pessoa, quer
considerada em si mesma, quer em
seu ambiente familiar, profissional e
social, e também em sua relação com
Deus. Aristóteles considera as coisas
desta maneira quando escreve:
“aquele que de pouco é merecedor e
assim se considera é temperante (...)
o que se julga digno de grandes
coisas sem possuir tais qualidades é
vaidoso (...). O homem que se
considera menos merecedor do que
realmente é, é indevidamente
humilde, quer os seus méritos sejam
grandes ou moderados, quer sejam
pequenos, mas suas pretensões ainda
menores”[2]. O importante não é
aspirar a muito ou a pouco, mas em
cada caso ao que é razoável de



acordo com uma apreciação objetiva
e serena da realidade, não forçada
pela paixão.

A importância da humildade não
consiste tanto em que ela realize
positivamente alguma das dimensões
do bem humano, e sim em que lhe
corresponde preservar as realizações
- do conhecimento, do amor, do
trabalho, etc. - de deformações que
podem privá-las do seu autêntico
valor. O orgulhoso é egocêntrico e,
dificilmente é capaz do verdadeiro
amor, vê o trabalho profissional
apenas como uma forma de
autoafirmação, e não como um modo
de transcender-se que enriquece o
mundo e contribui para o bem dos
outros.

É natural no homem a capacidade de
contemplar a si mesmo, como se olha
para alguém que tem um valor. Do
ponto de vista evolutivo, a percepção
do próprio valor passa pelo



julgamento que merecemos diante
dos nossos semelhantes (pais,
amigos, etc.). O ser humano necessita
de certo reconhecimento alheio e a
isso corresponde a tendência que
chamamos necessidade de estima.
Com o desenvolvimento psicológico e
moral, a pessoa, mesmo sem poder
nem dever ser totalmente indiferente
diante das reações que o nosso ser ou
o nosso comportamento causam nos
outros, adquire a maturidade de
juízo suficiente para formar uma
imagem realista de si mesma e do
próprio valor (autoestima),
conhecendo as qualidades positivas e
as negativas, o que se é e o que se
pode chegar a ser. Na medida em que
o sentimento do próprio valor
depende de um juízo próprio,
objetivo e realista, a pessoa pode
estabelecer adequadamente as suas
relações com os outros (dependência
– independência, liberdade –
autoridade, etc.).



A falta de uma direção razoável (de
humildade) pode afetar as duas
tendências mencionadas: afeta a
necessidade de estima, quando a
pessoa não adquire um
distanciamento suficientemente
equilibrado em relação ao juízo dos
outros; afeta a autoestima quando,
mesmo dispondo de suficiente
autonomia de juízo, este se baseia em
uma percepção pouco realista do
próprio valor, quer por excesso, quer
por defeito.

A dependência excessiva do juízo dos
outros leva a fenômenos como o
desejo de notoriedade, a vaidade, a
obstinação e a rigidez, o isolamento,
a simulação da doença, etc. Tudo isso
implica sofrimento para quem o
sofre e muitas vezes também para os
outros. O desejo de notoriedade é
próprio de uma personalidade fraca
e imatura que precisa
constantemente sentir-se aprovada e
louvada pelos que estão à sua volta.



Procura satisfazer essa necessidade
por todos os meios a seu alcance:
utiliza os seus bens e dirige o seu
saber e o seu trabalho ao prestígio e
à estima pública, ou quer dar o que
falar mediante condutas
extravagantes ou inclusive absurdas,
ou procura a aprovação do grupo
aceitando as ideias e os costumes
dominantes, ainda que sejam
contrários às próprias convicções
profundas.

Outras vezes se opta pela vaidade,
isto é, aparentar o que não se é,
adotando com tal fim
comportamentos falsos ou pouco
autênticos. Quando se trabalha sob a
autoridade de outros ou em estreita
colaboração com eles, chama a
atenção sobre si mesma mediante a
obstinação, a intransigência ou a
rigidez. Nos casos mais extremos, se
procura os cuidados ou o afeto dos
outros simulando a doença,
consciente do engano ou inclusive



sem ter consciência disso
(fenômenos do tipo histérico). Quem
padece essas deformações acaba por
empobrecer as suas relações sociais e
a sua sensibilidade diante dos
valores objetivos. A pessoa está
sempre preocupada com o próprio
eu, porque o seu desejo desordenado
de estima é insaciável.

Também não seria justo, no outro
extremo, que uma pessoa não fosse
suficientemente sensível diante das
reações que suscita nos outros, o que
levaria a contínuas faltas de atenção,
de respeito ou de educação.

O segundo problema origina-se
quando o sentimento do próprio
valor depende de um juízo
autônomo, mas não suficientemente
realista. Surgem então os
sentimentos, irracionais, de
inferioridade e insegurança por um
lado, e orgulho e autossuficiência por
outro. A personalidade do orgulhoso



é diferente daquela que é
condicionada pelo desejo de
notoriedade. Atrás desse último
fenômeno, apesar das aparências,
esconde-se uma personalidade frágil
e carente, que se tortura muitas
vezes com comparações e invejas. O
orgulhoso, pelo contrário, é uma
personalidade dura, que vive
gerando conflitos, quase sempre
agressiva ou violenta, julga tudo e
todos (espírito crítico), pensa sempre
que tem razão, sente-se superior a
todos e a tudo, talvez “premie” quem
se submete a ele, dificilmente,
porém, chega a amar e a entregar-se
a alguém, e dificilmente será amado,
embora possa ser temido. Só admira
e respeita a si mesmo, com tendência
ao narcisismo. O orgulhoso é muitas
vezes susceptível e arrogante.
Confronta-se com os outros e com a
própria realidade, porque o seu nível
de aspirações é superior a suas reais
capacidades. Às vezes, elas são
realmente elevadas, mas falta-lhe



sensatez para governá-las, evitando
que “lhe subam à cabeça”.

Esta breve descrição mostra a
importância da humildade para o
equilíbrio e o desenvolvimento
pessoal e, ao mesmo tempo, a
dificuldade de vivê-la. A humildade
mantém a direção da
intencionalidade pessoal que está
por trás das nossas ações em direção
ao valor e ao amor, sem o qual
inclusive o que parece virtude pode
não ser na realidade. A dificuldade
da humildade radica em que as
tendências que ela regula não podem
ser suprimidas nem dominadas pela
vontade. Devem ser educadas, isto é,
ajustadas à realidade e abertas à
participação, ao serviço e ao amor.
Não é possível deixar totalmente de
olhar-se a si mesmo, mas podemos
aprender a fazê-lo com uma mistura
de realismo e sentido de humor e,
sobretudo, sem que se obscureça a
percepção do que está fora e do que



está acima de nós, pois é nessa
dimensão que o que somos e o que
não somos adquire sentido.

3. A virtude cristã da humildade

Não é possível deter-se no estudo do
grande número de aspectos sob os
quais a humildade aparece no Antigo
Testamento. A ideia predominante
está ligada à profissão de fé em Javé
que, em suas intervenções na
história dos homens, derruba os
soberbos enquanto escolhe e redime
os humildes e os que foram
humilhados. É a ideia que reaparece
no cântico da Mãe de Jesus: o Senhor
“pôs os olhos na humildade da sua
serva”, “mostrou a força de seu
braço: dispersou os que tem planos
orgulhosos no coração. Derrubou os
poderosos de seus tronos e exaltou os
humildes”[3], assim como na
Primeira Carta de São Pedro e na de
São Tiago[4]. A razão de fundo,
porém, dos ensinamentos do Novo



Testamento sobre a humildade está
em que Jesus Cristo percorreu um
caminho de humildade, que Ele
mesmo propõe como exemplo
quando diz: “Aprendei de mim que
sou manso e humilde de coração”[5],
e que São Paulo ilustra no hino da
Carta aos Filipenses[6]. Esta
dinâmica de humilhação e exaltação
inspira os ensinamentos do Senhor
quando convida a não escolher para
si os melhores lugares[7], na
parábola do fariseu e do
publicano[8], quando exorta a ser
como crianças[9], em diversos
discursos polêmicos contra os chefes
do povo[10], e quando recomenda
servir aos outros e não se deixar
servir por eles[11].

O critério pelo o qual a virtude cristã
da humildade regula as tendências
humanas de que estivemos falando
continua a ser o da verdade. A
humildade não tolera a falsidade
sobre as próprias qualidades



positivas ou negativas. Mas à luz dos
ensinamentos do Senhor é possível
compreender com mais exatidão
qual é a nossa verdadeira posição
diante de Deus e diante dos outros. O
cristão tem plena consciência de que
recebeu tudo gratuitamente de Deus,
tanto o ser e a vida como a justiça e a
graça. Com a sua doutrina sobre a
justificação, São Paulo destaca que,
olhando as coisas em toda a sua
profundidade, não existe em nós
nenhuma verdadeira justiça a não
ser aquela pela qual o próprio Deus
nos torna justos por meio de Jesus
Cristo. Não temos nada que não
tenhamos recebido[12]. Só podemos
gloriar-nos da Cruz de Cristo[13].
Sejam quais forem as nossas obras,
corresponde a nós assumir diante de
Deus uma atitude de profunda
adoração e de amoroso
agradecimento, porque só em virtude
da sua gratuita ação salvadora em
Cristo, podemos ser aceitos por Ele.
Qualquer atitude presunçosa ou



autossuficiente nos privaria da sua
graça e nos deixaria presos na nossa
pobre miséria. A humildade vem a
ser assim a outra face do amor a
Deus, da caridade. O orgulhoso nem
ama a Deus nem consegue acolher o
amor que Deus lhe dá. Deo omnis
gloria: a Deus toda a glória; significa
que não temos nada de bom que não
venha de Deus, Verdade e Amor
subsistente.

A humildade ensinada pelo Senhor
constitui também a outra face da
caridade para com o próximo. Quem
tem consciência de ser nada diante
da majestade de Deus, evita o
orgulho e o desprezo pelo próximo,
sabe compreender os outros e
inclusive os seus erros. Só quem
pensa que nunca errou, fica
horrorizado com os erros dos outros
(“se os outros fossem como eu, as
coisas não iriam tão mal”). Seja como
for, a humildade é verdade,
conhecimento verdadeiro de si



mesmo, que por isso não impede de
reconhecer as boas qualidades que
possuímos, e leva a não esquecer que
foram recebidas de Deus para colocá-
las generosamente a serviço dos
outros. O Senhor condena a falsa
humildade de quem esconde o
talento recebido[14], que deveria ter
dado frutos a serviço de Deus e dos
outros. Essa fecundidade chega
através da direção espiritual quando
o Espírito Santo modela a alma: sicut
lutum in manus figuli[15] (Como
barro nas mãos do oleiro). Os
ensinamentos de São Paulo sobre dos
fortes e dos fracos na fé e na
ciência[16] mostram eloquentemente
que as próprias qualidades e
inclusive o bem precioso da legitima
liberdade cristã, não devem ser
vistos como uma barreira que nos
protege das exigências dos outros, e
sim como um recurso que se coloca
gozosamente a seu serviço. Jesus
carregou sobre si o peso dos nossos
pecados, entregando a sua vida por



nós, e assim também nos deu
exemplo de humildade de coração.

A humildade tem, na prática,
múltiplas manifestações, das quais
não é possível tratar aqui
detalhadamente. Sobre elas
escreveram coisas de grande valor os
Padres da Igreja, os Santos e os
autores da teologia espiritual ao
longo da história. Para concluir essas
reflexões, limitamo-nos a reproduzir
uma página de São Josemaria Escrivá
cuja eloquência torna inútil qualquer
comentário. “Deixa-me que te
recorde, entre outros, alguns sinais
evidentes de falta de humildade:

- pensar que o que fazes ou dizes está
mais bem feito ou dito do que aquilo
que os outros fazem ou dizem;

- querer levar sempre a tua avante;

- discutir sem razão ou - quando a
tens - insistir com teimosia e de maus
modos;



- dar o teu parecer sem que to peçam,
ou sem que a caridade o exija;

- desprezar o ponto de vista dos
outros;

- não encarar todos os teus dons e
qualidades como emprestados;

- não reconhecer que és indigno de
qualquer honra e estima, que não
mereces sequer a terra que pisas e as
coisas que possuis;

- citar-te a ti mesmo como exemplo
nas conversas;

- falar mal de ti mesmo, para que
façam bom juízo de ti ou te
contradigam;

- desculpar-te quando te repreendem;

- ocultar ao Diretor algumas faltas
humilhantes, para que não perca o
conceito que faz de ti;



- ouvir com complacência quando te
louvam, ou alegrar-te de que tenham
falado bem de ti;

- doer-te de que outros sejam mais
estimados do que tu;

- negar-te a desempenhar ofícios
inferiores;

- procurar ou desejar singularizar-te;

- insinuar na conversa palavras de
louvor próprio ou que deem a
entender a tua honradez, o teu
engenho ou habilidade, o teu prestigio
profissional...;

- envergonhar-te por careceres de
certos bens...”[17]

Ángel Rodriguez Luño

Bibliografia básica

- Gioacchino Pecci (Leão XIII), A
prática da humildade, Cultor de
livros, São Paulo, 2015.



- São Josemaria, Amigos de Deus,
94-109.

- São Josemaria, Caminho, 589-613

- Angel Rodríguez Luño, Ética
General, 4ª ed, Eunsa, Pamplona
2001, pp 163-164 (sobre as tendências
reguladas pela humildade) e 250-253
(sobre a virtude da humildade) [estas
páginas não existem nas edições
anteriores].

- Enrique Colom - Angel Rodríguez
Luño, Scelti in Cristo per essere santi.
I. Morale fondamentale, 1ª ristampa
della 3ª edizione, Edizione Università
della Santa Croce, Roma 2008, pp
153-154 (sobre as tendências
reguladas pela humildade; essas
páginas não existem na 1ª e na 2ª
edições italianas nem na edição em
língua espanhola.

- Angel Rodríguez Luño, Scelti in
Cristo per essere santi. III. Morale
speciale, Edizione Università della



Santa Croce, Roma 2008, pp 333-337
(sobre a virtude da humildade).

- Joseph Pieper, Virtudes
fundamentais, Cultor de livros, São
Paulo, 2018.

Do artigo “humildade pessoal”,
publicado no site collationes.org.

[1] Era clássica a definição de
humildade como virtude que tem
como objeto moderar o apetite (o
desejo, a tendência) da própria
excelência. Não é diferente do que se
diz no texto, porque a “própria
excelência”, refletida no juízo dos
outros ou no próprio é objeto das
duas tendências mencionadas. São
Tomás de Aquino considera que a
humildade está ligada à temperança,
porque os desejos suscitados pela
própria excelência têm necessidade,
sobretudo, de freio e moderação, que

https://www.collationes.org/index.php/recurso/9/20/20-humildad-personal


é o que caracteriza formalmente a
temperança e as outras virtudes
relacionadas com ela. Cfr. São Tomás
de Aquino, Suma Teológica, II-II, q.
161.

[2] Aristóteles, Ética a Nicômaco, IV,
3:1123 b 5 ss.

[3] Lc 1,48; 51-52.

[4] Cfr. 1 Pe 5, 5 e Tg 4, 6.

[5] Mt 11, 29.

[6] “Haja entre vós o mesmo sentir e
pensar que no Cristo Jesus. Ele,
existindo em forma divina, não se
apegou ao ser igual a Deus, mas
despojou-se, assumindo a forma de
escravo e tornando-se semelhante ao
ser humano. E encontrado em
aspecto humano, humilhou-se,
fazendo-se obediente até a morte – e
morte de cruz! Por isso, Deus o
exaltou acima de tudo e lhe deu o
Nome que está acima de todo nome,



para que, em o Nome de Jesus, todo
joelho se dobre no céu, na terra e
abaixo da terra, e toda língua
confesse: “Jesus Cristo é o Senhor”,
para a glória de Deus Pai” (Fl 2, 5-11).

[7] Cfr.

[8] Cfr. Lc 18, 9-14.

[9] Cfr. Lc 18, 16-17.

[10] Cfr. Mt 23.

[11] Cfr. Mt 20, 24-28.

[12] Cfr. 1 Co, 4,4 eRm 3, 27-28.

[13] Cfr. Gl 6, 14.

[14] Cfr. Mt 24, 25-28.

[15] Jr. 18, 6; cfr 18, 1, 1-6.

[16] Cfr. Rm 14 e 1 Cor 8.

[17] São Josemaria, Sulco, 263.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-humildade-e-
realmente-um-virtude/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-humildade-e-realmente-um-virtude/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-humildade-e-realmente-um-virtude/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-humildade-e-realmente-um-virtude/

	A humildade é realmente uma virtude?

