opusdei.org

A homilia do
campus: sentido de
uma mensagem...

Com ocasido do aniversario da
homilia "Amar o mundo
apaixonadamente", de Sdo
Josemaria, compartilhamos
consideracdes sobre as palavras
deste santo pronunciadas no
dia 8 de outubro de 1967, no
Campus da Universidade de
Navarra.

08/10/2017



O 50° aniversario da Universidade de
Navarra, festejado ao longo do ano
académico 2002-2003, deu azo a que
se comemorassem, na vida
universitaria, os acontecimentos
mais significativos que balizam esta
historia. Um deles, eminente de
modo muito singular, é o que deu
lugar a esta conferéncia.

Com efeito, Sdo Josemaria Escriva,
Fundador e primeiro Grao Chanceler
da Universidade de Navarra, por
ocasido da II Assembleia dos Amigos
da Universidade, pronunciou no
campus de Pamplona uma homilia*
ja célebre que agora, 35 anos depois,
podemos qualificar de historica[1].
Para a geracao de professores, alunos
e amigos da Universidade que a
escutaram, passou em seguida a ser,
simplesmente, a “homilia do
campus”, e com este nome se designa
hoje de forma generalizada.



Era Domingo o dia 8 de Outubro de
1967. Josemaria Escriva celebrou a
Santa Missa ao ar livre, com o altar
junto as colunas que sustentam o
portico do antigo Edificio das
Bibliotecas. Uma multiddo — milhares
de pessoas —unida aos Amigos
naquela sagrada celebracdo, ocupava
a grande esplanada que envolve o
Edificio Central e o antigo espaco das
Bibliotecas. Estava um dia de sol
radioso. D. Javier Echevarria — atual
Prelado do Opus Deij, — e o Pe. Alfredo
Garcia Suarez, ja falecido, ajudavam
na Missa que o Fundador da Obra
celebrava.

Seja-me permitido recordar uma
graca que o Senhor quis conceder-
me: a de oficiar como diacono
naquela Eucaristia. Coube-me,
portanto, proclamar o santo
Evangelho que a seguir Sdo
Josemaria iria comentar. Sou
testemunha da emocdo do seu olhar
quando lhe apresentei o Livro



sagrado para o beijar. Depois, e
durante uns trinta e cinco minutos,
Sao Josemaria leu com
extraordindrio vigor, com calma e
pausadamente, o texto integral da
homilia, que levava escrito em
folhas. Enquanto ressoava a sua voz
naquela imensa Catedral ao ar livre,
sentia-se o impacto que as suas
palavras produziam nos fiéis.
Daquela homilia conserva-se a fita
gravada e cinco ou seis minutos de
filmagem, que constituem uma das
melhores joias do tesouro historico
daquela Universidade.

Quero salientar algo que, ja entdo,
me pareceu singular. Era a primeira
vez — e penso que foi a unica — que
Josemaria Escriva comentava o
Evangelho lendo o texto da pregacéao.
Tinha lido discursos, mas nao
homilias. A sua pregacdo de
homilias, muito abundante,
inesquecivel, foi sempre direta, com
o livro dos Evangelhos na mao; e



quando muito, um pequeno roteiro,
ou alguma ficha, para ordenar as
ideias. A edicdo posterior de muitas
das homilias que pregou costumava
ser feita a partir do texto
estenografado — ou reproduzido da
fita de um gravador -, revisto depois
para publicacdo. Nessa altura, ndo foi
assim. O texto estava escrito com
pontos e virgulas. Mais ainda. Nao so
levava Sdo Josemaria as folhas que
leu, mas havia mandado imprimir
previamente o texto da homilia, que
foi entregue a boa parte dos
assistentes ao terminar a Santa
Missa[2]. Os exemplares daquela
primeira edi¢do, impressa em Madri,
sdo ja procurados por bibliofilos.

Se refiro estes pormenores tao
pequenos é porque manifestam de
alguma maneira o significado
peculiar que o proprio Fundador
atribuia a “homilia do campus”. O
seu texto fora evidentemente muito
meditado, palavra por palavra, e



queria pronuncia-lo na Universidade
de Navarra, perante a Associacao dos
Amigos da Universidade de Navarra.

Os estudiosos do pensamento e da
doutrina de Sdo Josemaria tém
salientado, por varias vezes, a
riqueza teologica da doutrina contida
neste texto, em que lhes parece
encontrar, de maneira especialmente
sintética e compendiada, os aspectos
fulcrais da mensagem espiritual do
Fundador do Opus Dei. Posso dar um
testemunho nesse sentido, ou talvez
seja sO uma impressdo minha, mas
aferida com muitos dos
participantes. A homilia do campus
foi o texto de Sao Josemaria mais
citado nas sessoes plendrias do
Congresso sobre Josemaria Escriva
(Roma, 2002). Os estudos sobre esta
homilia, por ocasido do referido
Congresso, e depois dele, tém sido
numerosos. Permitam-me aludir
somente ao texto publicado em Abril
do ano passado pelo fildsofo e



tedlogo da Universidade de Lovaina
(Bélgica) André Léonard, atualmente
Bispo de Namur. O que chamou a sua
atencdo e da titulo e corpo ao seu
estudo € a sugestiva e paradoxal
expressdo “materialismo cristao”,
com que os editores franceses
intitularam a primeira edicdo da
homilia do campus naquela lingua.

1. O titulo da homilia

Uma primeira aproximacao a
mensagem da homilia é-nos
sugerida, com efeito, pelo titulo que
lhe foi dado nas diferentes edi¢Ges. A
primeira edi¢do ndo tinha titulo
especifico. O mesmo se deve dizer
das edicdes do original castelhano
que fizeram as revistas “Palabra” e
“Nuestro Tiempo”[3]. Na mesma
altura, pelo contrario, outras revistas
europeias — “La Table Ronde”, de
Paris, e “Studi Cattolici”, de Milao -
facultaram aos seus leitores
traducdes do texto com titulo proprio



e, certamente, com intencgao
determinada: a primeira, “Le
matérialisme chrétien”[4] ; a
segunda, “Amare il mondo
apassionatamente”[5].

Ambos os titulos manifestam, como
digo, aspectos importantissimos da
homilia[6]. Contudo, no momento de
captar o nucleo doutrinal do nosso
texto, ndo nos dispensam mas, ao
contrario, nos incitam a uma leitura
pausada do proprio texto. E eu vou
fazer desta maneira: ndo indo
diretamente aos conteudos da
homilia, mas procurando primeiro a
sua estrutura, o fluir das ideias e da
linguagem que as expressa.

2. A mensagem da homilia

Eis um breve esquema interno da
homilia, que pode servir, por sua vez,
como guia de leitura[7] :

1. Ponto de partida: Introducéo
eucaristica (113a - 113b)



2. Desenvolvimento da homilia

a) Linha ascendente (113c — 115); trés
teses:

12 - “A vida corrente no meio do
mundo - deste mundo, nao de outro
— é o verdadeiro lugar da existéncia
secular cristd” (113c-113d)

28 - “As situacdes que parecem mais
vulgares, procedendo da prépria
matéria, sdo metafisica e
teologicamente valiosas: sdo o0 meio e
a ocasido do nosso encontro continuo
com o Senhor” (113f - 114a)

3% - “Nao ha duas vidas, uma para a
relacdo com Deus e outra distinta e
separada, para a realidade secular,
mas uma Uunica, feita de carne e
espirito, e essa é que tem de ser santa
e cheia de Deus” (114d - 115)

b) O cume: “viver santamente a vida
de cada dia” (116a - 116c¢)



c) Linha descendente: (116d — 122); os
trés pontos:

- “a atuacao de cidadaos na vida
civil” (116d - 118a)

- Digressdo sobre os Amigos da
Universidade de Navarra (118b -
120f1)

- “O amor humano, o amor casto
entre um homem e uma
mulher” (121 -122)

3. Concluséo: Passagem a profissao
de Fé e a Eucaristia, mistério de Fé
(123a-123g)

Devemos dizer antes de mais que se
trata de uma homilia, e que o
pregador concebe, portanto, o seu
trabalho como um anuncio das
Magnalia Dei, que vao ter o seu ponto
culminante “nesta impressionante
Eucaristia que hoje celebramos no
campus da Universidade de

Navarra” (113a). No amago deste



caminhar liturgico para o Corpo e
Sangue de Cristo, Sdo Josemaria
Escriva vai entretecendo o corpo da
homilia, sem perder em nenhum
momento a referéncia eucaristica.
Esta intencionalidade de todo o
discurso tornar-se-a especialmente
vibrante nas palavras finais, quando
chama os fiéis a fé:

“Fé viva nestes momentos — dizia —
porque nos aproximamos do
mysterium fidei (1 Tim 3, 9), da
Sagrada Eucaristia; porque vamos
participar desta Pascoa do Senhor,
que resume e realiza as
misericordias de Deus para os
homens”.

O corpo da homilia comeca
precisamente do “significado
escatologico” do sagrado mistério.
Pois bem, a exposicao deste corpo
doutrinal, também sob o ponto de
vista do fluir das ideias, surge como a
subida de um monte: tem um



desenvolvimento que é, primeiro
ascendente; depois, “atinge o cume” e
a seguir desce pela outra vertente. O
pregador vai expondo e propondo a
sua mensagem de maneira que, ao
terminar o paragrafo 116b, pode
também considerar-se terminada a
ascensdo: estd adquirido ja o
essencial do patrimonio da doutrina
que quer inculcar nos fiéis. Pouco
antes havia dito que o que acabava
de expor era “doutrina da Sagrada
Escritura, que se encontra — como
sabeis — no proprio cerne do espirito
do Opus Dei” (116a). E este 0
momento em que se vislumbra
plenamente a paisagem. Estamos no
cume:

“Na linha do horizonte, meus filhos,
parecem unir-se o Céu e a Terra. Mas
nao - onde se unem deveras é nos
v0ssos coracgdes, quando viveis
santamente a vida de cada dia...”.



O texto impresso apresenta aqui
reticéncias. A pausa que fez o
pregador na leitura reflete-os com
toda a exatiddo. O paragrafo
imediato inicia-se com uma pausada
repeticdo: “Viver santamente a vida
de cada dia, acabo de dizer-vos. E
com estas palavras me refiro a todo o
programa da vossa vida crista”.

A partir dai, comec¢a, com efeito, a
descida: Sao Josemaria ird expondo
as consequéncias praticas da
doutrina espiritual até entdo
elaborada, em duas etapas
principais: a primeira, “a vossa
atuacdo como cidaddos na vida
civil” (116d a 118a), e a segunda, “o
amor humano, o amor casto entre
um homem e uma mulher” (121 e
122); entre ambas situa-se um
interessante excurso, sobre diversas
questdes doutrinais relacionadas
com 0 momento historico concreto
(liberdade civil, carater secular da
Universidade de Navarra e das obras



apostolicas do Opus Dei:) (118b a
120f). Esta descida é também linear
até chegar ao encontro com Cristo na
Eucaristia, com que terminou a sua
pregacao.

Mas para captar melhor a
mensagem, voltemos a frase que se
repete no “cume” — na passagem dos
paragrafos 116b e 116¢ -, porque é
ela que determina o tema da homilia
e é a parte mais central de sua
mensagem, o seu conteudo mais
radical: “viver santamente a vida de
cada dia”. Com essa expressao quer o
autor referir-se, segundo as suas
proprias palavras, a “todo o
programa da vossa vida crista”.

E isto o que Josemaria Escriva quis
expor na homilia do campus: a
santificacdo da vida normal e
corrente de um homem ou de uma
mulher cristdos. A andlise literaria
do texto mostra que, efetivamente,
essa expressdo é a dominante ao



longo de toda a homilia, constituindo
como que o seu eixo doutrinal.

Por isso, ndo sera inutil fazer a
sumula das passagens em que
aparece[8], pois sdo todas de uma
grande densidade. Naquela a que
chamamos fase ascendente e antes
de chegar a passagem citada (116b-c),
encontramos a expressao em dois
lugares.

- A primeira encontra-se depois da
descricdo dos elementos daquele
templo singular que era, naquele
momento, o campus da Universidade.
Dizia:

“Nao vos confirma de uma forma
plastica e inolvidavel esta
enumeracdo que o verdadeiro lugar
da vossa existéncia crista é a vida
corrente?” (113f).

- O segundo oferece esta formula
taxativa: “Nao ha outro caminho,
meus filhos: ou sabemos encontrar o



Senhor na nossa vida corrente, ou
nunca O encontraremos” (114f).

No cume (116b-c) esta gravada, como
vimos, a expressdo viver santamente
a vida de cada dia, que ira adquirir
um sentido técnico no resto da
homilia.

Na descida aparece a expressdo em
contextos muito relevantes.
Especialmente relevante é a
primeira: “Vé-se claramente que,
neste terreno como em todos, ndo
poderieis realizar o programa de
viver santamente a vida de cada dia,
se ndo gozasseis de toda a liberdade,
etc.”. (117b).

Josemaria Escriva apresenta-nos
aqui, como vemos, uma formula
ainda mais acabada para captar o
conteudo essencial de sua homilia e
volta a usar pela segunda vez o
termo “programa” — agora mais no
sentido de “projeto” — para se referir



a esse “viver santamente a vida de
cada dia” que esta pregando aos fiéis.

A segunda passagem serve para
introduzir outra dimensao
importante desse “programa”.

“E agora, meus filhos e minhas filhas,
permiti que me detenha em outro
aspecto — particularmente querido —
da vida comum. Refiro-me ao amor
humano, ao amor casto entre um
homem e uma mulher” (121a).

A conclusdo de uma homilia é,
pastoralmente, 0 momento em que se
salienta e intensifica, face ao
Mistério, o que foi a mensagem do
pregador. Por isso ndo é de estranhar
que nesse breve espaco, em que se
vai dar a continuacdo ao rito da
celebracdo liturgica, aparecam os
trés ultimos trechos que nos
interessam. O primeiro € o proprio
inicio da concluséo:



“Tenho de terminar, meus filhos.
Disse-vos ao comecar que a minha
palavra queria anunciar-vos alguma
coisa da grandeza e da misericordia
de Deus. Julgo té-lo cumprido ao
falar-vos de viver santamente a vida
corrente, porque uma vida santa no
meio da realidade secular — sem
ruido, com simplicidade, com
veracidade — ndo sera porventura a
mais comovedora manifestacao das
magnalia Dei (Eccli 18, 4), dessas
portentosas misericordias que Deus
sempre realizou, e ndo deixa de
realizar, para salvar o

mundo?” (123a).

E evidente que aqui é o préprio autor
da homilia que nos diz qual foi o
tema de sua pregacao: “viver
santamente a vida de cada dia”. E
interessante sublinhar que Sdo
Josemaria levava em conta que
pregar e difundir este “programa” é
hoje, segundo as suas palavras, a



forma mais comovedora de anunciar
a grandeza e a misericordia de Deus.

Pouco depois o pregador comecava o
seu vibrante apelo a fé, com a qual
acabara a homilia, porque “faltando
a fé, falta o proprio fundamento da
santificag¢do da vida corrente (123d)”.

As ultimas palavras, ja ante o
Mistério iminente, sdo estas: “Fé,
finalmente, filhas e filhos
queridissimos, para demonstrarmos
ao mundo que tudo isto ndo sdo
apenas cerimonias e palavras, mas
uma realidade divina, apresentando
aos homens o testemunho de uma
vida corrente santificada, em Nome
do Pai e do Filho e do Espirito Santo e
de Santa Maria” (123g).

As nossas consideracdes sobre a
estrutura do texto levaram-nos a esta
conclusdo. Segundo Sdo Josemaria
Escriva, o objetivo da sua homilia era
expor os tracos fundamentais do que
¢ a vida normal e corrente



santificada de um homem ou de uma
mulher cristdos. Um titulo da homilia
ndo paradoxal, mas tematico, tirado
também das proprias expressoes do
pregador, seria, pois, o que estamos
vendo: “Viver santamente a vida de
cada dia”. Ou também esta outra
formula, perfeita, que acabamos de
encontrar na conclusdo da homilia:
“Uma vida santa no meio da
realidade secular”.

Com a simplicidade destes titulos e
deste tema, o Fundador da
Universidade de Navarra estava
propondo, na realidade, em tracos
profundos, o que poderiamos
nomear, ja com palavras nossas, a
sua “teologia da secularidade crista”.
Quer dizer, na homilia do campus
encontra-se uma compreensdo da
Revelacdo divina e da missdo da
Igreja — e, portanto, do cristdo — em
que a tarefa historica do homem, nas
suas grandes e nas mais pequenas
realizacdes terrenas, aparece



plenamente redimida, assumida e
integrada na dinamica da salvacao.
Essa interpenetracdo constroi-se e
manifesta-se, sobretudo, como é
16gico, naquilo que chamei de “linha
ascendente” da homilia. A “linha
descendente” vai se dedicar a tirar as
consequéncias e a explicitar e fazer
entender na pratica o ja
fundamentalmente adquirido no
ascendente. A essa compreensdo se
dedica a segunda parte desta
conferéncia.

3. Trés teses sobre a secularidade
crista

O Fundador do Opus Dei construiu a
sua homilia como uma reflexdao em
volta do duplo bindémio espirito/
matéria e espiritualismo/
materialismo. E sobre ela vai
assentar as que nos parecem ser as
trés teses fundamentais do seu
discurso. Nelas se condensa a sua
mensagem. Vejamo-las.



a. Tese 12
Sobre o “lugar” da existéncia cristda

“A vida corrente no meio do
mundo - deste mundo, nao de
outro - é o verdadeiro lugar da
existéncia secular crista”

O ponto de partida do seu discurso
foi, como se recordam, o desacreditar
dos falsos espiritualismos, quer
dizer, de uma falsa nocdo do
espiritual. Queria Josemaria Escriva
contrariar um equivoco que
comportou graves consequéncias
historicas: a existéncia crista
entendida “como algo de
exclusivamente espiritual -
espiritualista, quero dizer - proprio
da gente pura, extraordindria, que
ndo se mistura com as coisas
despreziveis deste mundo, ou que,
quando muito, as tolera como
realidade necessariamente
justaposta ao espirito, enquanto aqui
vivemos” (113c).



Segundo o Fundador do Opus Dei,
para esta concepcao “o lugar por
exceléncia da vida crista passa a ser
o templo”. A consequéncia é clara:
“ser cristdo, nesse caso, consiste em
ir ao templo, participar em
cerimoOnias sagradas, incrustar-se em
uma sociologia eclesiastica, em uma
espécie de mundo segregado, que se
apresenta a si mesmo como a
antecamara do Céu, enquanto o
mundo comum segue 0 seu proprio
caminho” (113d). ]Ja se perfilam aqui
as antinomias espirito/matéria,
mundo eclesiastico/mundo vulgar,
templo/vida corrente, etc., que sdo
caracteristicas do “monismo”
espiritualista. O descrédito teoldgico
e pastoral destas atitudes apresenta
na homilia uma desusada solenidade
e é anterior a toda a argumentacao:

“Nesta manha de Outubro, enquanto
nos dispomos a penetrar no
memorial da Pascoa do Senhor,
respondemos simplesmente ndo a



essa visao deformada do
Cristianismo” (113e).

O argumento em que vai apoiar a
“tese” — que claramente entende
partilhada por aquela imensa
assembleia — ndo é dedutivo, mas
existencial. Remete os ouvintes para
a consideracao da experiéncia crista
que vivem naquela liturgia: “Refleti
por um momento sobre o
enquadramento desta Eucaristia:
encontramo-nos em um templo
singular”.

E o pregador vai nomeando o que
tinhamos perante os nossos olhos: o
campus, as Faculdades
universitarias, a maquinaria que
levanta os novos edificios, a
Biblioteca, o céu de Navarra... A
partir dai o Fundador do Opus Dei
chega a esse primeiro ponto denso do
seu discurso que apelidamos de
primeira tese: a vida corrente,
verdadeiro lugar da existéncia



secular crista. Esta simples
afirmacdo, que serd interpretada e
explicitada das formas mais diversas
ao largo da homilia, contém in nuce
toda a sua teologia da
secularidade[9].

b. Tese 22. Sobre o valor e a dignidade
da matéria

Chegando a este ponto, aparece-nos a
segunda tese, que podemos formular
assim:

“As situacoes que parecem mais
vulgares, partindo da propria
matéria, sao metafisica e
teologicamente valiosas: sdo o
meio e a ocasido do nosso encontro
continuo com o Senhor”

Com efeito, Sdo Josemaria avanca na
sua exposicdo mostrando, agora
positivamente, o que 0s
espiritualismos ignoram ou negam: o
valor da matéria. Esta segunda parte
da subida, do ponto de vista do



vocabuldrio, inicia-se nas ultimas
linhas do n. 113: “E no meio das
coisas mais materiais da Terra que
devemos nos santificar, servindo a
Deus e a todos os homens” (113f).
Aqui encontramos pela primeira vez
na homilia a palavra “matéria”, que
reaparecera abundantemente nesta
parte.

A ideia central, agora, é que essa
“vida corrente”, da qual vinha
falando nos paragrafos precedentes,
esse “lugar” da existéncia crista,
compreende no seu seio também as
realidades “materiais” e sO consegue
entender-se a partir da avaliacado
positiva da “matéria”. Esta avaliacao
positiva € o pressuposto metafisico e
antropoldgico da teologia da
secularidade crista que o Grao
Chanceler ia desfiando no campus.
Nao podemos, pois, estranhar a
desusada intensidade com que,
dentro da brevidade da homilia, se
deteve a tratar deste ponto. Seguindo



a sua habitual maneira de encarar o
tema, fundamentou a sua tese no
relato biblico da Cria¢do do mundo
na sua realidade material e
espiritual: “Iavé olhou para ele e viu
que era bom”(114a). O homem é feito
de matéria e espirito e Deus o
colocou a viver no meio das
realidades materiais[10].

“Matéria”, na linguagem da nossa
homilia, é um termo utilizado para
nomear, desde a dimensao mais
humilde — desde a ignobilior pars -,
toda a gama do “vulgar”, a totalidade
do “corrente”, que deve ser
santificada e levada a Deus. E, com
efeito, uma linguagem que das suas
bases metafisicas se abre e inclui as
realidades mais antropologicas. Dai
que as formulas sejam normalmente
enumerativas: “Deus os chama a
servi-Lo em e a partir das ocupacoes
civis, materiais, seculares, da vida
humana” (114a) “esse Deus invisivel,
nads O encontramos nas coisas mais



visiveis e materiais” (114c), e é
preciso devolver “a matéria e as
situacdes aparentemente mais
vulgares...” (114d). Em resumo: a
posicdo metafisica e teoldgica da
“matéria” no discurso de Josemaria
Escriva é esta: a sua dignidade — a
dignidade da matéria — radica
precisamente na sua relagdo com o
espirito, na sua capacidade de servir
0 espirito e de ser penetrada por ele,
encontrando nesse servico o seu
verdadeiro destino. A tarefa de
recuperar o “nobre e original
sentido” das realidades materiais é
descrita pelo Fundador do Opus Dei
precisamente com esta expressao:
“espiritualiza-las”; ndo no sentido
dos espiritualismos, efetivamente,
que se envergonham do material,
mas neste outro sentido bem preciso:
fazé-las participar do destino do
espirito. Ou o que é 0 mesmo em
termos soterioldgicos: fazer “delas o
meio e a ocasido do nosso encontro
permanente com Jesus Cristo” (114e).



Para a compreensao desta segunda
tese temos de reparar que Sao
Josemaria tinha sempre como pano
de fundo da sua exposicdo essa
grande lei da economia salvifica, que
poderiamos formular assim: na vida
crista, tudo é, ao mesmo tempo, dom
e trabalho, indicativo e imperativo,
dom divino e responsabilidade
humana. O aspecto “tarefa” é
formalmente sublinhado no
paragrafo que acabo de transcrever.
Mas esse imperativo € possivel e tem
sentido porque a realidade mesma
que procuramos nos foi dada por
Deus: na economia da graca, o
imperativo baseia-se no indicativo.
Dito de outra maneira: a tarefa de
procurar Cristo s6 é possivel porque
Ele, gratuitamente, deu-se e da-se a
nos: “Eu estarei convosco até a
consumacdo dos séculos” (Mt 26, 28).
Voltando ao nosso discurso: a luta
que Sao Josemaria Escriva nos
propoe para transformar a matéria
em “meio e ocasido” de encontro com



Cristo baseia-se em que o Senhor esta
ali:

“Em todo o imenso panorama do
trabalho, Deus espera-nos todos o0s
dias” (114b). Dom e tarefa associam-
se, de um modo belo, nesta férmula:
“Escondido nas situacdes mais
comuns ha algo de santo, de divino,
que cabe a cada um de vos
descobrir” (114b).

“Eu vos asseguro, meus filhos, que,
quando um cristdo realiza com amor
a mais intranscendente das agoes
diarias, ela transborda de
transcendéncia de Deus” (116b).

Aqui o dom e a tarefa aparecem
fundidos na vida real do cristao, cuja
vida no meio das realidades
seculares comeca a ser ja “uma vida
escondida com Cristo em Deus” (Col
3, 3). Mas aqui entramos ja no campo
da terceira tese.



c. Tese 32. Sobre a “unidade de vida”
do cristdo

“Nao ha duas vidas, uma para a
relacdo com Deus e outra, distinta
e separada, para a realidade
secular; mas uma unica, feita de
carne e espirito, e essa € que tem
de ser santa e cheia de Deus”.

A tese sobre a “unidade de vida”,
como as outras duas que a precedem,
tem nesta nossa homilia o seu
contexto imediato também na
analise do falso espiritualismo, sendo
a falsa solucdo dada a relacgdo corpo
espirito classificada na nossa homilia
com uma palavra forte, bem
conhecida dos psicdlogos:
“esquizofrenia”. Surgiu em vastos
setores de fiéis cristdos uma espécie
de esquizofrenia espiritual, perante a
qual Escriva reage com vigor. A
passagem merece ser reproduzida no
seu teor literal:



“Nao, meus filhos! Nao pode haver
uma vida dupla; se queremos ser
cristaos, ndo podemos ser como
esquizofrénicos. H4 uma unica vida,
feita de carne e espirito, e essa é que
tem de ser —na alma e no corpo -
santa e cheia de Deus, desse Deus
invisivel, que nds encontramos nas
coisas mais visiveis e

materiais” (114d).

Talvez a formula mais perfeita para
descrever esta dinamica unificante
da vida seja esta, que vem a seguir:
“Ficai a sabé-lo: escondido nas
situacdes mais comuns, ha algo de
santo, de divino, que cabe a cada um
de vO4s descobrir” (114b).

Aqui est4, talvez, o ponto culminante
da terceira tese: a unidade entre a
vida de relacdo com Deus e a vida
quotidiana - trabalho, profissao,
familia - ndo vem de fora, da-se no
proprio seio desta ultima, porque é
aqui, na vida normal e corrente, em



que se da esse algo santo, que cada
um deve descobrir.

4. Sentido da mensagem

A doutrina que Josemaria Escriva
exp0s no campus da Universidade de
Navarra — assim o disse ali —
encontra-se “no proprio cerne do
espirito do Opus Dei” (116a).
Portanto, ndo era nova: era a que
vinha pregando desde 2 de Outubro
de 1928, quando o Senhor lhe fez
“ver” a Obra[11]. Agora volta a expo-
la para que os ouvintes a
compreendam — diz — “com uma
nova clareza” (114b). Doutrina, ndo
s6 origindria, mas constantemente
ensinada, como € real¢ado na alusao
a “repetida insisténcia” com que
havia pregado sempre “que a
vocacao crista consiste em fazer
poesia heroica da prosa de cada

dia” (116b). Isto é evidentemente
assim. Mas Josemaria Escriva nunca
entendeu essa mensagem espiritual,



que Deus lhe inspirou com forca
indelével, como uma espécie de
aerolito que se incrusta imodvel na
terra, mas como uma semente que
cresce fecundada pela graca de Deus.
Por isso, o Fundador, ao longo de
toda a sua vida, foi sempre
aprofundando na mensagem do dia 2
de Outubro de 1928. E fazia-o pelo
caminho sancionado pela vida da
Igreja e, sobretudo, pela vida dos
santos. Josemaria Escrivd, com efeito,
aprofundou a mensagem de 2 de
Outubro através das luzes, que
vieram a seguir — com alguma
frequéncia de carater
extraordindrio[12] —, que Deus lhe
concedeu, e da maneira mais
comum, através de uma constante
reflexdo sobre a propria mensagem,
realizada no contexto de sua
experiéncia espiritual e historica: os
acontecimentos da vida da Igreja e
da Obra e, em geral da historia
humana, tal como os entendia,
ofereciam-lhe a matéria



indispensavel para o exercicio da sua
responsabilidade, e também da sua
responsabilidade perante o tesouro
que Deus havia colocado em suas
maos.

Quando Josemaria Escriva pregou ao
ar livre no campus da nossa
Universidade, estava quase recém
terminado o Concilio Vaticano II. A
Constituicdo Lumen Gentium tinha
proclamado, com uma solenidade
sem precedentes, a chamada
universal dos cristdos a santidade;
por sua parte, a Constituicdo
Gaudium et Spes tinha chamado a
atencdo para a bondade original do
mundo e o valor do trabalho
humano, por seu turno, de
compreender as relacdes do mundo
com a Igreja. Dois temas, de ambas
as Constitui¢des conciliares, que ja
estavam no centro da mensagem de 2
de Outubro de 1928 e que, nos anos
que se seguiram a formacado do Opus
Dei, eram compreendidos apenas por



uns poucos. Era este o contexto
eclesial imediato da nossa homilia: o
que havia provocado nos anos trinta
do século passado — ndo muito
longinquos - suspeitas,
incompreensoes, e inclusive
acusacoes de desvios doutrinais e
heresia, era agora doutrina conciliar.
A meu ver, este apoio do Concilio
Vaticano II e o conteudo da Gaudium
et Spes ajudam a compreender a
linguagem e o estilo argumentativo
com que o Fundador do Opus Dei
abordou nesta ocasido a tematica
tantas vezes pregada. Este apoio
permitiu-lhe exprimir-se com uma
linguagem teologicamente
penetrante, quase polémica, que
realca as antiteses, o que lhe confere
uma forca pedagogica
extraordindria, tornando facil a
captacdo da doutrina por parte dos
ouvintes.

Por outro lado, aquele més de
Outubro de 1967 esta proximo do



acontecimento cultural conhecido
como “Maio de 68”, que se saldou por
um acumular de utopias e
desenganos. O ano académico de
1967-68 foi dificil de esquecer. No
que diz respeito a vida eclesial,
sucedem-se em ritmo acelerado, as
manifestacOes de uma interpretacao
secularista — assim a nomeou Paulo
VI - do Concilio Vaticano II, com a
tremenda crise que provocou:
primeiro, no &mbito das Ordens e
Congregacoes religiosas; depois no
clero secular; por ultimo na vida de
todo o Povo de Deus. Foi Louis
Bouyer que diagnosticou, a meu ver
de forma acertada, esta
sequéncia[13]. Era a época em que
ecoava nos meios eclesiasticos de
toda a Europa a teoria anglo-
saxoOnica da secularizacdo. Era a
época em que o Honest to God, de
John A.T. Robinson, divulgava esta
secularizacgdo radical do
Cristianismo, que deixava sem
respiracdo setores significativos do



clero e dava azo ao éxodo nos
semindrios espanhdis[14], e em que a
revista Time dedicava a sua Cover
Story a “teologia da morte de
Deus”[15]. Era esta, a0 mesmo tempo,
a época do dominio marxista nas
universidades europeias e do didlogo
com 0 marxismo como unico
horizonte intelectual digno dos
cristaos...

Se trago a colacdo estas recordacoes
historicas, é porque sdo o contexto do
que ouvimos no campus naquela
manha de Outubro e, sem elas,
passar-se-ia por alto o humus
cultural e teoldgico daquela
mensagem. O Grdo Chanceler da
Universidade de Navarra, pregando
no campus da sua Universidade e,
contrariamente ao que se poderia
esperar, ndo situou dialeticamente a
sua homilia “face a” essas falsas
teologias da secularizacdo, mas a sua
palavra orientou-se criticamente — ja
o0 disse — face a posi¢oes de sinal



oposto: em concreto, face a uma
deformacdo “tradicional” do cristdo
que poderiamos classificar de
clerical, sacralizante e falsamente
piedoso. Foi a partir desta posicao
dialética que Sdo Josemaria anunciou
a novidade do Evangelho.
Apresentou naquela memoravel
Assembleia de Amigos da
Universidade de Navarra ndo um
ataque ao secularismo mas uma
profunda Gtica cristd para a
compreensdo da secularidade.
Perspectiva, esta, cheia de amor e
fidelidade a Igreja, que superava
radicalmente, sem os nomear,
passando, por um plano mais
elevado, as formulagdes de uma falsa
secularizacdo.

5. Trinta e cinco anos depois

Passaram 35 anos sobre aquele
acontecimento. As circunstancias
contextuais a que acabo de me
referir, que sob outros aspectos



sofreram mudancas tdo profundas
nestes sete lustros, confirmaram, as
vezes de maneira devastadora, a
pressdo secularista sobre as
propostas e os valores cristdos. As
graves consequéncias em relacdo a
cultura, a familia, a vida social e, em
geral, ao respeito pela vida humana,
sdo bem conhecidas de todos por as
terem sofrido na propria carne e na
dos entes mais queridos. Por isso
parece inevitavel esta pergunta:
Como é que Sao Josemaria teria
apresentado hoje a homilia do
campus? Ter-se-ia deixado
impressionar pela onda
“globalizante” da descristianizacdo?
Teria, em consequéncia disso,
“reconsiderado” a sua “estratégia”,
procurando agora ndo tanto a
insercdo dos cristdos no mundo mas
nos “espacos sagrados”, nos quais os
cristdos poderiam apelar a uma
espécie de “direito de asilo”? Teria
olhado o templo com outros olhos,
vendo nele o baluarte protetor para



dai fazer “incursdoes” no mundo
comum para “salvar almas”?

Percebem que, a rigor, estou
propondo um futurivel e, portanto,
algo que em sentido proprio ndo tem
resposta. Cada um pode imaginar o
que quiser. Eu, por minha parte, lhes
direi o que penso. E o que penso é
que Sao Josemaria nao teria tocado
em nenhuma virgula do texto da sua
homilia que por algum motivo,
levava escrita da primeira a ultima
palavra. Toda a investigacao e estudo
do pensamento de S0 Josemaria
Escriva que surgiu por ocasido de seu
Centendrio e sua Canonizacao,
considera esta homilia como um
texto profético para o mundo deste
terceiro milénio, o mundo do Duc in
altum.

Mas ndo podemos esquecer um fato
que me parece da maxima
importancia na nossa analise, e é que
a homilia do campus pressupoe a



catequese crista. Isto é, que o
discurso de Sdo Josemaria naquela
ocasido queria fazer compreender o
conceito da secularidade da vida
crista partindo do principio de que o
seu auditdrio estava de posse dos
conceitos fundamentais da
identidade crista. Por isso, ndo sente
a necessidade de falar na homilia do
Batismo, fonte da identidade do
cristao na Igreja e, portanto, da vida
que ha de ser vivida nessa
secularidade que Josemaria Escriva
quer fazer compreender. E 0
Batismo, os dons da graca, os
sacramentos: todas estas realidades
constitutivas do ser da Igreja e do
cristdo sdo o pressuposto, sempre
subjacente na homilia, de todo o
discurso sobre a secularidade. O
modo utilizado pelo Fundador do
Opus Dei para fazer ponderar estas
realidades, no campus, é, como
vimos, a Eucaristia em torno da qual
se desenvolve a homilia. A
Eucaristia, centro e raiz — como ele



mesmo disse — de tudo na Igreja e no
cristdo, é a referéncia permanente de
todas as reflexdes que o texto
encerra.

A demolicdo dos fundamentos da
vida cristd para a qual tende a
cultura contemporanea faz com que
haja muita gente hoje que se declara
- pelo menos nas sondagens — crista,
mas carece de formacao basica em
matéria de fé. Isto é fundamental no
momento de usar a “homilia do
campus”. Sem a vida de Cristo na
alma, o mundo “material” torna-se
opaco e impenetravel. Dito
positivamente e com as palavras do
proprio pregador: “Quando um
cristdo realiza com amor a mais
intranscendente das acdes diarias,
ela transborda de transcendéncia de
Deus” (116b). So a partir de Cristo e
da vida da graca, poderao
desempenhar com amor as coisas
pequenas, e o mundo vulgar e
corrente podera se converter em



“epifania” de Deus. Em ultima
analise, para entender a secularidade
cristd é preciso ter fé em Jesus Cristo
e querer viver conforme a essa fé.
Por isso, os homens e as mulheres de
fé que vivem no meio do mundo - na
secularidade cristd — tém como
primeira exigéncia dessa fé falar de
Deus nos diferentes ambientes: falar
de Jesus Cristo, da sua misericordia e
dos seus sacramentos. E um dever
que, no inicio deste terceiro milénio,
ndo podemos adiar e muito menos
esquecer.

O texto da homilia do campus com as
suas analises e propostas, lido hoje,
mostra com efeito a extraordinaria
atualidade daquelas formulacdes.
Precisamente a pressdo a que a onda
secularista submete a vida crista
revela a saciedade, também na sua
maxima tensdo, a témpera humana e
a categoria espiritual que Deus quer
dar — e portanto exige — as mulheres
e aos homens de quem Josemaria



Escriva fala. A homilia do campus
adiantou, em mais de dez anos, o Ndo
tenhais medo que tornou Jodo Paulo
IT emblematico e que tem de ser
relangado na nova evangelizacgao
para que fomos convocados por este
ancido jovem que € o Sucessor de
Pedro.

Termino com a esperanca de que Sao
Josemaria ndo ache demasiado

inadequadas as consideracdes que fiz
sobre as suas palavras inesqueciveis.

Conferéncia pronunciada na Aula
Magna da Universidade em 18 de
Janeiro de 2003 na sessdo organizada
pela Associacdo dos Amigos da
Universidade de Navarra.

[1] Desta homilia ocupei-me de
maneira mais extensa no capitulo
intitulado Vivir santamente la vida
ordinaria, do livro AA.VV., Josemaria



Escriva de Balaguer y la Universidad,
Prélogo de Alvaro del PORTILLO,
Eunsa, Pamplona 1993, pp. 225-258.
Para ele remeto com frequéncia
nestas notas.

[2] HOMILIA | pronunciada pelo
Ex.mo e Rev.mo Sr. | MONS.
JOSEMARIA ESCRIVA DE BALAGUER

| Gran Canciller de la Universidad de
Navarra | durante la Misa celebrada
en el campus de la | Universidad, con
ocasion de la Assemblea General de
la Associacion de Amigos | 8 de
Octubre de 1967 | PAMPLONA |
MCMLXVII, 16 pags. Esta impressa
em E.M.E.S.A., Madri. E de notar a
beleza tipografica desta edicdo. Ha
outras edic¢des corretas, publicadas
também pela Universidade, que se
distinguem da primeira no pé de
imprensa da ultima pagina. Nestas
vem: GRAFINASA, Pamplona.

[3] “Palabra” n°® 27 (1967) pp. 23-27
reproduzia qua talis o rosto da



edicdo original. “Nuestro Tiempo” n°
28 (1967) pp. 601-609 inclui a homilia
no seu numero de Dezembro desse
mesmo ano, de carater monografico,
onde se intitula simplesmente:
“Homilia del Gran Canciller”.

[4] “La Table Ronde”, n° 239-240,
Novembro-Dezembro, pp. 231-241.

[5] “Studi Cattolici”, n° 80, Novembro
1967, pp. 35-40.

[6] Ver sobre este tema o meu estudo
citado na nota 1, pp.35-40.

[7] O texto da homilia é incluido
como ultimo capitulo (nn.113-123) no
livro Conversaciones con Mons.
Escriva de Balaguer publicado em
1968 pela ed. Rialp e traduzida para
numerosas linguas.

[8] Ao proceder ao elenco,
sublinhamos nos textos a expressao
que comentamos. O uso do italico



ndo pertence, portanto, ao texto
original.

[9]Ver o meu estudo citado na nota,
pp. 241-243.

[10] Ver ibidem, pp. 244-249.

[11] Ver sobre o tema J.L. ILLANES,
Dos de octubre de 1928: alcance y
significado de una fecha, em AA.VV,,
Mons. Escriva de Balaguer y el Opus
Dei, Pamplona 1985, pp.65 ss.

[12] Uma dessas ocasioes,
particularmente significativa, foi o
dia 7 de Agosto de 1931. Ver sobre o
tema P. RODRIGUEZ, Omnia traham
ad meipsum. El sentido de Juan 12, 32
e la experiencia espiritual de Mons.
Escriva de Balaguer, em “Romana”, 7
(1991) pp. 331-352.

[13] Ver L. BOUYER, La
decomposicion del Catolicismo, Madri
1974.



[14] A traducgdo espanhola do livro de
Robinson é de 1967.

[15] Ver Time, 8 de Abril de 1966.

Pedro Rodrigues

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/a-homilia-do-
campus-sentido-de-uma-mensagem/
(25/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/a-homilia-do-campus-sentido-de-uma-mensagem/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-homilia-do-campus-sentido-de-uma-mensagem/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-homilia-do-campus-sentido-de-uma-mensagem/

	A homilia do campus: sentido de uma mensagem…

