
opusdei.org

A homilia do
campus: sentido de
uma mensagem…

Com ocasião do aniversário da
homilia "Amar o mundo
apaixonadamente", de São
Josemaria, compartilhamos
considerações sobre as palavras
deste santo pronunciadas no
dia 8 de outubro de 1967, no
Campus da Universidade de
Navarra.

08/10/2017



O 50º aniversário da Universidade de
Navarra, festejado ao longo do ano
acadêmico 2002-2003, deu azo a que
se comemorassem, na vida
universitária, os acontecimentos
mais significativos que balizam esta
história. Um deles, eminente de
modo muito singular, é o que deu
lugar a esta conferência.

Com efeito, São Josemaria Escrivá,
Fundador e primeiro Grão Chanceler
da Universidade de Navarra, por
ocasião da II Assembleia dos Amigos
da Universidade, pronunciou no 
campus de Pamplona uma homilia*
já célebre que agora, 35 anos depois,
podemos qualificar de histórica[1].
Para a geração de professores, alunos
e amigos da Universidade que a
escutaram, passou em seguida a ser,
simplesmente, a “homilia do 
campus”, e com este nome se designa
hoje de forma generalizada.



Era Domingo o dia 8 de Outubro de
1967. Josemaria Escrivá celebrou a
Santa Missa ao ar livre, com o altar
junto às colunas que sustentam o
pórtico do antigo Edifício das
Bibliotecas. Uma multidão – milhares
de pessoas – unida aos Amigos
naquela sagrada celebração, ocupava
a grande esplanada que envolve o
Edifício Central e o antigo espaço das
Bibliotecas. Estava um dia de sol
radioso. D. Javier Echevarría – atual
Prelado do Opus Dei, – e o Pe. Alfredo
García Suárez, já falecido, ajudavam
na Missa que o Fundador da Obra
celebrava.

Seja-me permitido recordar uma
graça que o Senhor quis conceder-
me: a de oficiar como diácono
naquela Eucaristia. Coube-me,
portanto, proclamar o santo
Evangelho que a seguir São
Josemaria iria comentar. Sou
testemunha da emoção do seu olhar
quando lhe apresentei o Livro



sagrado para o beijar. Depois, e
durante uns trinta e cinco minutos,
São Josemaria leu com
extraordinário vigor, com calma e
pausadamente, o texto integral da
homilia, que levava escrito em
folhas. Enquanto ressoava a sua voz
naquela imensa Catedral ao ar livre,
sentia-se o impacto que as suas
palavras produziam nos fiéis.
Daquela homilia conserva-se a fita
gravada e cinco ou seis minutos de
filmagem, que constituem uma das
melhores joias do tesouro histórico
daquela Universidade.

Quero salientar algo que, já então,
me pareceu singular. Era a primeira
vez – e penso que foi a única – que
Josemaria Escrivá comentava o
Evangelho lendo o texto da pregação.
Tinha lido discursos, mas não
homilias. A sua pregação de
homilias, muito abundante,
inesquecível, foi sempre direta, com
o livro dos Evangelhos na mão; e



quando muito, um pequeno roteiro,
ou alguma ficha, para ordenar as
ideias. A edição posterior de muitas
das homilias que pregou costumava
ser feita a partir do texto
estenografado – ou reproduzido da
fita de um gravador -, revisto depois
para publicação. Nessa altura, não foi
assim. O texto estava escrito com
pontos e vírgulas. Mais ainda. Não só
levava São Josemaria as folhas que
leu, mas havia mandado imprimir
previamente o texto da homilia, que
foi entregue a boa parte dos
assistentes ao terminar a Santa
Missa[2]. Os exemplares daquela
primeira edição, impressa em Madri,
são já procurados por bibliófilos.

Se refiro estes pormenores tão
pequenos é porque manifestam de
alguma maneira o significado
peculiar que o próprio Fundador
atribuía à “homilia do campus”. O
seu texto fora evidentemente muito
meditado, palavra por palavra, e



queria pronunciá-lo na Universidade
de Navarra, perante a Associação dos
Amigos da Universidade de Navarra.

Os estudiosos do pensamento e da
doutrina de São Josemaria têm
salientado, por várias vezes, a
riqueza teológica da doutrina contida
neste texto, em que lhes parece
encontrar, de maneira especialmente
sintética e compendiada, os aspectos
fulcrais da mensagem espiritual do
Fundador do Opus Dei. Posso dar um
testemunho nesse sentido, ou talvez
seja só uma impressão minha, mas
aferida com muitos dos
participantes. A homilia do campus
foi o texto de São Josemaria mais
citado nas sessões plenárias do
Congresso sobre Josemaria Escrivá
(Roma, 2002). Os estudos sobre esta
homilia, por ocasião do referido
Congresso, e depois dele, têm sido
numerosos. Permitam-me aludir
somente ao texto publicado em Abril
do ano passado pelo filósofo e



teólogo da Universidade de Lovaina
(Bélgica) André Léonard, atualmente
Bispo de Namur. O que chamou a sua
atenção e dá título e corpo ao seu
estudo é a sugestiva e paradoxal
expressão “materialismo cristão”,
com que os editores franceses
intitularam a primeira edição da
homilia do campus naquela língua.

1. O título da homilia

Uma primeira aproximação à
mensagem da homilia é-nos
sugerida, com efeito, pelo título que
lhe foi dado nas diferentes edições. A
primeira edição não tinha título
específico. O mesmo se deve dizer
das edições do original castelhano
que fizeram as revistas “Palabra” e
“Nuestro Tiempo”[3]. Na mesma
altura, pelo contrário, outras revistas
europeias – “La Table Ronde”, de
Paris, e “Studi Cattolici”, de Milão –
facultaram aos seus leitores
traduções do texto com título próprio



e, certamente, com intenção
determinada: a primeira, “Le
matérialisme chrétien”[4] ; a
segunda, “Amare il mondo
apassionatamente”[5].

Ambos os títulos manifestam, como
digo, aspectos importantíssimos da
homilia[6]. Contudo, no momento de
captar o núcleo doutrinal do nosso
texto, não nos dispensam mas, ao
contrário, nos incitam a uma leitura
pausada do próprio texto. E eu vou
fazer desta maneira: não indo
diretamente aos conteúdos da
homilia, mas procurando primeiro a
sua estrutura, o fluir das ideias e da
linguagem que as expressa.

2. A mensagem da homilia

Eis um breve esquema interno da
homilia, que pode servir, por sua vez,
como guia de leitura[7] :

1. Ponto de partida: Introdução
eucarística (113a - 113b)



2. Desenvolvimento da homilia

a) Linha ascendente (113c – 115); três
teses:

1ª - “A vida corrente no meio do
mundo – deste mundo, não de outro
– é o verdadeiro lugar da existência
secular cristã” (113c – 113d)

2ª - “As situações que parecem mais
vulgares, procedendo da própria
matéria, são metafísica e
teologicamente valiosas: são o meio e
a ocasião do nosso encontro contínuo
com o Senhor” (113f – 114a)

3ª - “Não há duas vidas, uma para a
relação com Deus e outra distinta e
separada, para a realidade secular,
mas uma única, feita de carne e
espírito, e essa é que tem de ser santa
e cheia de Deus” (114d – 115)

b) O cume: “viver santamente a vida
de cada dia” (116a - 116c)



c) Linha descendente: (116d – 122); os
três pontos:

- “a atuação de cidadãos na vida
civil” (116d – 118a)

- Digressão sobre os Amigos da
Universidade de Navarra (118b –
120f)

- “O amor humano, o amor casto
entre um homem e uma
mulher” (121 – 122)

3. Conclusão: Passagem à profissão
de Fé e à Eucaristia, mistério de Fé
(123a – 123g)

Devemos dizer antes de mais que se
trata de uma homilia, e que o
pregador concebe, portanto, o seu
trabalho como um anúncio das 
Magnalia Dei, que vão ter o seu ponto
culminante “nesta impressionante
Eucaristia que hoje celebramos no 
campus da Universidade de
Navarra” (113a). No âmago deste



caminhar litúrgico para o Corpo e
Sangue de Cristo, São Josemaria
Escrivá vai entretecendo o corpo da
homilia, sem perder em nenhum
momento a referência eucarística.
Esta intencionalidade de todo o
discurso tornar-se-á especialmente
vibrante nas palavras finais, quando
chama os fiéis à fé:

“Fé viva nestes momentos – dizia –
porque nos aproximamos do 
mysterium fidei (1 Tim 3, 9), da
Sagrada Eucaristia; porque vamos
participar desta Páscoa do Senhor,
que resume e realiza as
misericórdias de Deus para os
homens”.

O corpo da homilia começa
precisamente do “significado
escatológico” do sagrado mistério.
Pois bem, a exposição deste corpo
doutrinal, também sob o ponto de
vista do fluir das ideias, surge como a
subida de um monte: tem um



desenvolvimento que é, primeiro
ascendente; depois, “atinge o cume” e
a seguir desce pela outra vertente. O
pregador vai expondo e propondo a
sua mensagem de maneira que, ao
terminar o parágrafo 116b, pode
também considerar-se terminada a
ascensão: está adquirido já o
essencial do patrimônio da doutrina
que quer inculcar nos fiéis. Pouco
antes havia dito que o que acabava
de expor era “doutrina da Sagrada
Escritura, que se encontra – como
sabeis – no próprio cerne do espírito
do Opus Dei” (116a). É este o
momento em que se vislumbra
plenamente a paisagem. Estamos no
cume:

“Na linha do horizonte, meus filhos,
parecem unir-se o Céu e a Terra. Mas
não - onde se unem deveras é nos
vossos corações, quando viveis
santamente a vida de cada dia…”.



O texto impresso apresenta aqui
reticências. A pausa que fez o
pregador na leitura reflete-os com
toda a exatidão. O parágrafo
imediato inicia-se com uma pausada
repetição: “Viver santamente a vida
de cada dia, acabo de dizer-vos. E
com estas palavras me refiro a todo o
programa da vossa vida cristã”.

A partir daí, começa, com efeito, a
descida: São Josemaria irá expondo
as consequências práticas da
doutrina espiritual até então
elaborada, em duas etapas
principais: a primeira, “a vossa
atuação como cidadãos na vida
civil” (116d a 118a), e a segunda, “o
amor humano, o amor casto entre
um homem e uma mulher” (121 e
122); entre ambas situa-se um
interessante excurso, sobre diversas
questões doutrinais relacionadas
com o momento histórico concreto
(liberdade civil, caráter secular da
Universidade de Navarra e das obras



apostólicas do Opus Dei:) (118b a
120f). Esta descida é também linear
até chegar ao encontro com Cristo na
Eucaristia, com que terminou a sua
pregação.

Mas para captar melhor a
mensagem, voltemos à frase que se
repete no “cume” – na passagem dos
parágrafos 116b e 116c -, porque é
ela que determina o tema da homilia
e é a parte mais central de sua
mensagem, o seu conteúdo mais
radical: “viver santamente a vida de
cada dia”. Com essa expressão quer o
autor referir-se, segundo as suas
próprias palavras, à “todo o
programa da vossa vida cristã”.

É isto o que Josemaria Escrivá quis
expor na homilia do campus: a
santificação da vida normal e
corrente de um homem ou de uma
mulher cristãos. A análise literária
do texto mostra que, efetivamente,
essa expressão é a dominante ao



longo de toda a homilia, constituindo
como que o seu eixo doutrinal.

Por isso, não será inútil fazer a
súmula das passagens em que
aparece[8], pois são todas de uma
grande densidade. Naquela a que
chamamos fase ascendente e antes
de chegar à passagem citada (116b-c),
encontramos a expressão em dois
lugares.

- A primeira encontra-se depois da
descrição dos elementos daquele
templo singular que era, naquele
momento, o campus da Universidade.
Dizia:

“Não vos confirma de uma forma
plástica e inolvidável esta
enumeração que o verdadeiro lugar
da vossa existência cristã é a vida
corrente?” (113f).

- O segundo oferece esta fórmula
taxativa: “Não há outro caminho,
meus filhos: ou sabemos encontrar o



Senhor na nossa vida corrente, ou
nunca O encontraremos” (114f).

No cume (116b-c) está gravada, como
vimos, a expressão viver santamente
a vida de cada dia, que irá adquirir
um sentido técnico no resto da
homilia.

Na descida aparece a expressão em
contextos muito relevantes.
Especialmente relevante é a
primeira: “Vê-se claramente que,
neste terreno como em todos, não
poderíeis realizar o programa de 
viver santamente a vida de cada dia,
se não gozásseis de toda a liberdade,
etc.”. (117b).

Josemaria Escrivá apresenta-nos
aqui, como vemos, uma fórmula
ainda mais acabada para captar o
conteúdo essencial de sua homilia e
volta a usar pela segunda vez o
termo “programa” – agora mais no
sentido de “projeto” – para se referir



a esse “viver santamente a vida de
cada dia” que está pregando aos fiéis.

A segunda passagem serve para
introduzir outra dimensão
importante desse “programa”.

“E agora, meus filhos e minhas filhas,
permiti que me detenha em outro
aspecto – particularmente querido –
da vida comum. Refiro-me ao amor
humano, ao amor casto entre um
homem e uma mulher” (121a).

A conclusão de uma homilia é,
pastoralmente, o momento em que se
salienta e intensifica, face ao
Mistério, o que foi a mensagem do
pregador. Por isso não é de estranhar
que nesse breve espaço, em que se
vai dar a continuação ao rito da
celebração litúrgica, apareçam os
três últimos trechos que nos
interessam. O primeiro é o próprio
início da conclusão:



“Tenho de terminar, meus filhos.
Disse-vos ao começar que a minha
palavra queria anunciar-vos alguma
coisa da grandeza e da misericórdia
de Deus. Julgo tê-lo cumprido ao
falar-vos de viver santamente a vida
corrente, porque uma vida santa no
meio da realidade secular – sem
ruído, com simplicidade, com
veracidade – não será porventura a
mais comovedora manifestação das 
magnalia Dei (Eccli 18, 4), dessas
portentosas misericórdias que Deus
sempre realizou, e não deixa de
realizar, para salvar o
mundo?” (123a).

É evidente que aqui é o próprio autor
da homilia que nos diz qual foi o
tema de sua pregação: “viver
santamente a vida de cada dia”. É
interessante sublinhar que São
Josemaria levava em conta que
pregar e difundir este “programa” é
hoje, segundo as suas palavras, a



forma mais comovedora de anunciar
a grandeza e a misericórdia de Deus.

Pouco depois o pregador começava o
seu vibrante apelo à fé, com a qual
acabará a homilia, porque “faltando
a fé, falta o próprio fundamento da 
santificação da vida corrente (123d)”.

As últimas palavras, já ante o
Mistério iminente, são estas: “Fé,
finalmente, filhas e filhos
queridíssimos, para demonstrarmos
ao mundo que tudo isto não são
apenas cerimônias e palavras, mas
uma realidade divina, apresentando
aos homens o testemunho de uma
vida corrente santificada, em Nome
do Pai e do Filho e do Espírito Santo e
de Santa Maria” (123g).

As nossas considerações sobre a
estrutura do texto levaram-nos a esta
conclusão. Segundo São Josemaria
Escrivá, o objetivo da sua homilia era
expor os traços fundamentais do que
é a vida normal e corrente



santificada de um homem ou de uma
mulher cristãos. Um título da homilia
não paradoxal, mas temático, tirado
também das próprias expressões do
pregador, seria, pois, o que estamos
vendo: “Viver santamente a vida de
cada dia”. Ou também esta outra
fórmula, perfeita, que acabamos de
encontrar na conclusão da homilia:
“Uma vida santa no meio da
realidade secular”.

Com a simplicidade destes títulos e
deste tema, o Fundador da
Universidade de Navarra estava
propondo, na realidade, em traços
profundos, o que poderíamos
nomear, já com palavras nossas, a
sua “teologia da secularidade cristã”.
Quer dizer, na homilia do campus
encontra-se uma compreensão da
Revelação divina e da missão da
Igreja – e, portanto, do cristão – em
que a tarefa histórica do homem, nas
suas grandes e nas mais pequenas
realizações terrenas, aparece



plenamente redimida, assumida e
integrada na dinâmica da salvação.
Essa interpenetração constrói-se e
manifesta-se, sobretudo, como é
lógico, naquilo que chamei de “linha
ascendente” da homilia. A “linha
descendente” vai se dedicar a tirar as
consequências e a explicitar e fazer
entender na prática o já
fundamentalmente adquirido no
ascendente. A essa compreensão se
dedica a segunda parte desta
conferência.

3. Três teses sobre a secularidade
cristã

O Fundador do Opus Dei construiu a
sua homilia como uma reflexão em
volta do duplo binômio espírito/
matéria e espiritualismo/
materialismo. E sobre ela vai
assentar as que nos parecem ser as
três teses fundamentais do seu
discurso. Nelas se condensa a sua
mensagem. Vejamo-las.



a. Tese 1ª.

Sobre o “lugar” da existência cristã

“A vida corrente no meio do
mundo – deste mundo, não de
outro – é o verdadeiro lugar da
existência secular cristã”

O ponto de partida do seu discurso
foi, como se recordam, o desacreditar
dos falsos espiritualismos, quer
dizer, de uma falsa noção do
espiritual. Queria Josemaria Escrivá
contrariar um equívoco que
comportou graves consequências
históricas: a existência cristã
entendida “como algo de
exclusivamente espiritual –
espiritualista, quero dizer - próprio
da gente pura, extraordinária, que
não se mistura com as coisas
desprezíveis deste mundo, ou que,
quando muito, as tolera como
realidade necessariamente
justaposta ao espírito, enquanto aqui
vivemos” (113c).



Segundo o Fundador do Opus Dei,
para esta concepção “o lugar por
excelência da vida cristã passa a ser
o templo”. A consequência é clara:
“ser cristão, nesse caso, consiste em
ir ao templo, participar em
cerimônias sagradas, incrustar-se em
uma sociologia eclesiástica, em uma
espécie de mundo segregado, que se
apresenta a si mesmo como a
antecâmara do Céu, enquanto o
mundo comum segue o seu próprio
caminho” (113d). Já se perfilam aqui
as antinomias espírito/matéria,
mundo eclesiástico/mundo vulgar,
templo/vida corrente, etc., que são
características do “monismo”
espiritualista. O descrédito teológico
e pastoral destas atitudes apresenta
na homilia uma desusada solenidade
e é anterior a toda a argumentação:

“Nesta manhã de Outubro, enquanto
nos dispomos a penetrar no
memorial da Páscoa do Senhor,
respondemos simplesmente não a



essa visão deformada do
Cristianismo” (113e).

O argumento em que vai apoiar a
“tese” – que claramente entende
partilhada por aquela imensa
assembleia – não é dedutivo, mas
existencial. Remete os ouvintes para
a consideração da experiência cristã
que vivem naquela liturgia: “Refleti
por um momento sobre o
enquadramento desta Eucaristia:
encontramo-nos em um templo
singular”.

E o pregador vai nomeando o que
tínhamos perante os nossos olhos: o 
campus, as Faculdades
universitárias, a maquinaria que
levanta os novos edifícios, a
Biblioteca, o céu de Navarra… A
partir daí o Fundador do Opus Dei
chega a esse primeiro ponto denso do
seu discurso que apelidamos de
primeira tese: a vida corrente,
verdadeiro lugar da existência



secular cristã. Esta simples
afirmação, que será interpretada e
explicitada das formas mais diversas
ao largo da homilia, contém in nuce
toda a sua teologia da
secularidade[9].

b. Tese 2ª. Sobre o valor e a dignidade
da matéria

Chegando a este ponto, aparece-nos a
segunda tese, que podemos formular
assim:

“As situações que parecem mais
vulgares, partindo da própria
matéria, são metafísica e
teologicamente valiosas: são o
meio e a ocasião do nosso encontro
contínuo com o Senhor”

Com efeito, São Josemaria avança na
sua exposição mostrando, agora
positivamente, o que os
espiritualismos ignoram ou negam: o
valor da matéria. Esta segunda parte
da subida, do ponto de vista do



vocabulário, inicia-se nas últimas
linhas do n. 113: “É no meio das
coisas mais materiais da Terra que
devemos nos santificar, servindo a
Deus e a todos os homens” (113f).
Aqui encontramos pela primeira vez
na homilia a palavra “matéria”, que
reaparecerá abundantemente nesta
parte.

A ideia central, agora, é que essa
“vida corrente”, da qual vinha
falando nos parágrafos precedentes,
esse “lugar” da existência cristã,
compreende no seu seio também as
realidades “materiais” e só consegue
entender-se a partir da avaliação
positiva da “matéria”. Esta avaliação
positiva é o pressuposto metafísico e
antropológico da teologia da
secularidade cristã que o Grão
Chanceler ia desfiando no campus.
Não podemos, pois, estranhar a
desusada intensidade com que,
dentro da brevidade da homilia, se
deteve a tratar deste ponto. Seguindo



a sua habitual maneira de encarar o
tema, fundamentou a sua tese no
relato bíblico da Criação do mundo
na sua realidade material e
espiritual: “Iavé olhou para ele e viu
que era bom”(114a). O homem é feito
de matéria e espírito e Deus o
colocou a viver no meio das
realidades materiais[10].

“Matéria”, na linguagem da nossa
homilia, é um termo utilizado para
nomear, desde a dimensão mais
humilde – desde a ignobilior pars -,
toda a gama do “vulgar”, a totalidade
do “corrente”, que deve ser
santificada e levada a Deus. É, com
efeito, uma linguagem que das suas
bases metafísicas se abre e inclui as
realidades mais antropológicas. Daí
que as fórmulas sejam normalmente
enumerativas: “Deus os chama a
servi-Lo em e a partir das ocupações
civis, materiais, seculares, da vida
humana” (114a) “esse Deus invisível,
nós O encontramos nas coisas mais



visíveis e materiais” (114c), e é
preciso devolver “à matéria e às
situações aparentemente mais
vulgares…” (114d). Em resumo: a
posição metafísica e teológica da
“matéria” no discurso de Josemaria
Escrivá é esta: a sua dignidade – a
dignidade da matéria – radica
precisamente na sua relação com o
espírito, na sua capacidade de servir
o espírito e de ser penetrada por ele,
encontrando nesse serviço o seu
verdadeiro destino. A tarefa de
recuperar o “nobre e original
sentido” das realidades materiais é
descrita pelo Fundador do Opus Dei
precisamente com esta expressão:
“espiritualizá-las”; não no sentido
dos espiritualismos, efetivamente,
que se envergonham do material,
mas neste outro sentido bem preciso:
fazê-las participar do destino do
espírito. Ou o que é o mesmo em
termos soteriológicos: fazer “delas o
meio e a ocasião do nosso encontro
permanente com Jesus Cristo” (114e).



Para a compreensão desta segunda
tese temos de reparar que São
Josemaria tinha sempre como pano
de fundo da sua exposição essa
grande lei da economia salvífica, que
poderíamos formular assim: na vida
cristã, tudo é, ao mesmo tempo, dom
e trabalho, indicativo e imperativo,
dom divino e responsabilidade
humana. O aspecto “tarefa” é
formalmente sublinhado no
parágrafo que acabo de transcrever.
Mas esse imperativo é possível e tem
sentido porque a realidade mesma
que procuramos nos foi dada por
Deus: na economia da graça, o
imperativo baseia-se no indicativo.
Dito de outra maneira: a tarefa de
procurar Cristo só é possível porque
Ele, gratuitamente, deu-se e dá-se a
nós: “Eu estarei convosco até à
consumação dos séculos” (Mt 26, 28).
Voltando ao nosso discurso: a luta
que São Josemaria Escrivá nos
propõe para transformar a matéria
em “meio e ocasião” de encontro com



Cristo baseia-se em que o Senhor está
ali:

“Em todo o imenso panorama do
trabalho, Deus espera-nos todos os
dias” (114b). Dom e tarefa associam-
se, de um modo belo, nesta fórmula:
“Escondido nas situações mais
comuns há algo de santo, de divino,
que cabe a cada um de vós
descobrir” (114b).

“Eu vos asseguro, meus filhos, que,
quando um cristão realiza com amor
a mais intranscendente das ações
diárias, ela transborda de
transcendência de Deus” (116b).

Aqui o dom e a tarefa aparecem
fundidos na vida real do cristão, cuja
vida no meio das realidades
seculares começa a ser já “uma vida
escondida com Cristo em Deus” (Col
3, 3). Mas aqui entramos já no campo
da terceira tese.



c. Tese 3ª. Sobre a “unidade de vida”
do cristão

“Não há duas vidas, uma para a
relação com Deus e outra, distinta
e separada, para a realidade
secular; mas uma única, feita de
carne e espírito, e essa é que tem
de ser santa e cheia de Deus”.

A tese sobre a “unidade de vida”,
como as outras duas que a precedem,
tem nesta nossa homilia o seu
contexto imediato também na
análise do falso espiritualismo, sendo
a falsa solução dada à relação corpo
espírito classificada na nossa homilia
com uma palavra forte, bem
conhecida dos psicólogos:
“esquizofrenia”. Surgiu em vastos
setores de fiéis cristãos uma espécie
de esquizofrenia espiritual, perante a
qual Escrivá reage com vigor. A
passagem merece ser reproduzida no
seu teor literal:



“Não, meus filhos! Não pode haver
uma vida dupla; se queremos ser
cristãos, não podemos ser como
esquizofrênicos. Há uma única vida,
feita de carne e espírito, e essa é que
tem de ser – na alma e no corpo –
santa e cheia de Deus, desse Deus
invisível, que nós encontramos nas
coisas mais visíveis e
materiais” (114d).

Talvez a fórmula mais perfeita para
descrever esta dinâmica unificante
da vida seja esta, que vem a seguir:
“Ficai a sabê-lo: escondido nas
situações mais comuns, há algo de
santo, de divino, que cabe a cada um
de vós descobrir” (114b).

Aqui está, talvez, o ponto culminante
da terceira tese: a unidade entre a
vida de relação com Deus e a vida
quotidiana – trabalho, profissão,
família – não vem de fora, dá-se no
próprio seio desta última, porque é
aqui, na vida normal e corrente, em



que se dá esse algo santo, que cada
um deve descobrir.

4. Sentido da mensagem

A doutrina que Josemaria Escrivá
expôs no campus da Universidade de
Navarra – assim o disse ali –
encontra-se “no próprio cerne do
espírito do Opus Dei” (116a).
Portanto, não era nova: era a que
vinha pregando desde 2 de Outubro
de 1928, quando o Senhor lhe fez
“ver” a Obra[11]. Agora volta a expô-
la para que os ouvintes a
compreendam – diz – “com uma
nova clareza” (114b). Doutrina, não
só originária, mas constantemente
ensinada, como é realçado na alusão
à “repetida insistência” com que
havia pregado sempre “que a
vocação cristã consiste em fazer
poesia heroica da prosa de cada
dia” (116b). Isto é evidentemente
assim. Mas Josemaria Escrivá nunca
entendeu essa mensagem espiritual,



que Deus lhe inspirou com força
indelével, como uma espécie de
aerólito que se incrusta imóvel na
terra, mas como uma semente que
cresce fecundada pela graça de Deus.
Por isso, o Fundador, ao longo de
toda a sua vida, foi sempre
aprofundando na mensagem do dia 2
de Outubro de 1928. E fazia-o pelo
caminho sancionado pela vida da
Igreja e, sobretudo, pela vida dos
santos. Josemaria Escrivá, com efeito,
aprofundou a mensagem de 2 de
Outubro através das luzes, que
vieram a seguir – com alguma
frequência de caráter
extraordinário[12] –, que Deus lhe
concedeu, e da maneira mais
comum, através de uma constante
reflexão sobre a própria mensagem,
realizada no contexto de sua
experiência espiritual e histórica: os
acontecimentos da vida da Igreja e
da Obra e, em geral da história
humana, tal como os entendia,
ofereciam-lhe a matéria



indispensável para o exercício da sua
responsabilidade, e também da sua
responsabilidade perante o tesouro
que Deus havia colocado em suas
mãos.

Quando Josemaria Escrivá pregou ao
ar livre no campus da nossa
Universidade, estava quase recém
terminado o Concílio Vaticano II. A
Constituição Lumen Gentium tinha
proclamado, com uma solenidade
sem precedentes, a chamada
universal dos cristãos à santidade;
por sua parte, a Constituição 
Gaudium et Spes tinha chamado a
atenção para a bondade original do
mundo e o valor do trabalho
humano, por seu turno, de
compreender as relações do mundo
com a Igreja. Dois temas, de ambas
as Constituições conciliares, que já
estavam no centro da mensagem de 2
de Outubro de 1928 e que, nos anos
que se seguiram à formação do Opus
Dei, eram compreendidos apenas por



uns poucos. Era este o contexto
eclesial imediato da nossa homilia: o
que havia provocado nos anos trinta
do século passado – não muito
longínquos – suspeitas,
incompreensões, e inclusive
acusações de desvios doutrinais e
heresia, era agora doutrina conciliar.
A meu ver, este apoio do Concílio
Vaticano II e o conteúdo da Gaudium
et Spes ajudam a compreender a
linguagem e o estilo argumentativo
com que o Fundador do Opus Dei
abordou nesta ocasião a temática
tantas vezes pregada. Este apoio
permitiu-lhe exprimir-se com uma
linguagem teologicamente
penetrante, quase polêmica, que
realça as antíteses, o que lhe confere
uma força pedagógica
extraordinária, tornando fácil a
captação da doutrina por parte dos
ouvintes.

Por outro lado, aquele mês de
Outubro de 1967 está próximo do



acontecimento cultural conhecido
como “Maio de 68”, que se saldou por
um acumular de utopias e
desenganos. O ano acadêmico de
1967-68 foi difícil de esquecer. No
que diz respeito à vida eclesial,
sucedem-se em ritmo acelerado, as
manifestações de uma interpretação
secularista – assim a nomeou Paulo
VI – do Concílio Vaticano II, com a
tremenda crise que provocou:
primeiro, no âmbito das Ordens e
Congregações religiosas; depois no
clero secular; por último na vida de
todo o Povo de Deus. Foi Louis
Bouyer que diagnosticou, a meu ver
de forma acertada, esta
sequência[13]. Era a época em que
ecoava nos meios eclesiásticos de
toda a Europa a teoria anglo-
saxônica da secularização. Era a
época em que o Honest to God, de
John A.T. Robinson, divulgava esta
secularização radical do
Cristianismo, que deixava sem
respiração setores significativos do



clero e dava azo ao êxodo nos
seminários espanhóis[14], e em que a
revista Time dedicava a sua Cover
Story à “teologia da morte de
Deus”[15]. Era esta, ao mesmo tempo,
a época do domínio marxista nas
universidades europeias e do diálogo
com o marxismo como único
horizonte intelectual digno dos
cristãos…

Se trago à colação estas recordações
históricas, é porque são o contexto do
que ouvimos no campus naquela
manhã de Outubro e, sem elas,
passar-se-ia por alto o humus
cultural e teológico daquela
mensagem. O Grão Chanceler da
Universidade de Navarra, pregando
no campus da sua Universidade e,
contrariamente ao que se poderia
esperar, não situou dialeticamente a
sua homilia “face a” essas falsas
teologias da secularização, mas a sua
palavra orientou-se criticamente – já
o disse – face a posições de sinal



oposto: em concreto, face a uma
deformação “tradicional” do cristão
que poderíamos classificar de
clerical, sacralizante e falsamente
piedoso. Foi a partir desta posição
dialética que São Josemaria anunciou
a novidade do Evangelho.
Apresentou naquela memorável
Assembleia de Amigos da
Universidade de Navarra não um
ataque ao secularismo mas uma
profunda ótica cristã para a
compreensão da secularidade.
Perspectiva, esta, cheia de amor e
fidelidade à Igreja, que superava
radicalmente, sem os nomear,
passando, por um plano mais
elevado, as formulações de uma falsa
secularização.

5. Trinta e cinco anos depois

Passaram 35 anos sobre aquele
acontecimento. As circunstâncias
contextuais a que acabo de me
referir, que sob outros aspectos



sofreram mudanças tão profundas
nestes sete lustros, confirmaram, às
vezes de maneira devastadora, a
pressão secularista sobre as
propostas e os valores cristãos. As
graves consequências em relação à
cultura, à família, à vida social e, em
geral, ao respeito pela vida humana,
são bem conhecidas de todos por as
terem sofrido na própria carne e na
dos entes mais queridos. Por isso
parece inevitável esta pergunta:
Como é que São Josemaria teria
apresentado hoje a homilia do 
campus? Ter-se-ia deixado
impressionar pela onda
“globalizante” da descristianização?
Teria, em consequência disso,
“reconsiderado” a sua “estratégia”,
procurando agora não tanto a
inserção dos cristãos no mundo mas
nos “espaços sagrados”, nos quais os
cristãos poderiam apelar a uma
espécie de “direito de asilo”? Teria
olhado o templo com outros olhos,
vendo nele o baluarte protetor para



daí fazer “incursões” no mundo
comum para “salvar almas”?

Percebem que, a rigor, estou
propondo um futurível e, portanto,
algo que em sentido próprio não tem
resposta. Cada um pode imaginar o
que quiser. Eu, por minha parte, lhes
direi o que penso. E o que penso é
que São Josemaria não teria tocado
em nenhuma vírgula do texto da sua
homilia que por algum motivo,
levava escrita da primeira à última
palavra. Toda a investigação e estudo
do pensamento de São Josemaria
Escrivá que surgiu por ocasião de seu
Centenário e sua Canonização,
considera esta homilia como um
texto profético para o mundo deste
terceiro milênio, o mundo do Duc in
altum.

Mas não podemos esquecer um fato
que me parece da máxima
importância na nossa análise, e é que
a homilia do campus pressupõe a



catequese cristã. Isto é, que o
discurso de São Josemaria naquela
ocasião queria fazer compreender o
conceito da secularidade da vida
cristã partindo do princípio de que o
seu auditório estava de posse dos
conceitos fundamentais da 
identidade cristã. Por isso, não sente
a necessidade de falar na homilia do
Batismo, fonte da identidade do
cristão na Igreja e, portanto, da vida
que há de ser vivida nessa
secularidade que Josemaria Escrivá
quer fazer compreender. E o
Batismo, os dons da graça, os
sacramentos: todas estas realidades
constitutivas do ser da Igreja e do
cristão são o pressuposto, sempre
subjacente na homilia, de todo o
discurso sobre a secularidade. O
modo utilizado pelo Fundador do
Opus Dei para fazer ponderar estas
realidades, no campus, é, como
vimos, a Eucaristia em torno da qual
se desenvolve a homilia. A
Eucaristia, centro e raiz – como ele



mesmo disse – de tudo na Igreja e no
cristão, é a referência permanente de
todas as reflexões que o texto
encerra.

A demolição dos fundamentos da
vida cristã para a qual tende a
cultura contemporânea faz com que
haja muita gente hoje que se declara
– pelo menos nas sondagens – cristã,
mas carece de formação básica em
matéria de fé. Isto é fundamental no
momento de usar a “homilia do 
campus”. Sem a vida de Cristo na
alma, o mundo “material” torna-se
opaco e impenetrável. Dito
positivamente e com as palavras do
próprio pregador: “Quando um
cristão realiza com amor a mais
intranscendente das ações diárias,
ela transborda de transcendência de
Deus” (116b). Só a partir de Cristo e
da vida da graça, poderão
desempenhar com amor as coisas
pequenas, e o mundo vulgar e
corrente poderá se converter em



“epifania” de Deus. Em última
análise, para entender a secularidade
cristã é preciso ter fé em Jesus Cristo
e querer viver conforme a essa fé.
Por isso, os homens e as mulheres de
fé que vivem no meio do mundo – na 
secularidade cristã – têm como
primeira exigência dessa fé falar de
Deus nos diferentes ambientes: falar
de Jesus Cristo, da sua misericórdia e
dos seus sacramentos. É um dever
que, no início deste terceiro milênio,
não podemos adiar e muito menos
esquecer.

O texto da homilia do campus com as
suas análises e propostas, lido hoje,
mostra com efeito a extraordinária
atualidade daquelas formulações.
Precisamente a pressão a que a onda
secularista submete a vida cristã
revela à saciedade, também na sua
máxima tensão, a têmpera humana e
a categoria espiritual que Deus quer
dar – e portanto exige – às mulheres
e aos homens de quem Josemaria



Escrivá fala. A homilia do campus
adiantou, em mais de dez anos, o Não
tenhais medo que tornou João Paulo
II emblemático e que tem de ser
relançado na nova evangelização
para que fomos convocados por este
ancião jovem que é o Sucessor de
Pedro.

Termino com a esperança de que São
Josemaria não ache demasiado
inadequadas as considerações que fiz
sobre as suas palavras inesquecíveis.

Conferência pronunciada na Aula
Magna da Universidade em 18 de
Janeiro de 2003 na sessão organizada
pela Associação dos Amigos da
Universidade de Navarra.

[1] Desta homilia ocupei-me de
maneira mais extensa no capítulo
intitulado Vivir santamente la vida
ordinaria, do livro AA.VV., Josemaria



Escrivá de Balaguer y la Universidad,
Prólogo de Álvaro del PORTILLO,
Eunsa, Pamplona 1993, pp. 225-258.
Para ele remeto com frequência
nestas notas.

[2] HOMILIA | pronunciada pelo
Ex.mo e Rev.mo Sr. |MONS.
JOSEMARIA ESCRIVÁ DE BALAGUER
| Gran Canciller de la Universidad de
Navarra | durante la Misa celebrada
en el campus de la | Universidad, con
ocasión de la Assemblea General de
la Associación de Amigos | 8 de
Octubre de 1967 | PAMPLONA |
MCMLXVII, 16 pags. Está impressa
em E.M.E.S.A., Madri. É de notar a
beleza tipográfica desta edição. Há
outras edições corretas, publicadas
também pela Universidade, que se
distinguem da primeira no pé de
imprensa da última página. Nestas
vem: GRAFINASA, Pamplona.

[3] “Palabra” nº 27 (1967) pp. 23-27
reproduzia qua talis o rosto da



edição original. “Nuestro Tiempo” nº
28 (1967) pp. 601-609 inclui a homilia
no seu número de Dezembro desse
mesmo ano, de caráter monográfico,
onde se intitula simplesmente:
“Homilia del Gran Canciller”.

[4] “La Table Ronde”, nº 239-240,
Novembro-Dezembro, pp. 231-241.

[5] “Studi Cattolici”, nº 80, Novembro
1967, pp. 35-40.

[6] Ver sobre este tema o meu estudo
citado na nota 1, pp.35-40.

[7] O texto da homilia é incluído
como último capítulo (nn.113-123) no
livro Conversaciones con Mons.
Escrivá de Balaguer publicado em
1968 pela ed. Rialp e traduzida para
numerosas línguas.

[8] Ao proceder ao elenco,
sublinhamos nos textos a expressão
que comentamos. O uso do itálico



não pertence, portanto, ao texto
original.

[9]Ver o meu estudo citado na nota,
pp. 241-243.

[10] Ver ibidem, pp. 244-249.

[11] Ver sobre o tema J.L. ILLANES, 
Dos de octubre de 1928: alcance y
significado de una fecha, em AA.VV.,
Mons. Escrivá de Balaguer y el Opus
Dei, Pamplona 1985, pp.65 ss.

[12] Uma dessas ocasiões,
particularmente significativa, foi o
dia 7 de Agosto de 1931. Ver sobre o
tema P. RODRÍGUEZ, Omnia traham
ad meipsum. El sentido de Juan 12, 32
e la experiencia espiritual de Mons.
Escrivá de Balaguer, em “Romana”, 7
(1991) pp. 331-352.

[13] Ver L. BOUYER, La
decomposición del Catolicismo, Madri
1974.



[14] A tradução espanhola do livro de
Robinson é de 1967.

[15] Ver Time, 8 de Abril de 1966.

Pedro Rodrígues

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-homilia-do-
campus-sentido-de-uma-mensagem/

(25/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-homilia-do-campus-sentido-de-uma-mensagem/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-homilia-do-campus-sentido-de-uma-mensagem/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-homilia-do-campus-sentido-de-uma-mensagem/

	A homilia do campus: sentido de uma mensagem…

