opusdei.org

A formacao da
consciéncia nos
planos social e
politico segundo os
ensinamentos de Sao
Josemaria Escriva

Artigo de Angel Rodriguez
Luifio, Professor Catedratico de
Ftica na Universidade Pontificia
da Santa Cruz (Roma),
publicado no numero 24 da
revista Romana.

22/09/2021



1. Introducao

Uma apresentagdo completa,
realizada pelo método cientifico, do
pensamento de Sdo Josemaria sobre
a ac¢ao social e politica de todo o
cristdo requereria um estudo
detalhado do abundante material
constituido pelos seus escritos e pela
sua privilegiada transmissao oral.
Tratando-se de uma matéria que
corresponde a um periodo de quase
meio século de intensa atividade,
seria necessario, em alguns casos,
um trabalho paciente de catalogacao,
investigacdo das fontes e,
fundamentalmente, do proposito e
do contexto exato dos documentos
disponiveis. Este trabalho permitiria,
por exemplo, entender melhor como
se conjugam nos ensinamentos de
Sdo Josemaria, a reflexdo atenta
sobre a evolucdo do magistério social
da Igreja com a apresentacdo de
questdes e perspectivas claramente
inovadoras ou antecipadoras,



derivadas em ultimo caso do carisma
fundacional recebido de Deus. A tudo
isto haveria que adicionar o exame
de todos os testemunhos escritos, do
elevadissimo numero de pessoas que
lidaram com ele, que ouviram os
seus ensinamentos e que foram
testemmunhas da sua atividade, e
também da revisdo da bibliografia
existente[1].

Um importante especialista das
publica¢des do fundador do Opus Dei
adverte que nelas ndo é delineado
“um programa teorico de agao”, mas
sim a “comunicacdo de uma vida”[2].
Significa isto que ndo nos
encontramos com uma exposicao
académica que distingue
analiticamente os principios e as
conclusdes que deles derivam, mas
sim com uma sintese vital, meditada
e profundamente amadurecida
durante anos, de principios
teoldgicos e espirituais, filtrados a luz
do carisma fundacional, que



corresponde ao estudioso
compreender, distinguir e em alguns
casos explicitar. Em suma, seria
necessario chamar a si toda a
experiéncia espiritual, pastoral e de
reflexdo teoldgica que fundamenta
estes ensinamentos, tarefa
certamente colossal, mas necessaria
para alcangar os principios
interpretativos mais adequados[3].

Neste breve estudo ndo podemos
realizar nenhuma das tarefas
mencionadas, que requereriam entre
outras coisas um conjunto de
instrumentos histéricos (uma
biografia cientifica, edi¢do critica das
obras completas ou pelo menos
estudos histdrico-criticos entre os
mais importantes para o0 nosso tema,
etc.) que, todavia, ndo foram
publicados. Limitar-nos-emos por
isso a individualizar, com um método
substancialmente sincrénico, os
aspectos centrais do tema tratado e a
indicar o contexto em que, na nossa



opinido, convém coloca-los para
atingir a sua exata compreensao.

2. A formacao da consciéncia crista
no contexto dos ensinamentos de
Sao Josemaria Escriva sobre
matéria social e politica.

Nos escritos do fundador do Opus Dei
existem abundantes reflexdes
teoldgico-morais sobre a acdo dos
cristdos no terreno social e
politico[4], mas ndo encontramos
neles o que geralmente se entende
por “ideias ou opinides politicas”.
Este feito responde a uma linha de
conduta reflexivamente assumida e
constantemente respeitada. Sdo
Josemaria afirmou repetidas vezes:
“eu nunca falo de politica”[5].

Com estas palavras queria declarar a
sua maxima de ndo propor nem
sugerir “a solucdo concreta de um
determinado problema, a par de
outras solucgdes possiveis e legitimas,
em confronto com o0s que sustentam



o contrario”[6]. Negava desta forma a
intervencdo no debate politico
comum, no jogo das opinides que
podem determinar a adesado dos
cidadaos aos diversos partidos
politicos, sindicatos, movimentos
culturais, etc., com o proposito de
concorrer de uma forma correta e
digna a configuracao politica da
nossa vida em comum. E nunca
permitiu que as suas palavras ou a
sua atividade fossem interpretadas
num sentido politico.

Porque S&o Josemaria adotou esta
linha de conduta? O estudo dos seus
escritos permite concluir varias
respostas ou motivos. Mencionamos
em primeiro lugar o carater
completa e exclusivamente
sacerdotal[7] que quis dar a toda a
sua atividade (“minha missdo como
sacerdote € exclusivamente
espiritual”[8]), e a vivissima
consciéncia da missdo sobrenatural
da Igreja, que o impedia de conceber



o Cristianismo como uma “corrente
politico-religiosa — seria uma loucura
—nem mesmo com 0 bom proposito
de infundir o espirito de Cristo em
todas as atividades dos homens”[9].
Outra coisa bem diferente é que o
fundador do Opus Dei tenha sempre
reafirmado o direito e o dever da
hierarquia da Igreja em pronunciar
juizos morais sobre assuntos
temporais, quando isso era exigido
pela fé ou moral cristds[10]. Além
disto, ensinou constantemente que o0s
fiéis tém a obrigacdo moral de
aceitar interna e externamente esses
juizos doutrinais[11], e incorporou
nesses ensinamentos orais e escritos
os conteudos fundamentais do
magistério pontificio e episcopal em
matéria social.

Mas tal atitude nao fez mais do que
reforcar a sua habitual linha de
conduta: o direito e o dever de
interrogar moralmente os novos
problemas surgidos pelo crescimento



e alteracdes da sociedade ou pelos
avancos da tecnologia e que resposta
lhes tem dado a hierarquia
eclesiastica.

Um segundo motivo da mencionada
linha de conduta surge da natureza e
da espiritualidade especifica do Opus
Dei e, portanto, da missdo de Sdo
Josemaria como fundador e pastor de
almas. O Opus Dei tem uma missdo
exclusivamente espiritual[12]. Por
isso, a Obra ndo propde nem sugere
aos seus membros “nenhum
caminho especifico, nem econdémico,
nem politico, nem cultural. Cada um
de seus sdcios tem plena liberdade
para pensar e agir nessas matérias
como melhor lhe parecer [...]. No
Opus Dei cabem pessoas de todas as
tendéncias politicas, culturais, sociais
e econdémicas que a consciéncia
crista possa admitir. [...]. Para a
Obra, esse pluralismo ndo é um
problema. Pelo contrario, é uma
manifestacdo de bom espirito, que



deixa patente a legitima liberdade de
cada um”[13]. E se por acaso
restaram duvidas, Sao Josemaria nao
teve dificuldade em afirmar: “Se
alguma vez o Opus Dei tivesse feito
politica, nem que fosse durante um
segundo, eu, — nesse instante
equivocado — ter-me-ia ido embora
da Obra”[14].

As considerag¢6es que acabamos de
fazer sdo verdadeiras e importantes,
mas incompletas, porque nos dizem
unicamente o que 0s ensinamentos
de Sdo Josemaria ndo sdo e o que
Opus Dei ndo é. Quais sdo entdo os
ensinamentos sobre a acdo politica e
social do cristdo que inegavelmente
encontramos nos seus escritos? Como
as podemos classificar corretamente?
A resposta deve-se procurar a luz de
uma clarificacdo de capital
importancia sobre a finalidade do
Opus Del e, portanto, dos
ensinamentos do seu fundador: “A
atividade principal do Opus Dei



consiste em dar aos seus socios, e as
pessoas que o desejem, 0s meios
espirituais necessarios para viverem
como bons cristdos no meio do
mundo. Da-lhes a conhecer a
doutrina de Cristo, os ensinamentos
da Igreja; proporciona-lhes um
espirito que os impele a trabalhar
bem, por amor de Deus e a servico de
todos os homens. Trata-se, numa
palavra, de se comportarem como
cristdos: convivendo com todos,
respeitando a legitima liberdade de
todos e fazendo com que este nosso
mundo seja mais justo”[15].

No fundo é dizer que os
ensinamentos de Sao Josemaria se
propdem a dar a formacdo
necessaria para viver como bons
cristdos no mundo atual.
Acertadamente, escreveu-se que
esses ensinamentos constituem uma
chamada urgente a “plenitude de
uma vida cristd que, por se verificar
neste mundo, aglutina



constantemente frutos de
transformacao social, de instauracao
da justica, da fraternidade, da paz (a
fé e 0 amor devem desdobrar-se em
vida e manifestar-se em obras; e a
graca pode e deve produzir frutos de
Redencdo no presente histdrico);
mas, por ordem e inseparavelmente,
transcende essas realizacoes, ja que a
existéncia humana possui horizontes
que vao além do tempo e da historia,
e apresenta-as como efeitos que
advém de forma complementar,
relativamente a uma realidade
central: a identificacdo radical com
Cristo, a plena entrega a Deus”[16].

Temos de concluir, portanto, que o
contexto dos ensinamentos que
estamos estudando é a formacao da
consciéncia dos cristdos que vivem
em todo o mundo e que desejam
santificar-se nele, animando
cristamente as realidades em que se
desenvolve a sua vida: realidades
profissionais, culturais, sociais,



politicas, etc. Em funcdo dessa
finalidade o fundador do Opus Dei
transmitia “a doutrina de Cristo” e
“os ensinamentos da Igreja” (no
nosso tema, a Doutrina social da
Igreja)[17]. Mas, nos seus escritos,
essa doutrina e esses ensinamentos
adquirem maior relevo, perspectivas
e motivos especificos e, muitas vezes,
claramente originais, que por isso
nem sempre foram bem
compreendidas, mesmo por
observadores com boas intengges.
Agora iremos concentrar as nossas
reflexdes sobre estes pontos
importantes, perspectivas e
intencoes.

3. O contexto teologico
fundamental

Nos escritos de Sdo Josemaria
adverte-se claramente para a
presenca constante e unificadora de
“uma compreensdo singularmente
rica e coerente do mistério de Cristo,



Deus perfeito e homem perfeito”, que
permite encontrar na “Encarnacao
do Verbo o fundamento perenemente
atual e motor da transformacao
cristd do homem e, através do
trabalho humano, de todas as
realidades criadas”[18].

Explicando os ensinamentos da
Epistola aos Colossenses (1, 19-20), o
fundador do Opus Dei afirma: “Nao
ha nada que possa ser alheio ao
interesse de Cristo. Falando com
profundidade teoldgica, isto é, se ndo
nos limitamos a uma classificacdo
funcional; falando com rigor, ndo se
pode dizer que haja realidades —
boas, nobres ou mesmo indiferentes
— que sejam exclusivamente
profanas, uma vez que o Verbo de
Deus estabeleceu a sua morada entre
os filhos dos homens, teve fome e
sede, trabalhou com suas maos,
conheceu a amizade e a obediéncia,
experimentou a dor e a morte”[19].
E, referindo-se de uma forma mais



direta ao tema que nos ocupa,
acrescenta: “A tarefa apostolica, que
Cristo confiou a todos os seus
discipulos, produz, portanto,
resultados concretos na esfera social.
Ndao é admissivel pensar que, para
sermos cristaos, seja preciso
voltarmos as costas ao mundo,
sermos uns derrotistas da natureza
humana [...]. O cristdo deve estar
sempre disposto a santificar a
sociedade a partir de dentro”[20].

O principio cristoldgico que
acabamos de mencionar determina a
visdo que Sao Josemaria tem do que
significa para um cristao estar no
mundo e viver no mundo ou, com
outras palavras, o seu conceito da
secularidade.

Esta traduz-se no que poderiamos
chamar o principio de
responsabilidade e de participagdo:
viver no mundo significa sentir-se
responsavel por ele, assumindo a



tarefa de participar nas atividades
humanas para as configurar
cristamente. “Estejam presentes sem
medo em todas as atividades e
organizacgoes dos homens - escrevia
em 1959 —, para que Cristo esteja
presente nelas. Eu apliquei ao nosso
modo de trabalhar aquelas palavras
da Escritura: ubicumque fuerit
corpus, illic congregabuntur et
aquilae (Matth. 24, 28), porque Deus
Nosso Senhor nos pedira contas
rigorosas, se, por desleixo ou
comodismo, cada um de Vés,
livremente, ndo procurar intervir
nas obras e nas decisdoes humanas,
das que dependem o presente e o
futuro da sociedade”[21]. Por tras
destas palavras, pressentimos uma
percepcao aguda do sentido ético e
religioso da interdependéncia entre
0s homens e entre os povos, que na
sociedade moderna adquiriu uma
dimensdo mundial. Desde o inicio da
sua atividade, o fundador do Opus
Dei alertou-nos para a necessidade



de ndo condicionarmos em limites
muito apertados, a solidariedade
cristd, esclarecendo inclusive, com
um prudente realismo, que a
solidariedade comeca com 0s que nos
estdo mais proximos. A preocupacao
santa de um cristdo — escrevia em
1933 — “comeca com 0 que esta ao
seu alcance, pelas nossas tarefas
cotidianas, e pouco a pouco estende
em circulos concéntricos a sua
dedicacdo as almas: no seio da
familia, no trabalho; na sociedade
civil, na sua catedra, na assembleia
politica, entre todos os seus
concidadaos independentemente da
sua condicdo social; até chegar as
proprias relacdes entre os povos,
reune em seu amor ragas,
continentes e diversas
civilizagoes”[22].

Particularmente interessante e
complexo é o modo em que, e
segundo o fundador do Opus Dei,
esta responsabilidade pelo mundo se



deve pautar. Em muitas das suas
reflexdes se alerta para o eco do
Sermdo da Montanha, que contém
uma mensagem caracterizada por
uma novidade que ndo implica
ruptura, mas sim uma mensagem de
esperancal23]: os ensinamentos do
Senhor ndo rompem com 08
conteudos mais nobres da lei de
Moisés e da moral humana, pelo
contrario transportam-nos para a sua
plenitude, interiorizam-nos e
radicalizam-nos, conduzindo-os
assim a sua mais correta expressao,
livre de extenuantes casuisticas. Esta
perspectiva, que reflete fielmente a
l6gica da Encarnacdo, tem
numerosas aplicacdes nos escritos
que examinamos; de muitas delas,
como sao - por exemplo — a
convicgdo de que entre afé e a
ciéncia existe uma perfeita
harmonia, ou uma elevada estima
das virtudes humanas, apesar de ndo
querermos discutir agora este ponto.
No que respeita ao nosso tema,



interessa destacar o alto valor que se
reconhece e se concede as realidades
criadas e, mais concretamente, a
liberdade individual, principal dom
natural concedido por Deus ao
homem, e a autonomia e consisténcia
propria das realidades terrenas[24].

A autonomia e consisténcia das
realidades temporais implicam, nos
escritos de Sao Josemaria, a
imperatividade de conhecer e
respeitar a sua dinamica intrinseca,
fruto da racionalidade que a
Sabedoria do Criador imprimiu nas
suas obras, e, por conseguinte uma
exigéncia de competéncia técnica e
profissional, pressuposto
imprescindivel para qualquer
projeto apostolico para a santificagao
do mundo desde dentro.

“Quando trabalha, como é de sua
obrigacéo, o cristdo ndo deve iludir
nem se esquivar as exigéncias
proprias da natureza das coisas. Se



pela expressao abencoar as
atividades humanas, se entendesse
anular ou escamotear a sua dindmica
propria, negar-me-ia a usar essas
palavras. Pessoalmente, nunca me
convenci de que as ocupacoes
habituais dos homens devessem
ostentar um qualificativo
confessional, a moda de um letreiro
postico. Embora respeite a opinido
contraria, parece-me que se correria
0 perigo de usar em vao o santo
nome da nossa fé, e de utilizar, além
disso, a etiqueta catdlica — como ja se
tem visto em certas ocasides — para
justificar atitudes e operagodes que, as
vezes, nem sequer sao
honradamente humanas”[25].

Esta mesma perspectiva, quando se
desdobra no ambito social, da lugar a
uma compreensdo profunda da
natureza e consisténcia propria das
relacdes sociais. Deus ndo cria so
individuos, cria também relagoes
sociais — como é, por exemplo, a



familia —, cuja dindmica é preciso
conhecer, apreciar e respeitar, se
queremos também recupera-la.
Podemos ser mais claros: Como
dissemos, Deus ndo cria individuos,
cria pessoas, e por isso também cria
relacdes. Durante muitos anos foi
dominante nas ciéncias sociais a
tendéncia para definir a existéncia
humana como uma polaridade entre
o individuo, entendido como um
atomo, e o Estado; no maximo,
admitia-se um terceiro polo: o
mercado. SO recentemente, com 0
desenvolvimento da sociologia do
terceiro e quarto sectores de
atividade econdmica, € que se tém
conseguido ultrapassar estes
condicionalismos[26].

O fundador do Opus Dei nunca
entrou em debates metodoldgicos
com as ciéncias sociais, mas os seus
ensinamentos e iniciativas no ambito
da familia, do ensino, da promocao
social, dos meios de comunicacdo



social, etc., demonstram que possuia
uma visdo dos “sujeitos sociais”[27]
muito mais ampla do que era
habitual para muitos estudiosos da
sociedade da época. Provavelmente
esta sensibilidade era oriunda da sua
profunda meditacdo e da sua
interpretacdo pessoal dos
pressupostos da Doutrina social da
Igreja, se bem que s6 poderemos
formular um juizo definitivo sobre
esta hipotese quando for possivel
realizar um estudo completo sobre a
origem e fontes da concepcdo da
especificidade da sua natureza social,
enquanto realidade distinta entre o
dominio publico e o privado[28].

O fundador do Opus Dei possuia
também uma clara consciéncia de
que as atividades sociais e politicas
ndo sdo simples enunciados de
principios perenes, mas realizacoes
concretas de bens humanos e sociais
num determinado contexto historico,
geografico e cultural, marcadas por



uma contingéncia no minimo
parcialmente insuperavel, que por
outro lado é caracteristica de tudo o
que é pratico. Por isso, afirmava que
“ninguém pode pretender impor
dogmas que ndo existem. Ante um
problema concreto, qualquer que ele
seja, a solucao deve ser estuda-lo
bem e, depois, atuar em consciéncia,
com liberdade e com
responsabilidade também
pessoal”[29]. Mas com isto ndo
pretendia dizer que tudo o que ha
nesta terra é contingente, ja que
propagava aos quatro ventos, sem
respeitos humanos, as exigéncias
éticas universalmente validas. O seu
pensamento € claramente expresso
no n. 275 de Sulco: “Nao esquecas
que, nos assuntos humanos, também
0s outros podem ter razdo: veem a
mesma questdo que tu, mas de um
ponto de vista diferente, com outra
luz, com outra sombra, com outros
contornos. — Somente na fé e na
moral é que ha um critério



indiscutivel: o da nossa Mae
Igreja”[30].

Este sentido da limitacdo de todo o
projeto humano de realizacédo
concreta de valores influenciou
significativamente o seu modo de
entender o principio da liberdade,
assim como na sua resisténcia em
tolerar a imposicdo de critérios
unicos sobre os problemas que
admitiam diversas solucdes
igualmente compativeis com a
consciéncia crista: “sdo arbitrarias e
injustas as limitacgdes a liberdade dos
filhos de Deus, a liberdade das
consciéncias ou as suas legitimas
iniciativas. Sdo limita¢des que advém
do abuso de autoridade, da
ignorancia ou do engano dos que
pensam que podem permitir-se o
abuso de fazer discriminacdes nada
razoaveis. Esse modo injusto e
antinatural de atuar — porque vai
contra a dignidade da pessoa
humana — nunca podera ser caminho



para conviver, ja que anula o direito
do homem a intervir ativamente
segundo a sua consciéncia, o direito a
trabalhar, a associar-se, a viver em
liberdade dentro dos limites do
direito natural”[31]

Ja nos referimos ao principio da
liberdade, apesar de o termos feito
com uma perspectiva muito limitada.
De fato, ja afirmamos que a
consciéncia do carater
exclusivamente espiritual da sua
missdo sacerdotal e da finalidade do
Opus Dei levou-o a ndo expressar
opinides nem sugerir solucdes sobre
problemas concretos. Os que o
seguiam e 0S (que 0S ouviam eram
livres de ter qualquer opinido
compativel com a fé e a moral
cristds. Esta linha de conduta vé-se
posteriormente reforcada pelo
sentido da autonomia e da
consisténcia especifica das
realidades temporais e, além disso,
pelas inevitaveis doses de



contingéncia e incerteza das solucdes
praticas que um determinado
problema pode receber aqui e agora.
Mas para compreender o significado
que o principio da liberdade tem no
pensamento de Sdo Josemaria
tereremos que dar muito mais
passos.

A liberdade, de fato, aparece nos seus
escritos como um valor substancial,
indissoluvelmente unido ao principio
da responsabilidade e, portanto, a
participacdo e a solidariedade. A
presenca do principio da
responsabilidade permite entender
que a liberdade ndo é para ele um
valor meramente formal, nem
somente procedimental, nem muito
menos a expressdo de uma
concepcdo individualista-atomista do
homem; mas o fato de a
responsabilidade ser vista
inseparavelmente unida ao principio
da liberdade, leva a rejeitar qualquer
tipo de providéncia social que



lesione ou suprima a “subjetividade”
das formacdes sociais, ou seja, que
elimine a liberdade ou gere
irresponsabilidade, de uma forma ou
de outra. Parece-nos, em suma, que
se quiséssemos expressar numa
formula sintética a perspectiva que
unifica o pensamento de Sao
Josemaria Escriva sobre a acdo social
e politica do cristdo, essa formula
ndo seria outra do que a relacado
indissoluvel entre a liberdade
individual e a correspondente
responsabilidade individual.

4. Liberdade, responsabilidade,
participacao e solidariedade

Podemos abordar esta tematica com
um texto que relaciona de modo
sintético diversos aspectos do
principio da liberdade. Em primeiro
lugar, a afirmacao clara do valor
natural e cristdo da liberdade unida
a responsabilidade: “E existe um bem
que [o cristdo], de forma especial,



devera promover sempre: o da
liberdade pessoal. SO se defender a
liberdade individual dos outros, com
a correspondente responsabilidade
pessoal, podera defender igualmente
a sua propria, com honradez
humana e crista. Repito e repetirei
sem cessar que o Senhor nos
concedeu gratuitamente um grande
dom sobrenatural, que é a graca
divina; e outra maravilhosa dadiva
humana, a liberdade pessoal, que -
para ndo se corromper, convertendo-
se em libertinagem — exige de nds
integridade, empenho eficaz em
desenvolver a conduta dentro da lei
divina, pois onde se encontra o
Espirito de Deus, 14 se encontra a
liberdade (2 Cor 3, 17). O Reino de
Cristo € reino de liberdade [...] Sem
liberdade, ndo podemos
corresponder a graca; sem liberdade,
ndo nos podemos entregar
livremente ao Senhor, pelo motivo
mais sobrenatural de todos: porque
nos apetece. Alguns dos que me



escutam ja me conhecem ha muitos
anos. Podem testemunhar que tenho
passado toda a minha vida pregando
a liberdade pessoal, com igual
responsabilidade pessoal. Procurei-a
e procuro-a por toda a terra, como
Didgenes procurava um homem. E
cada dia que passa amo-a mais, amo-
a sobre todas as coisas da terra: é um
tesouro que nunca saberemos
apreciar suficientemente”[32].

Imediatamente depois, a
reivindicagdo do carater ético, e ndo
politico no sentido de politica de
partido, de quanto afirmou
anteriormente: “Quando falo de
liberdade individual, ndo me refiro
com esta desculpa a outros
problemas provavelmente muito
legitimos, que ndo correspondem ao
meu oficio de sacerdote. Sei que ndo
me compete tratar de temas
seculares e transitorios, que
pertencem a esfera temporal e civil,
matérias que o Senhor deixou a livre



e serena controvérsia dos homens.
Sei também que os labios do
sacerdote, evitando os disparates
comuns dos humanos, abrir-se-ao
apenas para conduzir as almas a
Deus, a sua doutrina espiritual
salvadora, aos sacramentos que Jesus
Cristo instituiu, a vida interior que
nos aproxima ao Senhor sabendo-nos
seus filhos e, portanto, irmdos de
todos os homens sem exce¢do”[33]. E,
por ultimo, a conjugac¢ao do principio
da liberdade sobre o &mbito da
participacdo e da convivéncia:
“Amemos de verdade todos os
homens; acima de tudo, amemos
Cristo; e, entdo, nao teremos outro
remédio sendo amar a legitima
liberdade dos demais homens, numa
conviveéncia pacifica e sensata”[34].
Vejamos mais detalhadamente estes
diversos aspectos.

a) Liberdade, responsabilidade,
pluralismo



Para Sdo Josemaria amar a liberdade
implica necessariamente amar “o
pluralismo que a liberdade traz
consigo”[35]. Pluralismo néo é
sinébnimo de conflito ou de tensdo:
“Minha resposta ndo pode ser sendo
uma: conviver, compreender,
desculpar. O fato de alguém nao
pensar como eu — especialmente
quando se trata de coisas que sdo
objeto da liberdade de opinido — ndo
justifica de modo algum uma atitude
de inimizade pessoal, nem sequer de
frieza ou indiferenca. Minha fé crista
me diz que é necessario viver a
caridade com todos, inclusive com
aqueles que ndo tém a graca de crer
em Jesus Cristo”[36]. Quando se trata
de solucionar concretamente
problemas sociais e politicos, o
ambito do opindvel é bastante
amplo.

E verdade — escrevia em 1948 — “que
a vossa fé tem que os guiar, ao
debrucar-se sobre os fatos e situacoes



contingentes do mundo”; mas
também é verdade que “a doutrina
catdlica ndo impde solucdes
concretas, técnicas, aos problemas
temporais; mas pede-vos que tenhais
sensibilidade diante esses problemas
humanos, e sentido de
responsabilidade para fazer-lhes
frente e para lhes dar um desfecho
cristdo”[37]. Neste ultimo texto, que
propde uma reflexdo hoje aceita por
todos, mas que em 1948 ndo era
frequente ouvir, vé-se que a
afirmacdo da liberdade como forma
de opinido aparece sempre unida a
responsabilidade.

Em outro documento, essa relacao
aparece de uma forma ainda mais
explicita, junto a observacao de que
nem tudo € opinavel e que, portanto,
a liberdade de um cristao tem
evidentes limites: “Deveis, portanto,
sentir-vos livres em tudo o que é
opinavel. Dessa liberdade nascera um
santo sentido de responsabilidade



pessoal, que fazendo-vos serenos,
retos e amigos da verdade, afastar-
vos-a de vez de todos 0s erros:
porque respeitareis sinceramente as
legitimas opinides dos demais [...].
Contudo, recusaremos sempre tudo o
que seja contrario ao que a Igreja
ensina. Ja que, precisamente por esse
amor a a verdade e por essa retidao
de atitude, queremos ser fortes in fide
(1 Pe5,9), fortes na fé, com uma
fidelidade alegre e firmissima”[38].

Os sentidos de liberdade e
responsabilidade individuais
indicam o caminho para que “o amor
e a liberdade de Cristo presidam a
todas as manifestacdes da vida
moderna”[39], e nos levem a
descobrir a “compenetracdo
reciproca” que existe entre “o
apostolado e a ordenacao da vida
publica por parte do Estado”[40].
Esta identificacdo abre horizontes
apostolicos importantes, mas que
devem passar a pratica “com



liberdade pessoal e com pessoal
responsabilidade”[41].

E 0 mesmo que dizer, salvo
circunstancias excepcionais e em que
a autoridade legitima da Igreja
aconselhasse outra coisa, a intencao
sincera de informar cristimente as
atividades temporais ndo autoriza a
identificar a solucdo que se considera
otima com a solugdo catdlica ou
Ccristd tout court, nem a pensar que
todos os cidaddos catolicos tém o
dever moral de aceita-la e, portanto,
da levar a pratica monoliticamente.
Num texto que se tornou célebre pela
sua clareza, afirmava que a esse
cidaddo cristdo bem intencionado
“jamais esse cristdo se lembra de
pensar ou dizer que desce do templo
ao mundo para representar a Igreja,
e que suas solucdes sao as solucgoes
catolicas para aqueles problemas
[...].Isso seria clericalismo,
catolicismo oficial, ou como queiram
chama-lo. Em qualquer caso, é



violentar a natureza das coisas. Ha
que difundir por toda a parte uma
verdadeira mentalidade laical, que
deve levar a trés conclusoes:

— temos que ser suficientemente
honrados, para arcar com a nossa
propria responsabilidade pessoal;

— temos que ser suficientemente
cristdos, para respeitar os irmdos na
fé, que propdem — em matérias de
livre opinido — soluc¢des diversas da
que cada um sustenta;

— e temos que ser suficientemente
catolicos, para ndo nos servirmos de
nossa Mae a Igreja, misturando-a em
partidarismos humanos”[42].

Esta ultima consideracdo mereceria
um amplo comentario, que nao
podemos fazer aqui. Talvez algum
leitor pense que esse modo de
proceder debilitaria a presenca dos
cristdos — e dos valores que para 0s
cristaos sdo importantes — na vida



social e politica. O que diremos mais
a frente sobre a participacdo e
solidariedade ajudar-nos-a a
entender que ndo é assim. Parece-
nos que as palavras antes citadas por
Sdo Josemaria estdo inspiradas por
uma justa aversdo a mentalidade do
“partido unico e obrigatorio” que,
por querer impor uma unica opinido
sobre assuntos contingentes, levaria
a desunir os cristdos no que, por
outro lado, é verdadeiramente
irrenunciavel. “Assim ocorre com
frequéncia - escrevia em 1946 —
verem-se catolicos que sentem com
muito mais forca a afinidade
ideoldgica com outros homens —
ainda inimigos da Igreja — do que o
mesmo vinculo de fé com os seus
irmdos catolicos; e que, a0 mesmo
tempo que dissimulam as diferencas
no essencial queoas separam de
pessoas de outras religides, ou sem
religido alguma, ndo sabem
aproveitar o denominador comum
que tém com os demais catolicos,



para conviver com eles e ndo
exasperar as possiveis diferencas de
opinido no contingente”[43].

b) Liberdade e formagdo crista

A énfase do fundador do Opus Dei no
principio da liberdade e de
responsabilidade pessoais pressupde
no cidadao cristdo a preocupacao de
adquirir uma sélida formacgao, de
maneira a que a sua atividade
constitua efetivamente uma
contribuicdo positiva para o correto
funcionamento da vida social. Ja
num documento de 1932,
mencionava a necessidade de
proporcionar a todos essa formacao
“Dir-vos-ei, a este propdsito, qual é o
meu grande desejo: queria que, 0
catecismo da doutrina crista para as
criancas, ensinasse claramente quais
sdo estes pontos fundamentais, nos
quais ndo se pode ceder, ao atuar de
um modo ou outro na vida publica; e
que se afirmasse, ao mesmo tempo, o



dever de atuar, de nao se abster, de
prestar uma colaboracdo muito
proxima para servir com lealdade, e
com liberdade individual, pelo bem
comum. Este é um grande desejo
meu, porque vejo que assim os
catdlicos aprenderiam estas
verdades desde pequenos, e
saberiam pratica-las quando ja
fossem adultos”[44]. Esse desejo hoje
em dia ja é uma realidade, pois o
Catecismo da Igreja Catdlica e outros
catecismos nacionais concedem a
devida atencdo aos temas sociais e
politicos[45]. O problema € de capital
importancia, porque da adequada
formacdo dos leigos depende que a
sua presenca na vida publica dé
como resultado a ordenacao crista do
mundo, e ndo da ‘mundanizacdo’ dos
cristdos, como manifestou em certa
ocasido Sao Josemaria a um grupo de
sacerdotes e especialistas do Concilio
Vaticano II que tinham ido conversar
com ele.



Quando se fala aqui de formacao,
ndo se entende propriamente a
comunicacao de solucdes concretas
pré-fabricadas e irreformaveis,
fechadas ao didlogo construtivo.
Formar é mais promover
corretamente uma certa
sensibilidade face as exigéncias do
bem comum, assim como estimular
um pensamento que, a luz da fé, nos
permite evoluir na compreensdo da
realidade e das alteracdes sociais. O
fundador do Opus Dei via nesta
formacdo uma fonte e um motivo de
solidariedade, ou melhor, da
participacdo solidaria na tarefa
coletiva de busca da verdade. “Neste
ajudar-se uns aos outros ocupa um
lugar importante o contribuir em
conhecer, em descobrir a verdade. A
nossa inteligéncia é limitada, so
podemos — com esforgo e dedicacdo —
chegar talvez a distinguir uma
parcela da realidade, mas sdo muitas
as coisas que nos escapam. Mais uma
manifestacao de solidariedade entre



0s homens é conseguir juntar
conhecimentos, participar aos outros
as verdades, que temos chegado a
encontrar, até constituir assim esse
patrimonio comum que se chama
civilizacgdo, cultura”[46].

¢) Liberdade e participagdo

A conexdo entre o principio da
liberdade e o de participagao é sem
duvida a ideia mais presente nas
reflexdes de Sdo Josemaria sobre
matérias sociais e politicas. Sobre ela
recai, uma e outra vez,
apresentando-se com diferentes
pontos de vista, e com finalidades
diversas segundo o contexto em que
cada ocasido condiciona as suas
reflexdes. Em todo o caso, sempre
parece ter presente que a
passividade, a preguica, o “deixar
andar”, constitui uma tentacao
continuamente a espreita, ja que o
trabalho em favor do bem comum
requer empenho e sacrificio. “O



Vosso amor a todos 0s homens —
escrevia em 1948 — deve leva-los a
enfrentar os problemas temporais
com valentia, segundo a Vossa
consciéncia. Nao tenhais medo do
sacrificio, nem em assumir cargas
pesadas. Nenhum acontecimento
humano pode ser-vos indiferente,
antes pelo contrario, todos devem ter
oportunidade para fazer bem as
almas e facilitar-lhes o caminho para
Deus”[47]. Em outra ocasidao, com o
propasito de exemplificar a
responsabilidade apostolica com que
devem ser afrontadas as relagdes
naturalmente ligadas a atividade
profissional e a condicdo secular das
pessoas as que se dirigia por escrito,
especificava: “Nao podeis estar
ausentes — seria uma omissao
criminosa —, das assembleias,
congressos, exposicoes, reunides de
cientistas ou de construtores, cursos
de estudo, de todas as iniciativas
cientificas, culturais, artisticas,
econdmicas, esportivas, etc. As vezes



serdo vocés mesmos que as
promovereis; a maior parte das vezes
terdo sido organizadas por outros e
vocés ajudardo. Mas, em todo caso,
esforcar-se-do por ndo tomar parte
passivamente, mas sim, sentido a
carga — abencoada carga — da vossa
responsabilidade, procurareis fazer-
VOSs necessarios — pelo vosso
prestigio, por vossa iniciativa, pelo
vosso empurrdo — de forma a que
deis o tom conveniente e inspireis o
espirito cristdo em todas essas
organizacoes”[48].

Esta presenca ativa ndo era, na sua
mente, um “apostolado de
penetracdo”, se bem que aceitava
corajosamente o risco de que alguém
0 entendera assim. Mas a sua ideia
era bem diversa: “Espero que chegue
0 dia em que a frase "os catolicos
penetram nos ambientes sociais" se
deixe de dizer e que todos percebam
que é uma expressao clerical. Seja
como for, ela ndo se aplica em nada



ao apostolado do Opus Dei. Os sdcios
do Opus Dei ndo tém necessidade de
penetrar nas estruturas temporais,
pelo simples fato de serem cidadaos
comuns, iguais aos outros: pelo fato,
portanto, de ja la estarem. Se Deus
chama para o Opus Dei uma pessoa
que trabalha numa fabrica, ou num
hospital, ou no parlamento, isso
significa que, dai em diante, essa
pessoa estara decidida a fazer todo o
possivel para santificar, com a graca
de Deus, essa profissdo. Nao é sendo
a consciencializacdo das exigéncias
radicais da mensagem evangélica, no
que concerne a vocacao especifica
recebida”[49]. Muito menos
pressupde a elaboracdo desde cima
de taticas especiais. Os primeiros
cristaos — esclarecia em 1959 — néo
tinham que cumprir programas
sociais especificos, “mas estavam
compenetrados num espirito de
concepcdo de vida e do mundo, que
ndo podia deixar de ter havido



consequéncias na sociedade em que
viviam”[50].

O pensamento do fundador do Opus
Dei desenvolvia-se na realidade por
caminhos bem diferentes. O
fundador pensava simplesmente no
cidaddo que cumpre os seus deveres
civicos e reclama os seus direitos[51],
e tanto num caso como outro é
coerente com o seu conceito do que é
o mundo, o homem e o bem comum
politico, associando-se livremente
com quem — cristdos ou ndo -
compartilham essas ideias e estdo
dispostos a realiza-las. Por isso,
quando falava de participacao, ndo
queria referir-se aos cidadaos,
sempre poucos, que se dedicam
profissionalmente a politica, nem
muito menos queria dizer que
convinha dedicar-se a ela, o que nao
seria bom para os que carecem das
capacidades necessarias; “eu falo-
lhes da participacdo que é propria de
todo o cidadao, que seja consciente



das suas obrigacdes civicas. Todos
v0s deveis sentir-se impelidos a atuar
— com liberdade e responsabilidade
pessoal —, por todas e pelas mesmas
nobres razdes que movem 0S VOSSOS
concidadaos. Além disso, acredito
que vos sentis impelidos de uma
forma especial, pelo vosso
sentimento apostolico e pelo desejo
de levar a cabo uma tarefa de paz e
compreensdo para todas as
atividades humanas”[52]. Neste
sentido, lamentava ser frequente
“ainda entre catolicos que parecem
ser responsaveis e piedosos, o erro
de pensarem que s6 estdo obrigados
a cumprir os seus deveres familiares
e religiosos, e ndo querem ouvir falar
dos deveres civicos. Nao se trata de
egoismo: é simplesmente falta de
formacdao, porque ninguém lhes disse
claramente que a virtude da piedade
— parte da virtude cardeal da justica —
e o sentido da solidariedade crista
concordam, também, em estarem
presentes, nestes atos de conhecer e



contribuir na resolucao dos
problemas que interessam a toda a
comunidade”[53].

Parte dessa consciéncia cidada é
naturalmente a sensibilidade para
com o valor representado pelo
Estado. Recordava a obrigacdo em
dar um bom exemplo “também como
cidadéos. Deveis colocar empenho
em cumprir os vossos deveres e em
exercitar os vossos direitos. Por isso,
ao desenvolver a atividade
apostolica, observamos como
cidadaos catdlicos as leis civis com o
maior respeito e acatamento, e é
dentro do &mbito dessas leis que nos
esforgcamos sempre por
trabalhar”[54]. Quereria evitar que o
fato de nos dedicarmos
generosamente a atividades sem fins
lucrativos, voluntariado, etc.,
pudesse levar alguém a sentir-se
isento de respeitar a fronteira legal
com o Estado regulador dessas
atividades. Consideraria desejavel,



em contrapartida, procurar que essa
fronteira fosse cada vez mais justa,
no minimo no sentido de se
reconhecer o interesse social e
publico — no sentido juridico mais
rigoroso do termo — das iniciativas de
promocao que surgem naturalmente
no seio da sociedade.

Em 1959 notava a este propdsito que
a crescente expansdo do aparelho
estatal — a que na altura nem todos
davam muita importancia — se deve
em boa parte “a inibicdo dos
cidadaos, a sua passividade para
defender os direitos sagrados da
pessoa humana. Esta inatividade,
que tem a sua origem na preguica
mental e na falta de vontade,
verifica-se também nos cidadaos
catolicos, que ndo chegam a estar
conscientes de que ha outros pecados
— e mais graves — do que aqueles que
se cometem contra o sexto
mandamento do Decalogo”. Perante
esta deformacao — no entanto,



frequente —, insistia a seguir na
necessidade de se interessarem “nas
atividades sociais, que brotam da
mesma convivéncia humana ou que
exercem nela uma influéncia direta
ou indireta: deveis dar ar e alma aos
colégios profissionais, as
organizac0Oes de pais de familia e de
familias numerosas, aos sindicatos, a
imprensa, as associagdes e Concursos
artisticos, literarios, esportivos, etc.”.
Na época recordava que essa
exigéncia, de carater propriamente
ético, deve ser mediada pelo
principio da liberdade e
responsabilidade pessoais: “cada um
de vos participara nessas atividades
publicas, de acordo com a sua
propria condicdo social e da forma
mais adequada as circunstancias
pessoais e, por conseguinte, com
plenissima liberdade, tanto no caso
de que atue individualmente, como
quando o fizer em colaboracgdo com
o0s grupos de cidadaos, com quem se



tenha achado oportuno
colaborar”[55].

Sobre este ponto de vista se ocupou
em varias ocasides da liberdade de
ensino. Comentando as palavras de
Pio XI, pensava que “é um enorme
equivoco, fruto talvez da
mentalidade deformada de alguns,
pretender que o ensino [...] seja um
direito exclusivo do Estado: primeiro,
porque isto lesiona gravemente o
direito dos sacerdotes e da Igreja (cf.
Pio XI, Enc. Divini illius Magistri, 31-
XI1-1929); e além disso, porque o
ensino € um setor, como muitos
outros da vida social, em que 0s
cidaddos tém o direito de exercer
livremente a sua atividade, se o
desejam e com as devidas garantias
pela ordem do bem comum”[56].
Existe hoje, no entanto, a ideia de
que defender a liberdade de ensino é
querer que exista um duplo sistema
escolar: de escolas estatais, de pobres
e para pobres, e as escolas privadas,



de ricos e para ricos. Com esta ideia
na cabeca de muitos desfilaram
alegremente pelas ruas das
principais cidades da Europa. Mas, se
refletimos calmamente, nao é dificil
entender que ndo existe nenhuma
razao para que o Estado, com toda a
quantidade de dinheiro publico que
maneja, so seja capaz de fazer
escolas pobres e para pobres —a nédo
ser que se dé como adquirido que o
dinheiro publico deve ser
necessariamente mal administrado -,
de fato a experiéncia ensina-nos que
existern muitas escolas ndo estatais
que tém um enorme interesse social
em oferecer formacdo académica ou
profissional a estudantes de baixa
condicao econdmica de uma forma
quase gratuita. Ndo se pode excluir
que existam casos isolados em que se
possam verificar abusos, e que o
Estado os deve corrigir sempre que o
bem comum o exigir. Mas é sempre
um abuso para os pais que desejam
uma determinada educacao para os



seus filhos sejam penalizados com a
obrigacdo de pagar duplamente o
ensino dos seus filhos: primeiro
através dos impostos e, depois, com
as mensalidades que algumas
instituicOes escolares necessitam
cobrar para poder seguir exercendo
a sua atividade que, como se disse
antes, tem um evidente interesse
publico.

O estudo dos textos de Sdo Josemaria
mostra que via neste problema antes
de tudo uma importante questao de
liberdade e de justica. “A liberdade
de ensino é apenas um aspecto da
liberdade em geral. Considero a
liberdade pessoal necessaria para
todos e em tudo que é moralmente
licito. Liberdade de ensino, portanto,
em todos os niveis e para todas as
pessoas! Quer isso dizer que toda a
pessoa ou associacdo com capacidade
para tal deve ter a possibilidade de
fundar centros de ensino em
igualdade de condigOes e sem



impedimentos desnecessarios. A
funcdo do Estado depende da
situacdo social: € diferente na
Alemanha ou na Inglaterra, no Japéo
ou nos Estados Unidos, para citar
paises com estruturas educacionais
muito diversas. O Estado tem
evidentemente funcdes de promocao,
de "controle", de vigilancia. E isso
exige igualdade de oportunidades
entre a iniciativa privada e a do
Estado: vigiar ndo é levantar
obstaculos, nem impedir ou coarctar
a liberdade”[57]. E mesmo descendo
a pormenores mais concretos,
relativos ao ensino universitario,
acrescentava: “Eis alguns passos que
se podem dar para a efetiva
realizacdo desta tendéncia: liberdade
de escolha do professorado e dos
administradores; liberdade para o
estabelecimento dos planos de
estudo; possibilidade de constituir o
seu patrimonio e de administra-lo.
Enfim, todas as condigdes
necessarias para que a Universidade



goze de vida propria. Tendo esta vida
propria, sabera da-la, para bem de
toda a sociedade”[58].

Sao Josemaria defendeu o direito da
Igreja Catdlica exercer o ensino —e
igualmente defendeu o direito do
Estado —, mas nem para ela nem para
0 Opus Dei pediu privilégios ou
concessoes que de algum modo
fossem além do que a justica exige.
Animou os pais de familia que
desejavam associar-se para fundar
escolas, mas nunca promoveu
escolas secundarias de carater
confessional, se bem que as vezes
esta opcdo implicasse um claro
prejuizo econdmico. Entre as
institui¢cdes universitarias que
também inspirou, s6 tém
juridicamente um certo grau de
confessionalidade catolica aquelas
situadas em paises cuja legislacdo
ndo oferecia outra possibilidade.
Tanto num caso como em outro,
trata-se de centros docentes abertos a



estudantes de todas as crencas
religiosas, e também aos que nao
aceitam nenhuma fé religiosa. A sua
insisténcia ndo estava no problema
da confessionalidade, que em
qualquer caso respeitava, mas na
exigéncia ética de que o
ordenamento juridico estatal ndo
suprimisse a existéncia ou a livre
atividade de auténticos “sujeitos
sociais”, como sao a familia e os
diversos tipos de associac¢des. E uma
exigéncia ligada inseparavelmente a
uma compreensdo linear do bem
comum politico, e que incide
imediata e notavelmente na
qualidade ética da convivéncia.

d) Participagdo, verdade e caridade

Ja dissemos que Sdo Josemaria
Escriva considerava que a
pluralidade de opg¢des sociais e
politicas, ou seja, o fato de que outros
cidaddos propusessem — para um
determinado problema — uma



solucdo diferente da propria, nao
deve ser considerado negativamente:
0 pluralismo é uma realidade, ndo
eliminavel, que deve ser amada,
como a liberdade humana em que
tem a sua origem. Mas agora temos
que falar de um problema diferente.
Na vida social pode existir, além do
pluralismo de opc¢des politicas, uma
diversidade de crencas religiosas e
de ideias morais: num mesmo
Estado, numa mesma cidade, no seio
de uma mesma familia,
frequentemente convivem e
colaboram pessoas que tém crencas
religiosas ou morais diversas das que
em consciéncia consideramos
verdadeiras e objetivamente
vinculantes. Nesta convivéncia pode-
se criar e criam-se de fato, tensoes e
problemas de varias naturezas. A
doutrina da Igreja Catolica sobre o
direito da liberdade religiosa[59],
sobre a cooperacdo com o mal[60] ou
sobre o comportamento perante as
leis injustas[61] por exemplo,



constitui um critério de acdo para
algumas das situacdes que podem
surgir.

Os problemas historicamente ligados
as diferencas religiosas e morais,
junto com fatores do tipo ideolégico,
originaram uma mentalidade, muito
desenvolvida em alguns ambientes,
de que a convicgao de que existe
uma verdade sobre o bem de uma
pessoa e de uma forma mais ampla,
das comunidades humanas, acaba
traduzindo-se em relacdes injustas
de dominio ou de violéncia entre os
homens. Dessa ideia, que agora ndo
nos detemos a julgar, podem surgir
diversas atitudes: uns consideram
que uma certa dose de agnosticismo
ou de relativismo é um fator positivo,
ou no minimo um mal menor,
necessario a convivéncia
democratica[62], e por isso pensam
que é melhor ndo falar das verdades
ultimas publicamente, chegando as
vezes a exigir, como condicao para



qualquer forma de didlogo, a
disponibilidade do interlocutor a
renunciar ou, pelo menos, a pér
entre parénteses as convicgoes
constitutivas da propria identidade;
se alguém ndo esta disposto a fazer
isso, acusam-no de ser um mau
cidaddo, um inimigo da convivéncia.
Perante esta perspectiva, outros
fecham-se ao didlogo, porque nao
querem ou ndo sabem dar certas
explicac¢des, por medo ou porque se
sentem submetidos a uma
chantagem moral, ou porque
entendem que o didlogo é um bem
pelo que vale a pena ceder. Isto é 0
mesmo que, renunciar, ao menos
externa e taticamente, a nossa
propria identidade, se bem que esta
atitude implique um certo
fingimento, pouco leal tanto para
com as suas proprias convicg¢oes
como para os seus interlocutores.

Este é um problema perante o qual o
fundador do Opus Dei demonstrou



desde o inicio da sua atividade, uma
sensibilidade muito delicada. Dois
ensinamentos do Novo Testamento
estdo na base das suas reflexdes: a
adverténcia do Senhor de que nao
existe um verdadeiro dilema entre o
que se deve a Deus e o que se deve a
César[63], e o ensinamento de Sdo
Paulo de que a verdade tem que ser
revelada com caridade, sem ferir[64].

Sao Josemaria expressou
repetidamente o seu convencimento
de que ndo existe “uma
contraposicdo entre o servico a Deus
e 0 servigo aos homens; entre o
exercicio dos deveres e direitos
civicos, e os religiosos; entre o
empenho por construir e melhorar a
cidade temporal e a conviccao de que
este mundo por onde passamos é
caminho que nos conduz a patria
celeste”[65]. Esta conviccdo descansa
no fato de que ele ndo tinha
dificuldades para harmonizar o
direito a manter a sua propria



identidade intelectual e espiritual e o
dever de falar sinceramente ou
colaborar com quem tem ideias
diferentes. “Sempre devo insistir,
para que fique bem clara esta ideia,
que a doutrina da Igreja ndo é
compativel com os erros que vao
contra a fé. Mas ndo podemos ser
amigos leais de quem pratica esses
erros? Se temos bem firme a nossa
conduta e doutrina, ndo podemos
puxar o mesmo carro com eles, em
tantos campos?”’[66].

Sem duvida pensava que a
colaboracdo com pessoas de diversos
credos podia ser em muitas ocasides
uma oportunidade de difundir a
verdade e de dissipar preconceitos e
mal-entendidos. Em todo o caso, era
imperativo manter uma linha de
conduta evangélica; dai “a crista
preocupacdo por fazer que
desapareca qualquer forma de
intolerancia, de coacdo e de violéncia
nas relacdes entre os homens.



Também na acao apostdlica —
melhor: principalmente na acéo
apostolica —, queremos que ndo haja
0 menor assomo de coagdo. Deus
quer que o sirvamos em liberdade e,
portanto, ndo seria um apostolado
digno se ndo respeitasse a liberdade
das consciéncias”[67].

Distinguiu com extrema clareza a
relacdo intima da consciéncia
individual com a verdade, da relacao
entre as pessoas. A primeira é
presidida pelo poder normativo da
verdade, porque nunca se é honrado
se ndo se for coerente com o que em
consciéncia se julga verdadeiro; a
segunda, pela justica e pelas
exigéncias inalienaveis da dignidade
da pessoa. E, por isso, falava,
pensando na primeira dessas duas
relacdes, da santa intransigéncia,
termo com que ele denominava a
coeréncia, a sinceridade, ao que se
opde a vilania. £ 0 mesmo que dizer,
a atitude de quem, estando



convencido de que dois mais dois
sdo, quatro diz que sdo trés e meio
por debilidade ou por comodismo.
Mas logo acrescenta que
aintransigéncia referida a um acerto
doutrinal ndo é santa se ndo vai
unida a transigéncia amavel com a
pessoa que sustenta uma posicao
diferente da nossa e que
consideramos errada. Vale a pena
citar o texto completo de umas
palavras escritas em 1933, quando
ndo era habitual falar do direito a
liberdade religiosa: “Junto a santa
intransigéncia, o espirito da Obra de
Deus pede-nos uma constante
transigéncia, também santa. A
fidelidade a verdade, a coeréncia
doutrinal, a defesa da fé, ndo
significam um espirito triste, nem
devem estar animadas por um desejo
de aniquilar o que se engana. Talvez
seja esta a forma de ser de alguns,
mas nao pode ser a nossa. Nunca
bendiremos como aquele pobrezinho
meio tonto que — aplicando a sua



maneira as palavras da Escritura —
desejava sobre 0s seus inimigos ignis,
et sulphur, et spiritus procellarum (cf.
S110, 7); fogo, enxofre e tempestades
impetuosas. Ndo queremos a
destruicdo de ninguém; a santa
intransigéncia ndo é uma
intransigéncia incomodativa, agreste
e desabrida; nem é santa, se nao vai
acompanhada da santa transigéncia.
Digo-vos mais: nenhuma das duas
sdo santas, se ndo supdem — junto as
virtudes teologais — a pratica das
quatro virtudes cardeais [...].
Devemos viver, numa palavra, em
continuo didlogo com 0s nossos
companheiros, com 0s nossos
amigos, com todas as almas que se
aproximam de nos. Essa é a santa
transigéncia. Certamente poderiamos
chamar-lhe tolerancia, mas tolerar
parece-me pouco, porque nao se
trata so de admitir, como um mal
menor ou inevitavel, que os demais
pensem de modo diferente ou
estejam errados”[68].



A sua atitude neste ponto era firme e
clara, e ndo admitia excecoes.
Considerava a intolerancia uma
injustica perante a qual se devia
reagir. “Por isso, quando alguém
tenta maltratar aos equivocados,
estejam certos de que sentirei o
impulso interior de me poér junto
deles, para seguir por amor a Deus a
sorte que eles seguirem”[69]. Soube
viver de modo pratico estes
ensinamentos; isto é um fato
historico, pois em 1950 obteve
autorizacao da Santa Sé para que o
Opus Dei admitisse como
cooperadores homens e mulheres
ndo catolicos e ndo cristdos[70], e
assim se fez desde entdo. Péde dizer
com razdo em uma entrevista em
1967: “contei no ano passado a um
jornalista francés — e sei que
encontrou eco inclusive em
publicacdes de irmaos separados — o
que uma vez comentei ao Santo
Padre Jodo XXIII, movido pelo
encanto afavel e paterno de seu



trato: "Santo Padre, na nossa Obra,
todos os homens, catodlicos ou nao,
sempre encontram um ambiente
amavel: ndo aprendi o ecumenismo
de Vossa Santidade". Ele riu
emocionado, porque sabia que, ja a
partir de 1950, a Santa Sé havia
autorizado o Opus Dei a receber
como associados Cooperadores 0s
ndo-catdlicos e até os nao-
cristaos”[71].

Tudo isto nos faz ver, em resumo,
que Sao Josemaria Escriva
fomentava o didlogo aberto, leal e
sincero. Acreditava nele como meio
de coesdo social e como ocasido de
entendimento e apostolado. Advertia
sem qualquer duvida ou hesitacdo
que o bem comum da sociedade, e
sobretudo de uma sociedade
complexa como a atual, exige
relacionar adequadamente um
conjunto de instancias e pontos de
vista diferentes, que ndo devem
fechar-se em si mesmos nem agir de



modo puramente auto referencial.
Via também que a condescendéncia
demonstrada por Deus ao querer que
0 seu Verbo eterno se fizesse também
palavra humana, tornava o dialogo
humano um critério de conduta
vinculante para a consciéncia crista.

O espaco disponivel ndo nos permite
tocar em outros temas tratados pelo
fundador do Opus Dei nos seus
escritos. Cremos, no entanto, que
com a explicacdo do principio de
liberdade e de responsabilidade fica
suficientemente exposto o fio
condutor das suas reflexdes sobre a
formacdo da consciéncia em matéria
social e politica.

Angel Rodriguez Lufio
Professor Catedratico de Etica

Universidade Pontificia da Santa
Cruz (Roma)



in Romana, Janeiro-Junho de 1997, n.
24, pags. 162-181

Texto original deste artigo

[1] A maior parte da bibliografia
relativa ao nosso tema esta publicada
no estudo de J. M. PERO-SANZ, J. M.
AUBERT, T. GUTIERREZ
CALZADA,A¢do social do cristdo, Diel,
1997.

[2] Cf. C. FABRO, La tempra di un
Padre della Chiesa, em C. FABRO, S.
GAROFALO, M. A. RASCHINI, Santi
nel mondo. Studi sugli scritti del beato
Josemaria Escrivd, Edizioni Ares,
Milano 1992, p. 23.

[3] Neste sentido revelam-se
particularmente uteis os dois
primeiros capitulos do volume de de
A. de FUENMAYOR, V. GOMEZ-
IGLESIAS, J. L. ILLANES, El itinerario


https://es.romana.org/art/24_8.0_1

juridico del Opus Dei. Historiay
defensa de un carisma, EUNSA,
Pamplona 1989, pp. 24-80.

[4] Ver a ampla selecdo de textos
citados no estudo de J. M. PERO-
SANZ, J. M. AUBERT, T. GUTIERREZ
CALZADA, Acdo social do cristdo... o.
cit.

[5] Entrevistas n. 48 (que se cita mais
adiante). Com sentido idéntico: E
Cristo que Passa, n. 183.

[6] Entrevistas n. 76

[7] Cf. por exemplo, E Cristo que
Passa, n. 79.

[8] Entrevistas n. 48.
[9] E Cristo que Passa, n. 183.
[10] Entrevistas, n. 11.

[11] Entrevistas n. 29. Cf. Carta,
30/04/1946, n. 18.



[12] Cf. por exemplo, E Cristo que
Passa, n. 70. Este ponto foi
energicamente reafirmado em
muitissimas ocasiodes.

[13] Entrevistas n. 48. Para o
fundador do Opus Dei, também
existe um legitimo pluralismo
teoldgico e, nesse sentido, esclareceu
sempre que a Obra ndo tem opinido
teoldgica propria — uma escola — nas
questdes teologicas opinaveis: cf.
Carta, 24/10/1965, n. 53.

[14] Citado por A. VAZQUEZ DE
PRADA, O Fundador do Opus Dei,
Quadrante, Sdo Paulo, 1989, p. 347.

[15] Entrevistas n. 27.

[16] El itinerario juridico..., 0. cit., p.
59.

[17] Entrevistas n. 27.

[18] C. FABRO, La tempra di un Padre
della Chiesa, cit., p. 115. Sobre este



ponto veja-se também J. L., CHABOT,
Responsabilita di fronte al mondo e
liberta, em M. BELDA, J. ESCUDERO,
J. L. ILLANES, P.
O'CALLAGHAN,Santita e mondo. Atti
del Convegno teologico di studio sugli
insegnamenti del beato Josemaria
Escriva, Libreria Editrice Vaticana,
Citta del Vaticano 1994, pp. 197-198.

[19] E Cristo que Passa, n. 112.
[20] Ibidem, n. 125.

[21] Carta, 9/01/1959, n. 20; cf.
também Forja, n. 715. Em muitas
ocasides, Sdo Josemaria contribuiu
para a reflexdo sobre o fundamento
cristologico do conceito de
secularidade: “Observam-se, por
vezes, certas atitudes que sdo o
resultado de ndo se saber captar esse
mistério de Jesus. Por exemplo, a
mentalidade dos que encaram o
cristianismo como um conjunto de
praticas ou atos de piedade, sem
perceberem a sua relacdo com as



situacodes da vida de todos os dias,
com a urgéncia de atender as
necessidades dos outros e de
esforcar-se por remediar as
injusticas.

Eu diria que os que tém essa
mentalidade ainda néo
compreenderam o que significa que
o Filho de Deus se tenha encarnado,
que tenha assumido corpo, alma e
voz de homem, que tenha
participado do nosso destino até
experimentar o despedacamento
supremo da morte. Talvez
involuntariamente, certas pessoas
consideram Cristo como um estranho
no ambiente dos homens.

Outros, por sua vez, tendem a
imaginar que, para poderem ser
humanos, tém que por em surdina
alguns aspectos centrais do dogma
cristdo, e comportam-se como se a
vida de oracdo, a relacdo continua
com Deus, constituisse uma fuga as



responsabilidades e um abandono do
mundo. Esquecem que foi o proprio
Jesus quem nos deu a conhecer até
que extremo se devem levar o amor
e 0 servico. SO se procurarmos
compreender o arcano do amor de
Deus, desse amor que chega até a
morte, é que seremos capazes de
entregar-nos totalmente aos outros,
sem nos deixarmos vencer pelas
dificuldades ou pela indiferenca” (E
Cristo que Passa, n. 98).

[22] Carta, 16/07/1933, n. 15.
[23] Cf. por exemplo Mt 5, 17 ss.

[24] Ja afirmamos nestas paginas que
ndo faremos o estudo diacronico do
pensamento do nosso autor. Todavia
ndo seria dificil demonstrar que a
viva sensibilidade pela autonomia e
consisténcia das realidades
temporais esta presente desde o
inicio da atividade do fundador do
Opus Dei, ou seja, desde o final dos
anos 20 do século passado, logo



muito antes que a tematica fosse
tratada pela Constituicdo Gaudium et
Spes do Concilio Vaticano II.

[25] E Cristo que Passa, n. 184.

[26] Cf. por exemplo P. DONATI,
Pensiero sociale cristiano e societa
post-moderna, Editrice A.V.E., Roma
1997; dirigida pelo mesmo autor de
Sociologia del terzo settore, Nis, Roma
1996.

[27] Neste sentido cf. JOAO PAULO II,
Enc. Centesimus Annus, n. 46 e 49.
Em relacdo a esta enciclica, e a
concepcdo nela proposta da
“subjetividade do social”, queremos
esclarecer, entre outras coisas, que
ndo nos referimos aqui ao
“corporativismo” defendido por
algumas correntes de pensamento
social de inspiracdo crista. Esta
concepcao corporativista nao
aparece nos escritos do fundador do
Opus Dei.



[28] Relativamente ao que dizemos
sobre a percepcao da especificidade
do social ndo se pode ignorar o fato
de que, quando a partir dos anos 60
diversos ambientes teoldgicos
catolicos se mostraram partidarios
da aceitacdo da andlise marxista
como principio de hermenéutica
teoldgica, o fundador do Opus Dei
insistisse, oralmente e por escrito, no
carater pessoal da salvacgdo e da
libertacdo do pecado, opondo-se aos
que reduziam o cristianismo a uma
mudanca de estruturas sociais.
Seguindo o ensinamento do
Magistério da Igreja, Sdo Josemaria
afirmava a incompatibilidade do
marxismo com a fé catdlica, ao
mesmo tempo que manifestava a sua
conviccdo de que “dentro o
cristianismo encontramos a boa luz
que da sempre resposta a todos os
problemas. Basta que vos empenheis
sinceramente em ser

catdlicos” (Amigos de Deus, n. 171).
Enquanto dizia estas coisas,



promoveu, especialmente nos paises
em que se notavam desigualdades
sociais gritantes, diversas obras de
promocado social: no &mbito da
formacéo profissional de jovens,
trabalhadores do campo, ciéncias
domeésticas, etc.

[29] Entrevistas n. 77.

[30] O livro Sulco foi publicado
postumamente em 1986.

[31] Carta, 11/03/1940, n. 65.
[32] E Cristo que Passa, n. 184.
[33] Ibidem.

[34] Ibidem.

[35] Entrevistas n. 98.

[36] Ibidem.

[37] Carta, 15/10/1948, n. 28.



[38] Carta, 9/01/1951, n. 23-25 (o
sublinhado é nosso).

[39] Sulco, n. 302.

[40] Cf. Carta, 9/01/1932, n. 41.
[41] Ibidem, n. 40.

[42] Entrevistas n. 117.

[43] Carta, 30/04/1946, n. 21.
[44] Carta, 9/01/1932, n. 45.

[45] Nota-se uma preocupacao
semelhante em JOAO PAULO II, Ex.
Ap.Christifideles Laici, n. 59-60.

[46] Carta, 24/10/1965, n. 17.
[47] Carta, 15/10/1948, n. 28.

[48] Carta, 9/01/1959, n. 20. Cf. Forja,
n. 718.

[49] Entrevistas, n. 66.

[50] Carta, 9/01/1959, n. 22.



[51] Cf. Forja, n. 697.

[52] Carta, 9/01/1959, n. 41.
[53] Carta, 9/01/1932, n. 46.
[54] Carta, 9/01/1932, n. 35.
[55] Carta, 9/01/1959, n. 40-41.
[56] Carta, 2/10/1939, n. 8.
[57] Entrevistas, n. 79.

[58] Ibidem.

[59] Cf. CONCILIO VATICANO II,
Declaracéo Dignitatis Humanae, 7 |
12/1965.

[60] Cf. por exemplo JOAO PAULO II,
Enc. Evangelium Vitae, n. 74.

[61] Cf. Ibidem, n. 71-73.

[62] Cf. a avaliacdo critica dessa tese
inserta na Enc. Centesimus Annus, n.
46.



[63] Cf. Mt 22, 15-22.

[64] Cf. Ef 4, 15; cf. Forja, n. 559.
[65] Amigos de Deus, n. 165.
[66] Carta, 16/07/1933, n. 14.
[67] Carta, 9/01/1932, n. 66.

[68] Carta, 16/07/1933,n. 8 e 12.
[69] Carta, 31/05/1954, n. 19.
[70] Entrevistas, n. 29.

[71] Ibidem, n. 22.

Revista "Romana"

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/a-formacao-da-
consciencia-nos-planos-social-e-politico-
segundo-os-ensinamentos-de-sao-
josemaria-escriva/ (30/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-sao-josemaria-escriva/

	A formação da consciência nos planos social e político segundo os ensinamentos de São Josemaria Escrivá

