
opusdei.org

A formação da
consciência nos
planos social e
político segundo os
ensinamentos de São
Josemaria Escrivá

Artigo de Ángel Rodríguez
Luño, Professor Catedrático de
Ética na Universidade Pontifícia
da Santa Cruz (Roma),
publicado no número 24 da
revista Romana.

22/09/2021



1. Introdução

Uma apresentação completa,
realizada pelo método científico, do
pensamento de São Josemaria sobre
a ação social e política de todo o
cristão requereria um estudo
detalhado do abundante material
constituído pelos seus escritos e pela
sua privilegiada transmissão oral.
Tratando-se de uma matéria que
corresponde a um período de quase
meio século de intensa atividade,
seria necessário, em alguns casos,
um trabalho paciente de catalogação,
investigação das fontes e,
fundamentalmente, do propósito e
do contexto exato dos documentos
disponíveis. Este trabalho permitiria,
por exemplo, entender melhor como
se conjugam nos ensinamentos de
São Josemaria, a reflexão atenta
sobre a evolução do magistério social
da Igreja com a apresentação de
questões e perspectivas claramente
inovadoras ou antecipadoras,



derivadas em último caso do carisma
fundacional recebido de Deus. A tudo
isto haveria que adicionar o exame
de todos os testemunhos escritos, do
elevadíssimo número de pessoas que
lidaram com ele, que ouviram os
seus ensinamentos e que foram
testemunhas da sua atividade, e
também da revisão da bibliografia
existente[1].

Um importante especialista das
publicações do fundador do Opus Dei
adverte que nelas não é delineado
“um programa teórico de ação”, mas
sim a “comunicação de uma vida”[2].
Significa isto que não nos
encontramos com uma exposição
acadêmica que distingue
analiticamente os princípios e as
conclusões que deles derivam, mas
sim com uma síntese vital, meditada
e profundamente amadurecida
durante anos, de princípios
teológicos e espirituais, filtrados à luz
do carisma fundacional, que



corresponde ao estudioso
compreender, distinguir e em alguns
casos explicitar. Em suma, seria
necessário chamar a si toda a
experiência espiritual, pastoral e de
reflexão teológica que fundamenta
estes ensinamentos, tarefa
certamente colossal, mas necessária
para alcançar os princípios
interpretativos mais adequados[3].

Neste breve estudo não podemos
realizar nenhuma das tarefas
mencionadas, que requereriam entre
outras coisas um conjunto de
instrumentos históricos (uma
biografia científica, edição crítica das
obras completas ou pelo menos
estudos histórico-críticos entre os
mais importantes para o nosso tema,
etc.) que, todavia, não foram
publicados. Limitar-nos-emos por
isso a individualizar, com um método
substancialmente sincrônico, os
aspectos centrais do tema tratado e a
indicar o contexto em que, na nossa



opinião, convém colocá-los para
atingir a sua exata compreensão.

2. A formação da consciência cristã
no contexto dos ensinamentos de
São Josemaria Escrivá sobre
matéria social e política.

Nos escritos do fundador do Opus Dei
existem abundantes reflexões
teológico-morais sobre a ação dos
cristãos no terreno social e
político[4], mas não encontramos
neles o que geralmente se entende
por “ideias ou opiniões políticas”.
Este feito responde a uma linha de
conduta reflexivamente assumida e
constantemente respeitada. São
Josemaria afirmou repetidas vezes:
“eu nunca falo de política”[5].

Com estas palavras queria declarar a
sua máxima de não propor nem
sugerir “a solução concreta de um
determinado problema, a par de
outras soluções possíveis e legítimas,
em confronto com os que sustentam



o contrário”[6]. Negava desta forma a
intervenção no debate político
comum, no jogo das opiniões que
podem determinar a adesão dos
cidadãos aos diversos partidos
políticos, sindicatos, movimentos
culturais, etc., com o propósito de
concorrer de uma forma correta e
digna à configuração política da
nossa vida em comum. E nunca
permitiu que as suas palavras ou a
sua atividade fossem interpretadas
num sentido político.

Porque São Josemaria adotou esta
linha de conduta? O estudo dos seus
escritos permite concluir várias
respostas ou motivos. Mencionamos
em primeiro lugar o caráter
completa e exclusivamente
sacerdotal[7] que quis dar a toda a
sua atividade (“minha missão como
sacerdote é exclusivamente
espiritual”[8]), e a vivíssima
consciência da missão sobrenatural
da Igreja, que o impedia de conceber



o Cristianismo como uma “corrente
político-religiosa – seria uma loucura
– nem mesmo com o bom propósito
de infundir o espírito de Cristo em
todas as atividades dos homens”[9].
Outra coisa bem diferente é que o
fundador do Opus Dei tenha sempre
reafirmado o direito e o dever da
hierarquia da Igreja em pronunciar
juízos morais sobre assuntos
temporais, quando isso era exigido
pela fé ou moral cristãs[10]. Além
disto, ensinou constantemente que os
fiéis têm a obrigação moral de
aceitar interna e externamente esses
juízos doutrinais[11], e incorporou
nesses ensinamentos orais e escritos
os conteúdos fundamentais do
magistério pontifício e episcopal em
matéria social.

Mas tal atitude não fez mais do que
reforçar a sua habitual linha de
conduta: o direito e o dever de
interrogar moralmente os novos
problemas surgidos pelo crescimento



e alterações da sociedade ou pelos
avanços da tecnologia e que resposta
lhes tem dado a hierarquia
eclesiástica.

Um segundo motivo da mencionada
linha de conduta surge da natureza e
da espiritualidade específica do Opus
Dei e, portanto, da missão de São
Josemaria como fundador e pastor de
almas. O Opus Dei tem uma missão
exclusivamente espiritual[12]. Por
isso, a Obra não propõe nem sugere
aos seus membros “nenhum
caminho específico, nem econômico,
nem político, nem cultural. Cada um
de seus sócios tem plena liberdade
para pensar e agir nessas matérias
como melhor lhe parecer [...]. No
Opus Dei cabem pessoas de todas as
tendências políticas, culturais, sociais
e econômicas que a consciência
cristã possa admitir. [...]. Para a
Obra, esse pluralismo não é um
problema. Pelo contrário, é uma
manifestação de bom espírito, que



deixa patente a legítima liberdade de
cada um”[13]. E se por acaso
restaram dúvidas, São Josemaria não
teve dificuldade em afirmar: “Se
alguma vez o Opus Dei tivesse feito
política, nem que fosse durante um
segundo, eu, – nesse instante
equivocado – ter-me-ia ido embora
da Obra”[14].

As considerações que acabamos de
fazer são verdadeiras e importantes,
mas incompletas, porque nos dizem
unicamente o que os ensinamentos
de São Josemaria não são e o que
Opus Dei não é. Quais são então os
ensinamentos sobre a ação política e
social do cristão que inegavelmente
encontramos nos seus escritos? Como
as podemos classificar corretamente?
A resposta deve-se procurar à luz de
uma clarificação de capital
importância sobre a finalidade do
Opus Dei e, portanto, dos
ensinamentos do seu fundador: “A
atividade principal do Opus Dei



consiste em dar aos seus sócios, e às
pessoas que o desejem, os meios
espirituais necessários para viverem
como bons cristãos no meio do
mundo. Dá-lhes a conhecer a
doutrina de Cristo, os ensinamentos
da Igreja; proporciona-lhes um
espírito que os impele a trabalhar
bem, por amor de Deus e a serviço de
todos os homens. Trata-se, numa
palavra, de se comportarem como
cristãos: convivendo com todos,
respeitando a legítima liberdade de
todos e fazendo com que este nosso
mundo seja mais justo”[15].

No fundo é dizer que os
ensinamentos de São Josemaria se
propõem a dar a formação
necessária para viver como bons
cristãos no mundo atual.
Acertadamente, escreveu-se que
esses ensinamentos constituem uma
chamada urgente à “plenitude de
uma vida cristã que, por se verificar
neste mundo, aglutina



constantemente frutos de
transformação social, de instauração
da justiça, da fraternidade, da paz (a
fé e o amor devem desdobrar-se em
vida e manifestar-se em obras; e a
graça pode e deve produzir frutos de
Redenção no presente histórico);
mas, por ordem e inseparavelmente,
transcende essas realizações, já que a
existência humana possui horizontes
que vão além do tempo e da história,
e apresenta-as como efeitos que
advêm de forma complementar,
relativamente a uma realidade
central: a identificação radical com
Cristo, a plena entrega a Deus”[16].

Temos de concluir, portanto, que o
contexto dos ensinamentos que
estamos estudando é a formação da
consciência dos cristãos que vivem
em todo o mundo e que desejam
santificar-se nele, animando
cristãmente as realidades em que se
desenvolve a sua vida: realidades
profissionais, culturais, sociais,



políticas, etc. Em função dessa
finalidade o fundador do Opus Dei
transmitia “a doutrina de Cristo” e
“os ensinamentos da Igreja” (no
nosso tema, a Doutrina social da
Igreja)[17]. Mas, nos seus escritos,
essa doutrina e esses ensinamentos
adquirem maior relevo, perspectivas
e motivos específicos e, muitas vezes,
claramente originais, que por isso
nem sempre foram bem
compreendidas, mesmo por
observadores com boas intenções.
Agora iremos concentrar as nossas
reflexões sobre estes pontos
importantes, perspectivas e
intenções.

3. O contexto teológico
fundamental

Nos escritos de São Josemaria
adverte-se claramente para a
presença constante e unificadora de
“uma compreensão singularmente
rica e coerente do mistério de Cristo,



Deus perfeito e homem perfeito”, que
permite encontrar na “Encarnação
do Verbo o fundamento perenemente
atual e motor da transformação
cristã do homem e, através do
trabalho humano, de todas as
realidades criadas”[18].

Explicando os ensinamentos da 
Epístola aos Colossenses (1, 19-20), o
fundador do Opus Dei afirma: “Não
há nada que possa ser alheio ao
interesse de Cristo. Falando com
profundidade teológica, isto é, se não
nos limitamos a uma classificação
funcional; falando com rigor, não se
pode dizer que haja realidades –
boas, nobres ou mesmo indiferentes
– que sejam exclusivamente
profanas, uma vez que o Verbo de
Deus estabeleceu a sua morada entre
os filhos dos homens, teve fome e
sede, trabalhou com suas mãos,
conheceu a amizade e a obediência,
experimentou a dor e a morte”[19].
E, referindo-se de uma forma mais



direta ao tema que nos ocupa,
acrescenta: “A tarefa apostólica, que
Cristo confiou a todos os seus
discípulos, produz, portanto,
resultados concretos na esfera social.
Não é admissível pensar que, para
sermos cristãos, seja preciso
voltarmos as costas ao mundo,
sermos uns derrotistas da natureza
humana [...]. O cristão deve estar
sempre disposto a santificar a
sociedade a partir de dentro”[20].

O princípio cristológico que
acabamos de mencionar determina a
visão que São Josemaria tem do que
significa para um cristão estar no
mundo e viver no mundo ou, com
outras palavras, o seu conceito da 
secularidade.

Esta traduz-se no que poderíamos
chamar o princípio de
responsabilidade e de participação:
viver no mundo significa sentir-se
responsável por ele, assumindo a



tarefa de participar nas atividades
humanas para as configurar
cristãmente. “Estejam presentes sem
medo em todas as atividades e
organizações dos homens – escrevia
em 1959 –, para que Cristo esteja
presente nelas. Eu apliquei ao nosso
modo de trabalhar aquelas palavras
da Escritura: ubicumque fuerit
corpus, illic congregabuntur et
aquilae (Matth. 24, 28), porque Deus
Nosso Senhor nos pedirá contas
rigorosas, se, por desleixo ou
comodismo, cada um de Vós,
livremente, não procurar intervir
nas obras e nas decisões humanas,
das que dependem o presente e o
futuro da sociedade”[21]. Por trás
destas palavras, pressentimos uma
percepção aguda do sentido ético e
religioso da interdependência entre
os homens e entre os povos, que na
sociedade moderna adquiriu uma
dimensão mundial. Desde o início da
sua atividade, o fundador do Opus
Dei alertou-nos para a necessidade



de não condicionarmos em limites
muito apertados, a solidariedade
cristã, esclarecendo inclusive, com
um prudente realismo, que a
solidariedade começa com os que nos
estão mais próximos. A preocupação
santa de um cristão – escrevia em
1933 – “começa com o que está ao
seu alcance, pelas nossas tarefas
cotidianas, e pouco a pouco estende
em círculos concêntricos a sua
dedicação às almas: no seio da
família, no trabalho; na sociedade
civil, na sua cátedra, na assembleia
política, entre todos os seus
concidadãos independentemente da
sua condição social; até chegar às
próprias relações entre os povos,
reúne em seu amor raças,
continentes e diversas
civilizações”[22].

Particularmente interessante e
complexo é o modo em que, e
segundo o fundador do Opus Dei,
esta responsabilidade pelo mundo se



deve pautar. Em muitas das suas
reflexões se alerta para o eco do
Sermão da Montanha, que contém
uma mensagem caracterizada por
uma novidade que não implica
ruptura, mas sim uma mensagem de
esperança[23]: os ensinamentos do
Senhor não rompem com os
conteúdos mais nobres da lei de
Moisés e da moral humana, pelo
contrário transportam-nos para a sua
plenitude, interiorizam-nos e
radicalizam-nos, conduzindo-os
assim à sua mais correta expressão,
livre de extenuantes casuísticas. Esta
perspectiva, que reflete fielmente a
lógica da Encarnação, tem
numerosas aplicações nos escritos
que examinamos; de muitas delas,
como são – por exemplo – a
convicção de que entre a fé e a
ciência existe uma perfeita
harmonia, ou uma elevada estima
das virtudes humanas, apesar de não
querermos discutir agora este ponto.
No que respeita ao nosso tema,



interessa destacar o alto valor que se
reconhece e se concede às realidades
criadas e, mais concretamente, à
liberdade individual, principal dom
natural concedido por Deus ao
homem, e a autonomia e consistência
própria das realidades terrenas[24].

A autonomia e consistência das
realidades temporais implicam, nos
escritos de São Josemaria, a
imperatividade de conhecer e
respeitar a sua dinâmica intrínseca,
fruto da racionalidade que a
Sabedoria do Criador imprimiu nas
suas obras, e, por conseguinte uma
exigência de competência técnica e
profissional, pressuposto
imprescindível para qualquer
projeto apostólico para a santificação
do mundo desde dentro.

“Quando trabalha, como é de sua
obrigação, o cristão não deve iludir
nem se esquivar às exigências
próprias da natureza das coisas. Se



pela expressão abençoar as
atividades humanas, se entendesse
anular ou escamotear a sua dinâmica
própria, negar-me-ia a usar essas
palavras. Pessoalmente, nunca me
convenci de que as ocupações
habituais dos homens devessem
ostentar um qualificativo
confessional, à moda de um letreiro
postiço. Embora respeite a opinião
contrária, parece-me que se correria
o perigo de usar em vão o santo
nome da nossa fé, e de utilizar, além
disso, a etiqueta católica – como já se
tem visto em certas ocasiões – para
justificar atitudes e operações que, às
vezes, nem sequer são
honradamente humanas”[25].

Esta mesma perspectiva, quando se
desdobra no âmbito social, dá lugar a
uma compreensão profunda da
natureza e consistência própria das
relações sociais. Deus não cria só
indivíduos, cria também relações
sociais – como é, por exemplo, a



família –, cuja dinâmica é preciso
conhecer, apreciar e respeitar, se
queremos também recuperá-la.
Podemos ser mais claros: Como
dissemos, Deus não cria indivíduos,
cria pessoas, e por isso também cria
relações. Durante muitos anos foi
dominante nas ciências sociais a
tendência para definir a existência
humana como uma polaridade entre
o indivíduo, entendido como um
átomo, e o Estado; no máximo,
admitia-se um terceiro polo: o
mercado. Só recentemente, com o
desenvolvimento da sociologia do
terceiro e quarto sectores de
atividade econômica, é que se têm
conseguido ultrapassar estes
condicionalismos[26].

O fundador do Opus Dei nunca
entrou em debates metodológicos
com as ciências sociais, mas os seus
ensinamentos e iniciativas no âmbito
da família, do ensino, da promoção
social, dos meios de comunicação



social, etc., demonstram que possuía
uma visão dos “sujeitos sociais”[27]
muito mais ampla do que era
habitual para muitos estudiosos da
sociedade da época. Provavelmente
esta sensibilidade era oriunda da sua
profunda meditação e da sua
interpretação pessoal dos
pressupostos da Doutrina social da
Igreja, se bem que só poderemos
formular um juízo definitivo sobre
esta hipótese quando for possível
realizar um estudo completo sobre a
origem e fontes da concepção da
especificidade da sua natureza social,
enquanto realidade distinta entre o
domínio público e o privado[28].

O fundador do Opus Dei possuía
também uma clara consciência de
que as atividades sociais e políticas
não são simples enunciados de
princípios perenes, mas realizações
concretas de bens humanos e sociais
num determinado contexto histórico,
geográfico e cultural, marcadas por



uma contingência no mínimo
parcialmente insuperável, que por
outro lado é característica de tudo o
que é prático. Por isso, afirmava que
“ninguém pode pretender impor
dogmas que não existem. Ante um
problema concreto, qualquer que ele
seja, a solução deve ser estudá-lo
bem e, depois, atuar em consciência,
com liberdade e com
responsabilidade também
pessoal”[29]. Mas com isto não
pretendia dizer que tudo o que há
nesta terra é contingente, já que
propagava aos quatro ventos, sem
respeitos humanos, as exigências
éticas universalmente válidas. O seu
pensamento é claramente expresso
no n. 275 de Sulco: “Não esqueças
que, nos assuntos humanos, também
os outros podem ter razão: veem a
mesma questão que tu, mas de um
ponto de vista diferente, com outra
luz, com outra sombra, com outros
contornos. – Somente na fé e na
moral é que há um critério



indiscutível: o da nossa Mãe
Igreja”[30].

Este sentido da limitação de todo o
projeto humano de realização
concreta de valores influenciou
significativamente o seu modo de
entender o princípio da liberdade,
assim como na sua resistência em
tolerar a imposição de critérios
únicos sobre os problemas que
admitiam diversas soluções
igualmente compatíveis com a
consciência cristã: “são arbitrárias e
injustas as limitações à liberdade dos
filhos de Deus, à liberdade das
consciências ou às suas legítimas
iniciativas. São limitações que advêm
do abuso de autoridade, da
ignorância ou do engano dos que
pensam que podem permitir-se o
abuso de fazer discriminações nada
razoáveis. Esse modo injusto e
antinatural de atuar – porque vai
contra a dignidade da pessoa
humana – nunca poderá ser caminho



para conviver, já que anula o direito
do homem a intervir ativamente
segundo a sua consciência, o direito a
trabalhar, a associar-se, a viver em
liberdade dentro dos limites do
direito natural”[31]

Já nos referimos ao princípio da
liberdade, apesar de o termos feito
com uma perspectiva muito limitada.
De fato, já afirmamos que a
consciência do caráter
exclusivamente espiritual da sua
missão sacerdotal e da finalidade do
Opus Dei levou-o a não expressar
opiniões nem sugerir soluções sobre
problemas concretos. Os que o
seguiam e os que os ouviam eram
livres de ter qualquer opinião
compatível com a fé e a moral
cristãs. Esta linha de conduta vê-se
posteriormente reforçada pelo
sentido da autonomia e da
consistência específica das
realidades temporais e, além disso,
pelas inevitáveis doses de



contingência e incerteza das soluções
práticas que um determinado
problema pode receber aqui e agora.
Mas para compreender o significado
que o princípio da liberdade tem no
pensamento de São Josemaria
tereremos que dar muito mais
passos.

A liberdade, de fato, aparece nos seus
escritos como um valor substancial,
indissoluvelmente unido ao princípio
da responsabilidade e, portanto, à
participação e à solidariedade. A
presença do princípio da
responsabilidade permite entender
que a liberdade não é para ele um
valor meramente formal, nem
somente procedimental, nem muito
menos a expressão de uma
concepção individualista-atomista do
homem; mas o fato de a
responsabilidade ser vista
inseparavelmente unida ao princípio
da liberdade, leva a rejeitar qualquer
tipo de providência social que



lesione ou suprima a “subjetividade”
das formações sociais, ou seja, que
elimine a liberdade ou gere
irresponsabilidade, de uma forma ou
de outra. Parece-nos, em suma, que
se quiséssemos expressar numa
fórmula sintética a perspectiva que
unifica o pensamento de São
Josemaria Escrivá sobre a ação social
e política do cristão, essa fórmula
não seria outra do que a relação
indissolúvel entre a liberdade
individual e a correspondente
responsabilidade individual.

4. Liberdade, responsabilidade,
participação e solidariedade

Podemos abordar esta temática com
um texto que relaciona de modo
sintético diversos aspectos do
princípio da liberdade. Em primeiro
lugar, a afirmação clara do valor
natural e cristão da liberdade unida
à responsabilidade: “E existe um bem
que [o cristão], de forma especial,



deverá promover sempre: o da
liberdade pessoal. Só se defender a
liberdade individual dos outros, com
a correspondente responsabilidade
pessoal, poderá defender igualmente
a sua própria, com honradez
humana e cristã. Repito e repetirei
sem cessar que o Senhor nos
concedeu gratuitamente um grande
dom sobrenatural, que é a graça
divina; e outra maravilhosa dádiva
humana, a liberdade pessoal, que –
para não se corromper, convertendo-
se em libertinagem – exige de nós
integridade, empenho eficaz em
desenvolver a conduta dentro da lei
divina, pois onde se encontra o
Espírito de Deus, lá se encontra a
liberdade (2 Cor 3, 17). O Reino de
Cristo é reino de liberdade [...] Sem
liberdade, não podemos
corresponder à graça; sem liberdade,
não nos podemos entregar
livremente ao Senhor, pelo motivo
mais sobrenatural de todos: porque
nos apetece. Alguns dos que me



escutam já me conhecem há muitos
anos. Podem testemunhar que tenho
passado toda a minha vida pregando
a liberdade pessoal, com igual
responsabilidade pessoal. Procurei-a
e procuro-a por toda a terra, como
Diógenes procurava um homem. E
cada dia que passa amo-a mais, amo-
a sobre todas as coisas da terra: é um
tesouro que nunca saberemos
apreciar suficientemente”[32].

Imediatamente depois, a
reivindicação do caráter ético, e não
político no sentido de política de
partido, de quanto afirmou
anteriormente: “Quando falo de
liberdade individual, não me refiro
com esta desculpa a outros
problemas provavelmente muito
legítimos, que não correspondem ao
meu ofício de sacerdote. Sei que não
me compete tratar de temas
seculares e transitórios, que
pertencem à esfera temporal e civil,
matérias que o Senhor deixou à livre



e serena controvérsia dos homens.
Sei também que os lábios do
sacerdote, evitando os disparates
comuns dos humanos, abrir-se-ão
apenas para conduzir as almas a
Deus, à sua doutrina espiritual
salvadora, aos sacramentos que Jesus
Cristo instituiu, à vida interior que
nos aproxima ao Senhor sabendo-nos
seus filhos e, portanto, irmãos de
todos os homens sem exceção”[33]. E,
por último, a conjugação do princípio
da liberdade sobre o âmbito da
participação e da convivência:
“Amemos de verdade todos os
homens; acima de tudo, amemos
Cristo; e, então, não teremos outro
remédio senão amar a legítima
liberdade dos demais homens, numa
convivência pacífica e sensata”[34].
Vejamos mais detalhadamente estes
diversos aspectos.

a) Liberdade, responsabilidade,
pluralismo



Para São Josemaria amar a liberdade
implica necessariamente amar “o
pluralismo que a liberdade traz
consigo”[35]. Pluralismo não é
sinônimo de conflito ou de tensão:
“Minha resposta não pode ser senão
uma: conviver, compreender,
desculpar. O fato de alguém não
pensar como eu – especialmente
quando se trata de coisas que são
objeto da liberdade de opinião – não
justifica de modo algum uma atitude
de inimizade pessoal, nem sequer de
frieza ou indiferença. Minha fé cristã
me diz que é necessário viver a
caridade com todos, inclusive com
aqueles que não têm a graça de crer
em Jesus Cristo”[36]. Quando se trata
de solucionar concretamente
problemas sociais e políticos, o
âmbito do opinável é bastante
amplo.

É verdade – escrevia em 1948 – “que
a vossa fé tem que os guiar, ao
debruçar-se sobre os fatos e situações



contingentes do mundo”; mas
também é verdade que “a doutrina
católica não impõe soluções
concretas, técnicas, aos problemas
temporais; mas pede-vos que tenhais
sensibilidade diante esses problemas
humanos, e sentido de
responsabilidade para fazer-lhes
frente e para lhes dar um desfecho
cristão”[37]. Neste último texto, que
propõe uma reflexão hoje aceita por
todos, mas que em 1948 não era
frequente ouvir, vê-se que a
afirmação da liberdade como forma
de opinião aparece sempre unida à
responsabilidade.

Em outro documento, essa relação
aparece de uma forma ainda mais
explícita, junto à observação de que
nem tudo é opinável e que, portanto,
a liberdade de um cristão tem
evidentes limites: “Deveis, portanto,
sentir-vos livres em tudo o que é
opinável. Dessa liberdade nascerá um
santo sentido de responsabilidade



pessoal, que fazendo-vos serenos,
retos e amigos da verdade, afastar-
vos-á de vez de todos os erros:
porque respeitareis sinceramente as
legítimas opiniões dos demais [...].
Contudo, recusaremos sempre tudo o
que seja contrário ao que a Igreja
ensina. Já que, precisamente por esse
amor a à verdade e por essa retidão
de atitude, queremos ser fortes in fide
(1 Pe 5, 9), fortes na fé, com uma
fidelidade alegre e firmíssima”[38].

Os sentidos de liberdade e
responsabilidade individuais
indicam o caminho para que “o amor
e a liberdade de Cristo presidam a
todas as manifestações da vida
moderna”[39], e nos levem a
descobrir a “compenetração
recíproca” que existe entre “o
apostolado e a ordenação da vida
pública por parte do Estado”[40].
Esta identificação abre horizontes
apostólicos importantes, mas que
devem passar à prática “com



liberdade pessoal e com pessoal
responsabilidade”[41].

É o mesmo que dizer, salvo
circunstâncias excepcionais e em que
a autoridade legítima da Igreja
aconselhasse outra coisa, a intenção
sincera de informar cristãmente as
atividades temporais não autoriza a
identificar a solução que se considera
ótima com a solução católica ou
cristã tout court, nem a pensar que
todos os cidadãos católicos têm o
dever moral de aceitá-la e, portanto,
da levar à prática monoliticamente.
Num texto que se tornou célebre pela
sua clareza, afirmava que a esse
cidadão cristão bem intencionado
“jamais esse cristão se lembra de
pensar ou dizer que desce do templo
ao mundo para representar a Igreja,
e que suas soluções são as soluções
católicas para aqueles problemas
[...].Isso seria clericalismo,
catolicismo oficial, ou como queiram
chamá-lo. Em qualquer caso, é



violentar a natureza das coisas. Há
que difundir por toda a parte uma
verdadeira mentalidade laical, que
deve levar a três conclusões:

— temos que ser suficientemente
honrados, para arcar com a nossa
própria responsabilidade pessoal;

— temos que ser suficientemente
cristãos, para respeitar os irmãos na
fé, que propõem — em matérias de
livre opinião — soluções diversas da
que cada um sustenta;

— e temos que ser suficientemente
católicos, para não nos servirmos de
nossa Mãe a Igreja, misturando-a em
partidarismos humanos”[42].

Esta última consideração mereceria
um amplo comentário, que não
podemos fazer aqui. Talvez algum
leitor pense que esse modo de
proceder debilitaria a presença dos
cristãos – e dos valores que para os
cristãos são importantes – na vida



social e política. O que diremos mais
à frente sobre a participação e
solidariedade ajudar-nos-á a
entender que não é assim. Parece-
nos que as palavras antes citadas por
São Josemaria estão inspiradas por
uma justa aversão à mentalidade do
“partido único e obrigatório” que,
por querer impor uma única opinião
sobre assuntos contingentes, levaria
a desunir os cristãos no que, por
outro lado, é verdadeiramente
irrenunciável. “Assim ocorre com
frequência – escrevia em 1946 –
verem-se católicos que sentem com
muito mais força a afinidade
ideológica com outros homens –
ainda inimigos da Igreja – do que o
mesmo vínculo de fé com os seus
irmãos católicos; e que, ao mesmo
tempo que dissimulam as diferenças
no essencial queoas separam de
pessoas de outras religiões, ou sem
religião alguma, não sabem
aproveitar o denominador comum
que têm com os demais católicos,



para conviver com eles e não
exasperar as possíveis diferenças de
opinião no contingente”[43].

b) Liberdade e formação cristã

A ênfase do fundador do Opus Dei no
princípio da liberdade e de
responsabilidade pessoais pressupõe
no cidadão cristão a preocupação de
adquirir uma sólida formação, de
maneira a que a sua atividade
constitua efetivamente uma
contribuição positiva para o correto
funcionamento da vida social. Já
num documento de 1932,
mencionava a necessidade de
proporcionar a todos essa formação
“Dir-vos-ei, a este propósito, qual é o
meu grande desejo: queria que, o
catecismo da doutrina cristã para as
crianças, ensinasse claramente quais
são estes pontos fundamentais, nos
quais não se pode ceder, ao atuar de
um modo ou outro na vida pública; e
que se afirmasse, ao mesmo tempo, o



dever de atuar, de não se abster, de
prestar uma colaboração muito
próxima para servir com lealdade, e
com liberdade individual, pelo bem
comum. Este é um grande desejo
meu, porque vejo que assim os
católicos aprenderiam estas
verdades desde pequenos, e
saberiam praticá-las quando já
fossem adultos”[44]. Esse desejo hoje
em dia já é uma realidade, pois o 
Catecismo da Igreja Católica e outros
catecismos nacionais concedem a
devida atenção aos temas sociais e
políticos[45]. O problema é de capital
importância, porque da adequada
formação dos leigos depende que a
sua presença na vida pública dê
como resultado a ordenação cristã do
mundo, e não da ‘mundanização’ dos
cristãos, como manifestou em certa
ocasião São Josemaria a um grupo de
sacerdotes e especialistas do Concílio
Vaticano II que tinham ido conversar
com ele.



Quando se fala aqui de formação,
não se entende propriamente a
comunicação de soluções concretas
pré-fabricadas e irreformáveis,
fechadas ao diálogo construtivo.
Formar é mais promover
corretamente uma certa
sensibilidade face às exigências do
bem comum, assim como estimular
um pensamento que, à luz da fé, nos
permite evoluir na compreensão da
realidade e das alterações sociais. O
fundador do Opus Dei via nesta
formação uma fonte e um motivo de
solidariedade, ou melhor, da
participação solidária na tarefa
coletiva de busca da verdade. “Neste
ajudar-se uns aos outros ocupa um
lugar importante o contribuir em
conhecer, em descobrir a verdade. A
nossa inteligência é limitada, só
podemos – com esforço e dedicação –
chegar talvez a distinguir uma
parcela da realidade, mas são muitas
as coisas que nos escapam. Mais uma
manifestação de solidariedade entre



os homens é conseguir juntar
conhecimentos, participar aos outros
as verdades, que temos chegado a
encontrar, até constituir assim esse
patrimônio comum que se chama
civilização, cultura”[46].

c) Liberdade e participação

A conexão entre o princípio da
liberdade e o de participação é sem
dúvida a ideia mais presente nas
reflexões de São Josemaria sobre
matérias sociais e políticas. Sobre ela
recai, uma e outra vez,
apresentando-se com diferentes
pontos de vista, e com finalidades
diversas segundo o contexto em que
cada ocasião condiciona as suas
reflexões. Em todo o caso, sempre
parece ter presente que a
passividade, a preguiça, o “deixar
andar”, constitui uma tentação
continuamente à espreita, já que o
trabalho em favor do bem comum
requer empenho e sacrifício. “O



Vosso amor a todos os homens –
escrevia em 1948 – deve levá-los a
enfrentar os problemas temporais
com valentia, segundo a Vossa
consciência. Não tenhais medo do
sacrifício, nem em assumir cargas
pesadas. Nenhum acontecimento
humano pode ser-vos indiferente,
antes pelo contrário, todos devem ter
oportunidade para fazer bem às
almas e facilitar-lhes o caminho para
Deus”[47]. Em outra ocasião, com o
propósito de exemplificar a
responsabilidade apostólica com que
devem ser afrontadas as relações
naturalmente ligadas à atividade
profissional e à condição secular das
pessoas às que se dirigia por escrito,
especificava: “Não podeis estar
ausentes – seria uma omissão
criminosa –, das assembleias,
congressos, exposições, reuniões de
cientistas ou de construtores, cursos
de estudo, de todas as iniciativas
científicas, culturais, artísticas,
econômicas, esportivas, etc. Às vezes



serão vocês mesmos que as
promovereis; a maior parte das vezes
terão sido organizadas por outros e
vocês ajudarão. Mas, em todo caso,
esforçar-se-ão por não tomar parte
passivamente, mas sim, sentido a
carga – abençoada carga – da vossa
responsabilidade, procurareis fazer-
vos necessários – pelo vosso
prestígio, por vossa iniciativa, pelo
vosso empurrão – de forma a que
deis o tom conveniente e inspireis o
espírito cristão em todas essas
organizações”[48].

Esta presença ativa não era, na sua
mente, um “apostolado de
penetração”, se bem que aceitava
corajosamente o risco de que alguém
o entendera assim. Mas a sua ideia
era bem diversa: “Espero que chegue
o dia em que a frase "os católicos
penetram nos ambientes sociais" se
deixe de dizer e que todos percebam
que é uma expressão clerical. Seja
como for, ela não se aplica em nada



ao apostolado do Opus Dei. Os sócios
do Opus Dei não têm necessidade de 
penetrar nas estruturas temporais,
pelo simples fato de serem cidadãos
comuns, iguais aos outros: pelo fato,
portanto, de já lá estarem. Se Deus
chama para o Opus Dei uma pessoa
que trabalha numa fábrica, ou num
hospital, ou no parlamento, isso
significa que, daí em diante, essa
pessoa estará decidida a fazer todo o
possível para santificar, com a graça
de Deus, essa profissão. Não é senão
a consciencialização das exigências
radicais da mensagem evangélica, no
que concerne à vocação específica
recebida”[49]. Muito menos
pressupõe a elaboração desde cima
de táticas especiais. Os primeiros
cristãos – esclarecia em 1959 – não
tinham que cumprir programas
sociais específicos, “mas estavam
compenetrados num espírito de
concepção de vida e do mundo, que
não podia deixar de ter havido



consequências na sociedade em que
viviam”[50].

O pensamento do fundador do Opus
Dei desenvolvia-se na realidade por
caminhos bem diferentes. O
fundador pensava simplesmente no
cidadão que cumpre os seus deveres
cívicos e reclama os seus direitos[51],
e tanto num caso como outro é
coerente com o seu conceito do que é
o mundo, o homem e o bem comum
político, associando-se livremente
com quem – cristãos ou não –
compartilham essas ideias e estão
dispostos a realizá-las. Por isso,
quando falava de participação, não
queria referir-se aos cidadãos,
sempre poucos, que se dedicam
profissionalmente à política, nem
muito menos queria dizer que
convinha dedicar-se a ela, o que não
seria bom para os que carecem das
capacidades necessárias; “eu falo-
lhes da participação que é própria de
todo o cidadão, que seja consciente



das suas obrigações cívicas. Todos
vós deveis sentir-se impelidos a atuar
– com liberdade e responsabilidade
pessoal –, por todas e pelas mesmas
nobres razões que movem os vossos
concidadãos. Além disso, acredito
que vos sentis impelidos de uma
forma especial, pelo vosso
sentimento apostólico e pelo desejo
de levar a cabo uma tarefa de paz e
compreensão para todas as
atividades humanas”[52]. Neste
sentido, lamentava ser frequente
“ainda entre católicos que parecem
ser responsáveis e piedosos, o erro
de pensarem que só estão obrigados
a cumprir os seus deveres familiares
e religiosos, e não querem ouvir falar
dos deveres cívicos. Não se trata de
egoísmo: é simplesmente falta de
formação, porque ninguém lhes disse
claramente que a virtude da piedade
– parte da virtude cardeal da justiça –
e o sentido da solidariedade cristã
concordam, também, em estarem
presentes, nestes atos de conhecer e



contribuir na resolução dos
problemas que interessam a toda a
comunidade”[53].

Parte dessa consciência cidadã é
naturalmente a sensibilidade para
com o valor representado pelo
Estado. Recordava a obrigação em
dar um bom exemplo “também como
cidadãos. Deveis colocar empenho
em cumprir os vossos deveres e em
exercitar os vossos direitos. Por isso,
ao desenvolver a atividade
apostólica, observamos como
cidadãos católicos as leis civis com o
maior respeito e acatamento, e é
dentro do âmbito dessas leis que nos
esforçamos sempre por
trabalhar”[54]. Quereria evitar que o
fato de nos dedicarmos
generosamente a atividades sem fins
lucrativos, voluntariado, etc.,
pudesse levar alguém a sentir-se
isento de respeitar a fronteira legal
com o Estado regulador dessas
atividades. Consideraria desejável,



em contrapartida, procurar que essa
fronteira fosse cada vez mais justa,
no mínimo no sentido de se
reconhecer o interesse social e
público – no sentido jurídico mais
rigoroso do termo – das iniciativas de
promoção que surgem naturalmente
no seio da sociedade.

Em 1959 notava a este propósito que
a crescente expansão do aparelho
estatal – a que na altura nem todos
davam muita importância – se deve
em boa parte “à inibição dos
cidadãos, à sua passividade para
defender os direitos sagrados da
pessoa humana. Esta inatividade,
que tem a sua origem na preguiça
mental e na falta de vontade,
verifica-se também nos cidadãos
católicos, que não chegam a estar
conscientes de que há outros pecados
– e mais graves – do que aqueles que
se cometem contra o sexto
mandamento do Decálogo”. Perante
esta deformação – no entanto,



frequente –, insistia a seguir na
necessidade de se interessarem “nas
atividades sociais, que brotam da
mesma convivência humana ou que
exercem nela uma influência direta
ou indireta: deveis dar ar e alma aos
colégios profissionais, às
organizações de pais de família e de
famílias numerosas, aos sindicatos, à
imprensa, às associações e concursos
artísticos, literários, esportivos, etc.”.
Na época recordava que essa
exigência, de caráter propriamente
ético, deve ser mediada pelo
princípio da liberdade e
responsabilidade pessoais: “cada um
de vós participará nessas atividades
públicas, de acordo com a sua
própria condição social e da forma
mais adequada às circunstâncias
pessoais e, por conseguinte, com
pleníssima liberdade, tanto no caso
de que atue individualmente, como
quando o fizer em colaboração com
os grupos de cidadãos, com quem se



tenha achado oportuno
colaborar”[55].

Sobre este ponto de vista se ocupou
em várias ocasiões da liberdade de
ensino. Comentando as palavras de
Pio XI, pensava que “é um enorme
equívoco, fruto talvez da
mentalidade deformada de alguns,
pretender que o ensino [...] seja um
direito exclusivo do Estado: primeiro,
porque isto lesiona gravemente o
direito dos sacerdotes e da Igreja (cf.
Pio XI, Enc. Divini illius Magistri, 31-
XII-1929); e além disso, porque o
ensino é um setor, como muitos
outros da vida social, em que os
cidadãos têm o direito de exercer
livremente a sua atividade, se o
desejam e com as devidas garantias
pela ordem do bem comum”[56].
Existe hoje, no entanto, a ideia de
que defender a liberdade de ensino é
querer que exista um duplo sistema
escolar: de escolas estatais, de pobres
e para pobres, e as escolas privadas,



de ricos e para ricos. Com esta ideia
na cabeça de muitos desfilaram
alegremente pelas ruas das
principais cidades da Europa. Mas, se
refletimos calmamente, não é difícil
entender que não existe nenhuma
razão para que o Estado, com toda a
quantidade de dinheiro público que
maneja, só seja capaz de fazer
escolas pobres e para pobres – a não
ser que se dê como adquirido que o
dinheiro público deve ser
necessariamente mal administrado –,
de fato a experiência ensina-nos que
existem muitas escolas não estatais
que têm um enorme interesse social
em oferecer formação acadêmica ou
profissional a estudantes de baixa
condição econômica de uma forma
quase gratuita. Não se pode excluir
que existam casos isolados em que se
possam verificar abusos, e que o
Estado os deve corrigir sempre que o
bem comum o exigir. Mas é sempre
um abuso para os pais que desejam
uma determinada educação para os



seus filhos sejam penalizados com a
obrigação de pagar duplamente o
ensino dos seus filhos: primeiro
através dos impostos e, depois, com
as mensalidades que algumas
instituições escolares necessitam
cobrar para poder seguir exercendo
a sua atividade que, como se disse
antes, tem um evidente interesse
público.

O estudo dos textos de São Josemaria
mostra que via neste problema antes
de tudo uma importante questão de
liberdade e de justiça. “A liberdade
de ensino é apenas um aspecto da
liberdade em geral. Considero a
liberdade pessoal necessária para
todos e em tudo que é moralmente
lícito. Liberdade de ensino, portanto,
em todos os níveis e para todas as
pessoas! Quer isso dizer que toda a
pessoa ou associação com capacidade
para tal deve ter a possibilidade de
fundar centros de ensino em
igualdade de condições e sem



impedimentos desnecessários. A
função do Estado depende da
situação social: é diferente na
Alemanha ou na Inglaterra, no Japão
ou nos Estados Unidos, para citar
países com estruturas educacionais
muito diversas. O Estado tem
evidentemente funções de promoção,
de "controle", de vigilância. E isso
exige igualdade de oportunidades
entre a iniciativa privada e a do
Estado: vigiar não é levantar
obstáculos, nem impedir ou coarctar
a liberdade”[57]. E mesmo descendo
a pormenores mais concretos,
relativos ao ensino universitário,
acrescentava: “Eis alguns passos que
se podem dar para a efetiva
realização desta tendência: liberdade
de escolha do professorado e dos
administradores; liberdade para o
estabelecimento dos planos de
estudo; possibilidade de constituir o
seu patrimônio e de administrá-lo.
Enfim, todas as condições
necessárias para que a Universidade



goze de vida própria. Tendo esta vida
própria, saberá dá-la, para bem de
toda a sociedade”[58].

São Josemaria defendeu o direito da
Igreja Católica exercer o ensino – e
igualmente defendeu o direito do
Estado –, mas nem para ela nem para
o Opus Dei pediu privilégios ou
concessões que de algum modo
fossem além do que a justiça exige.
Animou os pais de família que
desejavam associar-se para fundar
escolas, mas nunca promoveu
escolas secundárias de caráter
confessional, se bem que ás vezes
esta opção implicasse um claro
prejuízo econômico. Entre as
instituições universitárias que
também inspirou, só têm
juridicamente um certo grau de
confessionalidade católica aquelas
situadas em países cuja legislação
não oferecia outra possibilidade.
Tanto num caso como em outro,
trata-se de centros docentes abertos a



estudantes de todas as crenças
religiosas, e também aos que não
aceitam nenhuma fé religiosa. A sua
insistência não estava no problema
da confessionalidade, que em
qualquer caso respeitava, mas na
exigência ética de que o
ordenamento jurídico estatal não
suprimisse a existência ou a livre
atividade de autênticos “sujeitos
sociais”, como são a família e os
diversos tipos de associações. É uma
exigência ligada inseparavelmente a
uma compreensão linear do bem
comum político, e que incide
imediata e notavelmente na
qualidade ética da convivência.

d) Participação, verdade e caridade

Já dissemos que São Josemaria
Escrivá considerava que a
pluralidade de opções sociais e
políticas, ou seja, o fato de que outros
cidadãos propusessem – para um
determinado problema – uma



solução diferente da própria, não
deve ser considerado negativamente:
o pluralismo é uma realidade, não
eliminável, que deve ser amada,
como a liberdade humana em que
tem a sua origem. Mas agora temos
que falar de um problema diferente.
Na vida social pode existir, além do
pluralismo de opções políticas, uma
diversidade de crenças religiosas e
de ideias morais: num mesmo
Estado, numa mesma cidade, no seio
de uma mesma família,
frequentemente convivem e
colaboram pessoas que têm crenças
religiosas ou morais diversas das que
em consciência consideramos
verdadeiras e objetivamente
vinculantes. Nesta convivência pode-
se criar e criam-se de fato, tensões e
problemas de várias naturezas. A
doutrina da Igreja Católica sobre o
direito da liberdade religiosa[59],
sobre a cooperação com o mal[60] ou
sobre o comportamento perante as
leis injustas[61] por exemplo,



constitui um critério de ação para
algumas das situações que podem
surgir.

Os problemas historicamente ligados
às diferenças religiosas e morais,
junto com fatores do tipo ideológico,
originaram uma mentalidade, muito
desenvolvida em alguns ambientes,
de que a convicção de que existe
uma verdade sobre o bem de uma
pessoa e de uma forma mais ampla,
das comunidades humanas, acaba
traduzindo-se em relações injustas
de domínio ou de violência entre os
homens. Dessa ideia, que agora não
nos detemos a julgar, podem surgir
diversas atitudes: uns consideram
que uma certa dose de agnosticismo
ou de relativismo é um fator positivo,
ou no mínimo um mal menor,
necessário à convivência
democrática[62], e por isso pensam
que é melhor não falar das verdades
últimas publicamente, chegando às
vezes a exigir, como condição para



qualquer forma de diálogo, a
disponibilidade do interlocutor a
renunciar ou, pelo menos, a pôr
entre parênteses as convicções
constitutivas da própria identidade;
se alguém não está disposto a fazer
isso, acusam-no de ser um mau
cidadão, um inimigo da convivência.
Perante esta perspectiva, outros
fecham-se ao diálogo, porque não
querem ou não sabem dar certas
explicações, por medo ou porque se
sentem submetidos a uma
chantagem moral, ou porque
entendem que o diálogo é um bem
pelo que vale a pena ceder. Isto é o
mesmo que, renunciar, ao menos
externa e taticamente, à nossa
própria identidade, se bem que esta
atitude implique um certo
fingimento, pouco leal tanto para
com as suas próprias convicções
como para os seus interlocutores.

Este é um problema perante o qual o
fundador do Opus Dei demonstrou



desde o início da sua atividade, uma
sensibilidade muito delicada. Dois
ensinamentos do Novo Testamento
estão na base das suas reflexões: a
advertência do Senhor de que não
existe um verdadeiro dilema entre o
que se deve a Deus e o que se deve a
César[63], e o ensinamento de São
Paulo de que a verdade tem que ser
revelada com caridade, sem ferir[64].

São Josemaria expressou
repetidamente o seu convencimento
de que não existe “uma
contraposição entre o serviço a Deus
e o serviço aos homens; entre o
exercício dos deveres e direitos
cívicos, e os religiosos; entre o
empenho por construir e melhorar a
cidade temporal e a convicção de que
este mundo por onde passamos é
caminho que nos conduz à pátria
celeste”[65]. Esta convicção descansa
no fato de que ele não tinha
dificuldades para harmonizar o
direito a manter a sua própria



identidade intelectual e espiritual e o
dever de falar sinceramente ou
colaborar com quem tem ideias
diferentes. “Sempre devo insistir,
para que fique bem clara esta ideia,
que a doutrina da Igreja não é
compatível com os erros que vão
contra a fé. Mas não podemos ser
amigos leais de quem pratica esses
erros? Se temos bem firme a nossa
conduta e doutrina, não podemos
puxar o mesmo carro com eles, em
tantos campos?”[66].

Sem dúvida pensava que a
colaboração com pessoas de diversos
credos podia ser em muitas ocasiões
uma oportunidade de difundir a
verdade e de dissipar preconceitos e
mal-entendidos. Em todo o caso, era
imperativo manter uma linha de
conduta evangélica; daí “a cristã
preocupação por fazer que
desapareça qualquer forma de
intolerância, de coação e de violência
nas relações entre os homens.



Também na ação apostólica –
melhor: principalmente na ação
apostólica –, queremos que não haja
o menor assomo de coação. Deus
quer que o sirvamos em liberdade e,
portanto, não seria um apostolado
digno se não respeitasse a liberdade
das consciências”[67].

Distinguiu com extrema clareza a
relação íntima da consciência
individual com a verdade, da relação
entre as pessoas. A primeira é
presidida pelo poder normativo da
verdade, porque nunca se é honrado
se não se for coerente com o que em
consciência se julga verdadeiro; a
segunda, pela justiça e pelas
exigências inalienáveis da dignidade
da pessoa. E, por isso, falava,
pensando na primeira dessas duas
relações, da santa intransigência,
termo com que ele denominava a
coerência, a sinceridade, ao que se
opõe a vilania. É o mesmo que dizer,
a atitude de quem, estando



convencido de que dois mais dois
são, quatro diz que são três e meio
por debilidade ou por comodismo.
Mas logo acrescenta que
aintransigência referida a um acerto
doutrinal não é santa se não vai
unida à transigência amável com a
pessoa que sustenta uma posição
diferente da nossa e que
consideramos errada. Vale a pena
citar o texto completo de umas
palavras escritas em 1933, quando
não era habitual falar do direito à
liberdade religiosa: “Junto à santa
intransigência, o espírito da Obra de
Deus pede-nos uma constante 
transigência, também santa. A
fidelidade à verdade, a coerência
doutrinal, a defesa da fé, não
significam um espírito triste, nem
devem estar animadas por um desejo
de aniquilar o que se engana. Talvez
seja esta a forma de ser de alguns,
mas não pode ser a nossa. Nunca 
bendiremos como aquele pobrezinho
meio tonto que – aplicando à sua



maneira as palavras da Escritura –
desejava sobre os seus inimigos ignis,
et sulphur, et spiritus procellarum (cf.
Sl 10, 7); fogo, enxofre e tempestades
impetuosas. Não queremos a
destruição de ninguém; a santa
intransigência não é uma
intransigência incomodativa, agreste
e desabrida; nem é santa, se não vai
acompanhada da santa transigência.
Digo-vos mais: nenhuma das duas
são santas, se não supõem – junto às
virtudes teologais – a prática das
quatro virtudes cardeais [...].
Devemos viver, numa palavra, em
contínuo diálogo com os nossos
companheiros, com os nossos
amigos, com todas as almas que se
aproximam de nós. Essa é a santa
transigência. Certamente poderíamos
chamar-lhe tolerância, mas tolerar
parece-me pouco, porque não se
trata só de admitir, como um mal
menor ou inevitável, que os demais
pensem de modo diferente ou
estejam errados”[68].



A sua atitude neste ponto era firme e
clara, e não admitia exceções.
Considerava a intolerância uma
injustiça perante a qual se devia
reagir. “Por isso, quando alguém
tenta maltratar aos equivocados,
estejam certos de que sentirei o
impulso interior de me pôr junto
deles, para seguir por amor a Deus a
sorte que eles seguirem”[69]. Soube
viver de modo prático estes
ensinamentos; isto é um fato
histórico, pois em 1950 obteve
autorização da Santa Sé para que o
Opus Dei admitisse como
cooperadores homens e mulheres
não católicos e não cristãos[70], e
assim se fez desde então. Pôde dizer
com razão em uma entrevista em
1967: “contei no ano passado a um
jornalista francês — e sei que
encontrou eco inclusive em
publicações de irmãos separados — o
que uma vez comentei ao Santo
Padre João XXIII, movido pelo
encanto afável e paterno de seu



trato: "Santo Padre, na nossa Obra,
todos os homens, católicos ou não,
sempre encontram um ambiente
amável: não aprendi o ecumenismo
de Vossa Santidade". Ele riu
emocionado, porque sabia que, já a
partir de 1950, a Santa Sé havia
autorizado o Opus Dei a receber
como associados Cooperadores os
não-católicos e até os não-
cristãos”[71].

Tudo isto nos faz ver, em resumo,
que São Josemaria Escrivá
fomentava o diálogo aberto, leal e
sincero. Acreditava nele como meio
de coesão social e como ocasião de
entendimento e apostolado. Advertia
sem qualquer dúvida ou hesitação
que o bem comum da sociedade, e
sobretudo de uma sociedade
complexa como a atual, exige
relacionar adequadamente um
conjunto de instâncias e pontos de
vista diferentes, que não devem
fechar-se em si mesmos nem agir de



modo puramente auto referencial.
Via também que a condescendência
demonstrada por Deus ao querer que
o seu Verbo eterno se fizesse também
palavra humana, tornava o diálogo
humano um critério de conduta
vinculante para a consciência cristã.

O espaço disponível não nos permite
tocar em outros temas tratados pelo
fundador do Opus Dei nos seus
escritos. Cremos, no entanto, que
com a explicação do princípio de
liberdade e de responsabilidade fica
suficientemente exposto o fio
condutor das suas reflexões sobre a
formação da consciência em matéria
social e política.

Ángel Rodríguez Luño

Professor Catedrático de Ética

Universidade Pontifícia da Santa
Cruz (Roma)



in Romana, Janeiro-Junho de 1997, n.
24, págs. 162-181

Texto original deste artigo

[1] A maior parte da bibliografia
relativa ao nosso tema está publicada
no estudo de J. M. PERO-SANZ, J. M.
AUBERT, T. GUTIÉRREZ
CALZADA,Ação social do cristão, Diel,
1997.

[2] Cf. C. FABRO, La tempra di un
Padre della Chiesa, em C. FABRO, S.
GAROFALO, M. A. RASCHINI, Santi
nel mondo. Studi sugli scritti del beato
Josemaria Escrivá, Edizioni Ares,
Milano 1992, p. 23.

[3] Neste sentido revelam-se
particularmente úteis os dois
primeiros capítulos do volume de de
A. de FUENMAYOR, V. GÓMEZ-
IGLESIAS, J. L. ILLANES, El itinerario

https://es.romana.org/art/24_8.0_1


jurídico del Opus Dei. Historia y
defensa de un carisma, EUNSA,
Pamplona 1989, pp. 24-80.

[4] Ver a ampla seleção de textos
citados no estudo de J. M. PERO-
SANZ, J. M. AUBERT, T. GUTIÉRREZ
CALZADA, Ação social do cristão... o.
cit.

[5] Entrevistas n. 48 (que se cita mais
adiante). Com sentido idêntico: É 
Cristo que Passa, n. 183.

[6] Entrevistas n. 76

[7] Cf. por exemplo, É Cristo que
Passa, n. 79.

[8] Entrevistas n. 48.

[9] É Cristo que Passa, n. 183.

[10] Entrevistas, n. 11.

[11] Entrevistas n. 29. Cf. Carta,
30/04/1946, n. 18.



[12] Cf. por exemplo, É Cristo que
Passa, n. 70. Este ponto foi
energicamente reafirmado em
muitíssimas ocasiões.

[13] Entrevistas n. 48. Para o
fundador do Opus Dei, também
existe um legítimo pluralismo
teológico e, nesse sentido, esclareceu
sempre que a Obra não tem opinião
teológica própria – uma escola – nas
questões teológicas opináveis: cf. 
Carta, 24/10/1965, n. 53.

[14] Citado por A. VÁZQUEZ DE
PRADA, O Fundador do Opus Dei,
Quadrante, São Paulo, 1989, p. 347.

[15] Entrevistas n. 27.

[16] El itinerario jurídico..., o. cit., p.
59.

[17] Entrevistas n. 27.

[18] C. FABRO, La tempra di un Padre
della Chiesa, cit., p. 115. Sobre este



ponto veja-se também J. L., CHABOT, 
Responsabilità di fronte al mondo e
libertà, em M. BELDA, J. ESCUDERO,
J. L. ILLANES, P.
O'CALLAGHAN,Santità e mondo. Atti
del Convegno teologico di studio sugli
insegnamenti del beato Josemaria
Escrivá, Libreria Editrice Vaticana,
Città del Vaticano 1994, pp. 197-198.

[19] É Cristo que Passa, n. 112.

[20] Ibidem, n. 125.

[21] Carta, 9/01/1959, n. 20; cf.
também Forja, n. 715. Em muitas
ocasiões, São Josemaria contribuiu
para a reflexão sobre o fundamento
cristológico do conceito de
secularidade: “Observam-se, por
vezes, certas atitudes que são o
resultado de não se saber captar esse
mistério de Jesus. Por exemplo, a
mentalidade dos que encaram o
cristianismo como um conjunto de
práticas ou atos de piedade, sem
perceberem a sua relação com as



situações da vida de todos os dias,
com a urgência de atender às
necessidades dos outros e de
esforçar-se por remediar as
injustiças.

Eu diria que os que têm essa
mentalidade ainda não
compreenderam o que significa que
o Filho de Deus se tenha encarnado,
que tenha assumido corpo, alma e
voz de homem, que tenha
participado do nosso destino até
experimentar o despedaçamento
supremo da morte. Talvez
involuntariamente, certas pessoas
consideram Cristo como um estranho
no ambiente dos homens.

Outros, por sua vez, tendem a
imaginar que, para poderem ser
humanos, têm que pôr em surdina
alguns aspectos centrais do dogma
cristão, e comportam-se como se a
vida de oração, a relação contínua
com Deus, constituísse uma fuga às



responsabilidades e um abandono do
mundo. Esquecem que foi o próprio
Jesus quem nos deu a conhecer até
que extremo se devem levar o amor
e o serviço. Só se procurarmos
compreender o arcano do amor de
Deus, desse amor que chega até à
morte, é que seremos capazes de
entregar-nos totalmente aos outros,
sem nos deixarmos vencer pelas
dificuldades ou pela indiferença” (É
Cristo que Passa, n. 98).

[22] Carta, 16/07/1933, n. 15.

[23] Cf. por exemplo Mt 5, 17 ss.

[24] Já afirmamos nestas páginas que
não faremos o estudo diacrônico do
pensamento do nosso autor. Todavia
não seria difícil demonstrar que a
viva sensibilidade pela autonomia e
consistência das realidades
temporais está presente desde o
início da atividade do fundador do
Opus Dei, ou seja, desde o final dos
anos 20 do século passado, logo



muito antes que a temática fosse
tratada pela Constituição Gaudium et
Spes do Concílio Vaticano II.

[25] É Cristo que Passa, n. 184.

[26] Cf. por exemplo P. DONATI, 
Pensiero sociale cristiano e società
post-moderna, Editrice A.V.E., Roma
1997; dirigida pelo mesmo autor de 
Sociologia del terzo settore, Nis, Roma
1996.

[27] Neste sentido cf. JOÃO PAULO II,
Enc. Centesimus Annus, n. 46 e 49.
Em relação a esta encíclica, e à
concepção nela proposta da
“subjetividade do social”, queremos
esclarecer, entre outras coisas, que
não nos referimos aqui ao
“corporativismo” defendido por
algumas correntes de pensamento
social de inspiração cristã. Esta
concepção corporativista não
aparece nos escritos do fundador do
Opus Dei.



[28] Relativamente ao que dizemos
sobre a percepção da especificidade
do social não se pode ignorar o fato
de que, quando a partir dos anos 60
diversos ambientes teológicos
católicos se mostraram partidários
da aceitação da análise marxista
como princípio de hermenêutica
teológica, o fundador do Opus Dei
insistisse, oralmente e por escrito, no
caráter pessoal da salvação e da
libertação do pecado, opondo-se aos
que reduziam o cristianismo a uma
mudança de estruturas sociais.
Seguindo o ensinamento do
Magistério da Igreja, São Josemaria
afirmava a incompatibilidade do
marxismo com a fé católica, ao
mesmo tempo que manifestava a sua
convicção de que “dentro o
cristianismo encontramos a boa luz
que dá sempre resposta a todos os
problemas. Basta que vos empenheis
sinceramente em ser
católicos” (Amigos de Deus, n. 171).
Enquanto dizia estas coisas,



promoveu, especialmente nos países
em que se notavam desigualdades
sociais gritantes, diversas obras de
promoção social: no âmbito da
formação profissional de jovens,
trabalhadores do campo, ciências
domésticas, etc.

[29] Entrevistas n. 77.

[30] O livro Sulco foi publicado
postumamente em 1986.

[31] Carta, 11/03/1940, n. 65.

[32] É Cristo que Passa, n. 184.

[33] Ibidem.

[34] Ibidem.

[35] Entrevistas n. 98.

[36] Ibidem.

[37] Carta, 15/10/1948, n. 28.



[38] Carta, 9/01/1951, n. 23-25 (o
sublinhado é nosso).

[39] Sulco, n. 302.

[40] Cf. Carta, 9/01/1932, n. 41.

[41] Ibidem, n. 40.

[42] Entrevistas n. 117.

[43] Carta, 30/04/1946, n. 21.

[44] Carta, 9/01/1932, n. 45.

[45] Nota-se uma preocupação
semelhante em JOÃO PAULO II, Ex.
Ap.Christifideles Laici, n. 59-60.

[46] Carta, 24/10/1965, n. 17.

[47] Carta, 15/10/1948, n. 28.

[48] Carta, 9/01/1959, n. 20. Cf. Forja,
n. 718.

[49] Entrevistas, n. 66.

[50] Carta, 9/01/1959, n. 22.



[51] Cf. Forja, n. 697.

[52] Carta, 9/01/1959, n. 41.

[53] Carta, 9/01/1932, n. 46.

[54] Carta, 9/01/1932, n. 35.

[55] Carta, 9/01/1959, n. 40-41.

[56] Carta, 2/10/1939, n. 8.

[57] Entrevistas, n. 79.

[58] Ibidem.

[59] Cf. CONCÍLIO VATICANO II,
Declaração Dignitatis Humanae, 7 /
12/1965.

[60] Cf. por exemplo JOÃO PAULO II,
Enc. Evangelium Vitae, n. 74.

[61] Cf. Ibidem, n. 71-73.

[62] Cf. a avaliação crítica dessa tese
inserta na Enc. Centesimus Annus, n.
46.



[63] Cf. Mt 22, 15-22.

[64] Cf. Ef 4, 15; cf. Forja, n. 559.

[65] Amigos de Deus, n. 165.

[66] Carta, 16/07/1933, n. 14.

[67] Carta, 9/01/1932, n. 66.

[68] Carta, 16/07/1933, n. 8 e 12.

[69] Carta, 31/05/1954, n. 19.

[70] Entrevistas, n. 29.

[71] Ibidem, n. 22.

Revista "Romana"

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-formacao-da-
consciencia-nos-planos-social-e-politico-

segundo-os-ensinamentos-de-sao-
josemaria-escriva/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-sao-josemaria-escriva/

	A formação da consciência nos planos social e político segundo os ensinamentos de São Josemaria Escrivá

