
opusdei.org

A força do fermento

Como melhorar o mundo
através do meu trabalho?

27/04/2015

A sociedade é como um tecido de
relações entre os homens. O
trabalho, a família e as outras
circunstâncias da vida criam uma
rede de vínculos, em que a nossa
existência se encontra como que 
tecida [1], de modo que quando
procuramos santificar a profissão
concreta, a situação familiar
particular ou o resto dos deveres
correntes, não estamos santificando



uma fibra isolada, mas todo o tecido
social.

Este trabalho santificador converte
os cristãos em poderoso fermento de
ordenação do mundo, de modo que
este reflete melhor o amor com que
foi criado. Quando a caridade está
presente em qualquer atividade
humana, reduzem-se os espaços de
egoísmo, principal fator de desordem
no homem, nas suas relações com os
outros e com as coisas. Assim,
portadores do Amor do Pai no meio
da sociedade, os fiéis leigos «estão aí
chamados por Deus a cumprir a seu
próprio encargo, guiando-se pelo
espírito evangélico, de modo que,
como a levedura, contribuam, a
partir de dentro, para santificação do
mundo» [2].

A eficácia transformadora dessa
levedura cristã no trabalho depende,
em grande medida, de que cada um
procure alcançar uma preparação



adequada. Esta não deve limitar-se à
instrução específica – técnica ou
intelectual – que cada profissão
requer. Há outros aspetos que, por
serem imprescindíveis para alcançar
uma verdadeira "competência"
humana e cristã, influem
diretamente nas relações laborais e
sociais que se originam ao redor do
trabalho e que são fundamentais
para ordenar a Deus o tecido social.

Ser do mundo sem ser mundanos

O cristão que está chamado a
santificar-se na sua profissão deve 
ser do mundo, mas não ser mundano.
Procura o bem-estar temporal, mas
não o considera como o bem
supremo. Reconhece com realismo a
presença do mal, mas não desanima
quando o encontra, procura antes
desagravar e lutar com mais
empenho para purificá-lo do pecado. 
Nunca deve faltar o entusiasmo,
nem no vosso trabalho nem no



vosso empenho por construir a
cidade temporal. Ainda que, ao
mesmo tempo, como discípulos de
Cristo que crucificaram a carne
com as suas paixões e
concupiscências(Gal5, 24),
procureis manter vivo o sentido do
pecado e da reparação generosa,
frente aos falsos otimismos dos
que, inimigos da cruz de
Cristo(Flp3, 18), baseiam tudo no
progresso e nas energias humanas
[3].

"Ser do mundo", em sentido positivo,
leva a ter espírito contemplativo
no meio de todas as atividades
humanas (...), tornando realidade
este programa: quanto mais
dentro do mundo estivermos,
tanto mais temos que ser de Deus
[4]. Esta aspiração, longe de produzir
retraimento diante das dificuldades
do ambiente, impulsiona para uma
maior audácia, fruto de uma
presença de Deus mais intensa e



constante. Porque somos do mundo e
somos de Deus, não nos podemos
fechar: «não é lícito aos cristãos
abandonar a sua missão no mundo,
como a alma não pode separar-se
voluntariamente do corpo» [5]. São
Josemaria concretiza essa tarefa de
cidadãos cristãos em contribuir
para que o amor e a liberdade de
Cristo presidam a todas as
manifestações da vida moderna, a
cultura e a economia, o trabalho e
o descanso, a vida de família e o
convívio social [6].

Manifestação capital do espírito
cristão – e mesmo simplesmente
humano – é reconhecer que a plena
felicidade humana se encontra na
união com Deus, não na posse de
bens terrenos. É justamente o
contrário de ser mundano. O
mundano põe todo o coração nos
bens deste mundo, sem se lembrar
de que estão feitos para conduzi-lo ao
Criador. Pode acontecer alguma vez,



que diante da experiência de pessoas
que, afastadas de Deus, parecem
encontrar felicidade ao dispor dos
bens que desejam, surja o
pensamento de que a união com
Deus não é a única fonte de alegria
plena. Mas não nos devemos
enganar. Trata-se de uma felicidade
inconsistente, superficial e não isenta
de inquietações. Essas mesmas
pessoas seriam incomparavelmente
mais felizes, já nesta terra e depois
plenamente no Céu, se tratassem a
Deus e ordenassem para a Sua glória
o uso desses bens. A sua felicidade
deixaria de ser uma felicidade frágil,
exposta a muitas eventualidades e
não temeriam – com esse temor que
lhes tira a paz – que viessem a faltar-
lhes uns ou outros bens, nem os
assustaria a realidade da dor e da
morte.

As bem-aventuranças do Sermão da
montanha –– bem-aventurados os
pobres de espírito, porque deles é



o Reino dos Céus. Bem-
aventurados os que choram,
porque serão consolados. Bem-
aventurados os mansos..., os que
têm fome e sede de justiça..., os
que sofrem perseguição por causa
da justiça... [7] –– mostram que a
plena felicidade a bem-aventurança
não se encontra nos bens deste
mundo. São Josemaria ficava
magoado porque, às vezes, se
enganam as almas. Fala-se-lhes de
uma libertação que não é a de
Cristo. Os ensinamentos de Jesus,
o Seu Sermão da Montanha, essas
bem-aventuranças que são um
poema do amor divino, ignoram-
se. Só se procura uma felicidade
terrena, que não é possível
alcançar neste mundo [8].

As palavras do Senhor não
justificam, no entanto, uma visão
negativa dos bens terrenos, como se
fossem maus ou impedimento para
alcançar o Céu. Não são obstáculo,



mas matéria de santificação e o
Senhor não convida a recusá-los.
Ensina, antes, que o único necessário
[9] para a santidade e a felicidade é
amar a Deus. Quem não dispõe
desses bens ou quem sofre, deve
saber não só que a alegria plena
pertence ao Céu, mas que já nesta
terra é "bem-aventurado" – pode ter
uma antecipação da felicidade do
Céu – porque a dor e, em geral, a
carência de um bem, tem valor
redentor se se acolhe por amor à
Vontade do nosso Pai Deus, que tudo
ordena para o nosso bem [10].
Procurar o bem-estar material para
os que nos rodeiam é muito
agradável a Deus, é uma forma
maravilhosa de embeber de caridade
as realidades temporais e é
perfeitamente compatível com a
atitude pessoal de desprendimento
que o Senhor nos ensinou.

Mentalidade laical, com alma
sacerdotal



Um filho de Deus há-de ter alma
sacerdotal, porque foi feito
participante do sacerdócio de Cristo
para corredimir com Ele. Nos fiéis do
Opus Dei, por estarem chamados a
santificar-se no meio do mundo, esta
caraterística encontra-se
intrinsecamente unida à 
mentalidade laical, que leva a
realizar o trabalho e os diversos
afazeres com competência, de acordo
com as suas leis próprias, queridas
por Deus [11].

No âmbito básico das normas de
moral profissional, que interessa
cuidar delicadamente como
pressuposto necessário para
santificar o trabalho, há muitos
modos de levar a cabo as tarefas
humanas de acordo com o querer de
Deus. Dentro das leis próprias de
cada atividade, e na ampla
perspectiva que abre a moral cristã,
há muitas opções, todas elas
santificáveis, entre as quais cada um



pode escolher com responsabilidade
e liberdade pessoais, respeitando a
liberdade dos outros. Essa liberdade
intransferível faz com que a
participação de cada um na vida
social – no lar, no trabalho, na
convivência – seja única, original e
irrepetível, como é irrepetível a
resposta ao amor a Deus de cada
alma. Não devemos privar a família
humana do bom exercício da nossa
liberdade, fonte de iniciativas de
serviço aos outros para a glória de
Deus. O Fundador do Opus Dei
ensinou que assumir profundamente
este fato é caraterística essencial do
espírito da Obra. Liberdade, meus
filhos, liberdade, que é a chave
dessa mentalidade laical que
todos temos no Opus Dei [12].

A alma sacerdotal e a mentalidade
laical são dois aspetos inseparáveis
no caminho de santidade que São
Josemaria Escrivá ensina. Em tudo e
sempre temos que ter – tanto os



sacerdotes como os leigos – alma
verdadeiramente sacerdotal e
mentalidade plenamente laical,
para que possamos entender e
exercitar na nossa vida pessoal
aquela liberdade de que gozamos
na esfera da Igreja e nas coisas
temporais, considerando-nos ao
mesmo tempo cidadãos da cidade
de Deus (cfr.Ef2, 19) e da cidade
dos homens [13].

Para ser fermento de espírito cristão
na sociedade é preciso que na nossa
vida se cumpra esta união, de modo
que todos os nossos afazeres
profissionais, realizados com
mentalidade laical, estejam
empapados de alma sacerdotal.

Sinal claro desta união é pôr em
primeiro lugar o trato com Deus, a
piedade, que para um filho de Deus
pode se concretizar no cumprimento
de um plano de vida espiritual.
Necessitamos alimentar o Amor



como impulso vital da nossa vida,
porque não é possível trabalhar
realmente para Deus sem uma vida
interior cada vez mais profunda.
Como recordava São Josemaria: Se
não tiverdes vida interior, ao
dedicar-vos ao vosso trabalho, em
lugar de divinizá-lo, poderia
suceder-vos o que sucede ao ferro,
quando está vermelho e se mete
em água fria: destempera-se e
apaga-se. Deveis ter um fogo que
venha de dentro, que não se
apague, que incendeie tudo aquilo
em que toque. Por isso pude dizer
que não quero nenhuma obra,
nenhum trabalho, se os meus
filhos não melhoram nele. Meço a
eficácia e o valor das obras, pelo
grau de santidade que adquirem
os instrumentos que as realizam.

Com o mesmo vigor com que antes
vos convidava a trabalhar e a
trabalhar bem, sem medo ao
cansaço; com essa mesma



insistência, vos convido agora a
ter vida interior. Nunca me
cansarei de o repetir: as nossas
Normas de piedade, a nossa
oração, são o primeiro. Sem a luta
ascética, a nossa vida não valeria
nada, seríamos ineficazes, ovelhas
sem pastor, cegos que guiam
outros cegos (cfr. Mt9, 36; 15,
4)[14].

Para que o fermento não se
desvirtue, tem que ter a força de
Deus. Deus é que transforma. Só
quando permanecemos unidos a Ele
somos verdadeiramente fermento de
santidade. De outro modo estaremos
na massa como simples massa, sem
contribuir com o que se espera da
levedura. O empenho por cuidar de
um plano de vida espiritual acabará
por produzir o milagre da ação
transformadora de Deus: primeiro
em nós mesmos, por ser esse plano
um caminho de união com Ele e,



como consequência, nos outros, na
sociedade inteira.

J. López Díaz

C. Ruíz

(2004 – revisto julho 2014)

[1] Concílio Vaticano II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n. 31. Cfr. João Paulo
II, Exhort. apost. Christifideles laici,
30-XII-1988, n. 15.

[2]Ibíd.

[3]São Josemaria, Carta 9-I-1959, n.
19, em E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaria, I, Rialp, Madrid
2010, p. 439. Cfr. Cristo que passa, nn.
95-101.

[4] São Josemaria, Forja, n. 740.



[5]Epistola ad Diognetum, 6.

[6] São Josemaria, Sulco, n. 302.

[7] Mt 5, 3 ss.

[8] São Josemaria, Apontamentos de
uma meditação, 25-XII-1972, em E.
Burkhart, J. López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría, III, Rialp, Madrid 2013, p.
125.

[9] Lc10, 42.

[10] Cf. Rm 8, 28.

[11] Cfr. Conc. Vaticano II, Const.
past. Gaudium et spes, n. 36.

[12] São Josemaria, Carta 29-IX-1957,
citado por A. Cattaneo, Tracce per
una spiritualità laicale offerte
dall'omelia 'Amare il mondo
appassionatamente', em revista
"Annales Theologici" 16 (2002) 128.



[13] São Josemaria, Carta 2-II-1945, n.
1, em A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, II, Rialp,
Madrid 2002, p. 670.

[14] São Josemaria, Carta 15-X-1948,
n. 20, em E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría,III, Rialp, Madrid
2013, p. 210.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-forca-do-
fermento/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-forca-do-fermento/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-forca-do-fermento/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-forca-do-fermento/

	A força do fermento

