opusdei.org

A forca do fermento

Como melhorar o mundo
através do meu trabalho?

27/04/2015

A sociedade é como um tecido de
relacdes entre os homens. O
trabalho, a familia e as outras
circunstancias da vida criam uma
rede de vinculos, em que a nossa
existéncia se encontra como que
tecida [1], de modo que quando
procuramos santificar a profissao
concreta, a situacdo familiar
particular ou o resto dos deveres
correntes, ndo estamos santificando



uma fibra isolada, mas todo o tecido
social.

Este trabalho santificador converte
0s cristdos em poderoso fermento de
ordenacdo do mundo, de modo que
este reflete melhor o amor com que
foi criado. Quando a caridade esta
presente em qualquer atividade
humana, reduzem-se os espacos de
egoismo, principal fator de desordem
no homem, nas suas relagdes com 0s
outros e com as coisas. Assim,
portadores do Amor do Pai no meio
da sociedade, os fiéis leigos «estdo ai
chamados por Deus a cumprir a seu
proprio encargo, guiando-se pelo
espirito evangélico, de modo que,
como a levedura, contribuam, a
partir de dentro, para santificagdo do
mundo» [2].

A eficacia transformadora dessa
levedura cristd no trabalho depende,
em grande medida, de que cada um
procure alcancar uma preparacgao



adequada. Esta ndo deve limitar-se a
instrucdo especifica — técnica ou
intelectual — que cada profissdo
requer. Ha outros aspetos que, por
serem imprescindiveis para alcancar
uma verdadeira "competéncia”
humana e cristd, influem
diretamente nas relacdes laborais e
sociais que se originam ao redor do
trabalho e que sdo fundamentais
para ordenar a Deus o tecido social.

Ser do mundo sem ser mundanos

O cristdo que esta chamado a
santificar-se na sua profissao deve
ser do mundo, mas nao ser mundano.
Procura o bem-estar temporal, mas
ndo o considera como o bem
supremo. Reconhece com realismo a
presenca do mal, mas ndo desanima
quando o encontra, procura antes
desagravar e lutar com mais
empenho para purifica-lo do pecado.
Nunca deve faltar o entusiasmo,
nem no vosso trabalho nem no



vosso empenho por construir a
cidade temporal. Ainda que, ao
mesmo tempo, como discipulos de
Cristo que crucificaram a carne
com as suas paixoes e
concupiscéncias(Gal5, 24),
procureis manter vivo o sentido do
pecado e da reparagdo generosa,
frente aos falsos otimismos dos
que, inimigos da cruz de
Cristo(Flp3, 18), baseiam tudo no
progresso e nas energias humanas

[3].

"Ser do mundo", em sentido positivo,
leva a ter espirito contemplativo
no meio de todas as atividades
humanas (...), tornando realidade
este programa: quanto mais
dentro do mundo estivermos,
tanto mais temos que ser de Deus
[4]. Esta aspiracdo, longe de produzir
retraimento diante das dificuldades
do ambiente, impulsiona para uma
maior auddacia, fruto de uma
presenca de Deus mais intensa e



constante. Porque somos do mundo e
somos de Deus, ndo nos podemos
fechar: «ndo é licito aos cristdos
abandonar a sua missao no mundo,
como a alma ndo pode separar-se
voluntariamente do corpo» [5]. Sdo
Josemaria concretiza essa tarefa de
cidadaos cristdos em contribuir
para que o amor e a liberdade de
Cristo presidam a todas as
manifestagodes da vida moderna, a
cultura e a economia, o trabalho e
o descanso, a vida de familia e o
convivio social [6].

Manifestacdo capital do espirito
cristdo — e mesmo simplesmente
humano - é reconhecer que a plena
felicidade humana se encontra na
unido com Deus, ndo na posse de
bens terrenos. E justamente o
contrario de ser mundano. O
mundano pde todo o coragdo nos
bens deste mundo, sem se lembrar
de que estao feitos para conduzi-lo ao
Criador. Pode acontecer alguma vez,



que diante da experiéncia de pessoas
que, afastadas de Deus, parecem
encontrar felicidade ao dispor dos
bens que desejam, surja o
pensamento de que a unido com
Deus ndo € a unica fonte de alegria
plena. Mas ndo nos devemos
enganar. Trata-se de uma felicidade
inconsistente, superficial e ndo isenta
de inquietacdes. Essas mesmas
pessoas seriam incomparavelmente
mais felizes, ja nesta terra e depois
plenamente no Céu, se tratassem a
Deus e ordenassem para a Sua gldria
0 uso desses bens. A sua felicidade
deixaria de ser uma felicidade fragil,
exposta a muitas eventualidades e
ndo temeriam — com esse temor que
lhes tira a paz — que viessem a faltar-
Ihes uns ou outros bens, nem os
assustaria a realidade da dor e da
morte.

As bem-aventurancas do Sermao da
montanha — bem-aventurados os
pobres de espirito, porque deles é



0 Reino dos Céus. Bem-
aventurados os que choram,
porque serdao consolados. Bem-
aventurados 0s mansos..., 0s que
tém fome e sede de justica..., 0s
que sofrem perseguicao por causa
da justica... [7] — mostram que a
plena felicidade a bem-aventurancga
ndo se encontra nos bens deste
mundo. Sdo Josemaria ficava
magoado porque, as vezes, se
enganam as almas. Fala-se-lhes de
uma libertacgdo que nao é a de
Cristo. Os ensinamentos de Jesus,
0 Seu Sermdo da Montanha, essas
bem-aventurancas que sdo um
poema do amor divino, ignoram-
se. SO se procura uma felicidade
terrena, que nao é possivel
alcancar neste mundo [8].

As palavras do Senhor néo
justificam, no entanto, uma visao
negativa dos bens terrenos, como se
fossem maus ou impedimento para
alcancar o Céu. Nao sdo obstaculo,



mas mateéria de santificacao e o
Senhor ndo convida a recusa-los.
Ensina, antes, que o tnico necessario
[9] para a santidade e a felicidade é
amar a Deus. Quem nao dispode
desses bens ou quem sofre, deve
saber ndo so que a alegria plena
pertence ao Céu, mas que ja nesta
terra é "bem-aventurado" - pode ter
uma antecipacao da felicidade do
Céu - porque a dor e, em geral, a
caréncia de um bem, tem valor
redentor se se acolhe por amor a
Vontade do nosso Pai Deus, que tudo
ordena para o nosso bem [10].
Procurar o bem-estar material para
0s que nos rodeiam é muito
agradavel a Deus, € uma forma
maravilhosa de embeber de caridade
as realidades temporais e é
perfeitamente compativel com a
atitude pessoal de desprendimento
que o Senhor nos ensinou.

Mentalidade laical, com alma
sacerdotal



Um filho de Deus ha-de ter alma
sacerdotal, porque foi feito
participante do sacerdocio de Cristo
para corredimir com Ele. Nos fiéis do
Opus Dei, por estarem chamados a
santificar-se no meio do mundo, esta
carateristica encontra-se
intrinsecamente unida a
mentalidade laical, que leva a
realizar o trabalho e os diversos
afazeres com competéncia, de acordo
com as suas leis proprias, queridas
por Deus [11].

No ambito basico das normas de
moral profissional, que interessa
cuidar delicadamente como
pressuposto necessario para
santificar o trabalho, hd muitos
modos de levar a cabo as tarefas
humanas de acordo com o querer de
Deus. Dentro das leis proprias de
cada atividade, e na ampla
perspectiva que abre a moral crista,
ha muitas opc¢des, todas elas
santificaveis, entre as quais cada um



pode escolher com responsabilidade
e liberdade pessoais, respeitando a
liberdade dos outros. Essa liberdade
intransferivel faz com que a
participacdo de cada um na vida
social — no lar, no trabalho, na
convivéncia — seja unica, original e
irrepetivel, como € irrepetivel a
resposta ao amor a Deus de cada
alma. Nao devemos privar a familia
humana do bom exercicio da nossa
liberdade, fonte de iniciativas de
servico aos outros para a gldria de
Deus. O Fundador do Opus Dei
ensinou que assumir profundamente
este fato é carateristica essencial do
espirito da Obra. Liberdade, meus
filhos, liberdade, que é a chave
dessa mentalidade laical que
todos temos no Opus Dei [12].

A alma sacerdotal e a mentalidade
laical sdo dois aspetos inseparaveis
no caminho de santidade que Sao
Josemaria Escriva ensina. Em tudo e
sempre temos que ter — tanto os



sacerdotes como os leigos — alma
verdadeiramente sacerdotal e
mentalidade plenamente laical,
para que possamos entender e
exercitar na nossa vida pessoal
aquela liberdade de que gozamos
na esfera da Igreja e nas coisas
temporais, considerando-nos ao
mesmo tempo cidaddos da cidade
de Deus (cfr.Ef2, 19) e da cidade
dos homens [13].

Para ser fermento de espirito cristao
na sociedade é preciso que na nossa
vida se cumpra esta unido, de modo
que todos o0s nossos afazeres
profissionais, realizados com
mentalidade laical, estejam
empapados de alma sacerdotal.

Sinal claro desta unido é por em
primeiro lugar o trato com Deus, a
piedade, que para um filho de Deus
pode se concretizar no cumprimento
de um plano de vida espiritual.
Necessitamos alimentar o Amor



como impulso vital da nossa vida,
porque nao é possivel trabalhar
realmente para Deus sem uma vida
interior cada vez mais profunda.
Como recordava Sao Josemaria: Se
nao tiverdes vida interior, ao
dedicar-vos ao vosso trabalho, em
lugar de diviniza-lo, poderia
suceder-vos o que sucede ao ferro,
quando esta vermelho e se mete
em agua fria: destempera-se e
apaga-se. Deveis ter um fogo que
venha de dentro, que ndo se
apague, que incendeie tudo aquilo
em que toque. Por isso pude dizer
que ndo quero nenhuma obra,
nenhum trabalho, se os meus
filhos nao melhoram nele. Meco a
eficacia e o valor das obras, pelo
grau de santidade que adquirem
os instrumentos que as realizam.

Com o mesmo vigor com que antes
vos convidava a trabalhar e a
trabalhar bem, sem medo ao
cansago; com essa mesma



insisténcia, vos convido agora a
ter vida interior. Nunca me
cansarei de o repetir: as nossas
Normas de piedade, a nossa
oracdo, sdo o primeiro. Sem a luta
ascética, a nossa vida ndo valeria
nada, seriamos ineficazes, ovelhas
sem pastor, cegos que guiam
outros cegos (cfr. Mt9, 36; 15,
4)[14].

Para que o fermento néo se
desvirtue, tem que ter a forca de
Deus. Deus é que transforma. S
quando permanecemos unidos a Ele
somos verdadeiramente fermento de
santidade. De outro modo estaremos
na massa como simples massa, sem
contribuir com o que se espera da
levedura. O empenho por cuidar de
um plano de vida espiritual acabara
por produzir o milagre da agdo
transformadora de Deus: primeiro
em nds mesmos, por ser esse plano
um caminho de unido com Ele e,



como consequéncia, nos outros, na
sociedade inteira.

J. Lopez Diaz
C. Ruiz

(2004 - revisto julho 2014)

[1] Concilio Vaticano II, Const. dogm.
Lumen gentium, n. 31. Cfr. Jodo Paulo
II, Exhort. apost. Christifideles laici,
30-XII-1988, n. 15.

[2]Ibid.

[3]Sao Josemaria, Carta 9-1-1959, n.
19, em E. Burkhart, J. Lopez, Vida
cotidiana y santidad en la ensefianza
de San Josemaria, 1, Rialp, Madrid
2010, p. 439. Cfr. Cristo que passa, nn.
95-101.

[4] Sdo Josemaria, Forja, n. 740.



[S]Epistola ad Diognetum, 6.
[6] Sdo Josemaria, Sulco, n. 302.
[7] Mt 5, 3 ss.

[8] Sdo Josemaria, Apontamentos de
uma meditagdo, 25-XI1-1972, em E.
Burkhart, J. Lopez, Vida cotidiana y
santidad en la ensefianza de San
Josemaria, 111, Rialp, Madrid 2013, p.
125.

[9] Lc10, 42.
[10] Cf. Rm 8, 28.

[11] Cfr. Conc. Vaticano II, Const.
past. Gaudium et spes, n. 36.

[12] S&o Josemaria, Carta 29-1X-1957,
citado por A. Cattaneo, Tracce per
una spiritualita laicale offerte
dall'omelia Amare il mondo
appassionatamente’, em revista
"Annales Theologici" 16 (2002) 128.



[13] S&o Josemaria, Carta 2-1I-1945, n.
1, em A. Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, 11, Rialp,
Madrid 2002, p. 670.

[14] S&o Josemaria, Carta 15-X-1948,
n. 20, em E. Burkhart, J. Lopez, Vida
cotidiana y santidad en la ensefianza
de San Josemaria,Ill, Rialp, Madrid
2013, p. 210.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/a-forca-do-
fermento/ (12/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/a-forca-do-fermento/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-forca-do-fermento/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-forca-do-fermento/

	A força do fermento

