
opusdei.org

A filiação divina:
fonte de vida
espiritual

Disponibilizamos o artigo “A
consciência da filiação divina,
fonte de vida espiritual”, escrito
por Javier Sesé, professor de
Teologia, e que foi publicado
em “Scripta Theologica” 31
(1999/2)

05/06/2018

A filiação divina: fonte de vida
espiritual (PDF para imprimir)

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/A%20filia%C3%A7%C3%A3o%20divina%20fonte%20de%20vida%20espiritual%2020180604-203936.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/A%20filia%C3%A7%C3%A3o%20divina%20fonte%20de%20vida%20espiritual%2020180604-203936.pdf


1. Partindo da experiência dos
santos

“Deus se comunica com a alma, nesta
união interior, com um amor tão
verdadeiro que não há afeição de
mãe que acaricie com tanta ternura o
filho (...). Está ocupado aqui em
mimar e acariciar a alma, tal como
faz a mãe em servir e mimar o
filhinho, criando-o aos seus próprios
peitos; (...) a alma conhece a verdade
das palavras de Isaías, que diz:
‘Podereis mamar, carregados ao colo,
sobre os joelhos sereis
acariciados’ (Is 66,12)”. Estas
palavras são de São João da Cruz, no
seu Cântico Espiritual.

“Diante de uma linguagem como
esta, só nos resta calar e chorar de
agradecimento e amor”, acrescenta
Santa Teresa do Menino Jesus,
lembrando a mesma passagem de
Isaías, completada, entre outras
referências das Escrituras, com esta



do mesmo profeta: “Acaso uma
mulher esquece o seu neném, ou o
amor ao filho de suas entranhas?
Mesmo que alguma se esqueça, eu de
ti jamais me esquecerei!” (Is 49,15).

Por isso, Santa Teresa de Jesus diz de
Deus: “que forçosamente há de ser
melhor que todos os pais do mundo,
porque n'Ele não pode haver senão a
perfeição de todo o bem...”; e são
Josemaria Escrivá afirma, de forma
paralela, que Deus é um Pai que nos
ama “mais a cada um de nós do que
todas as mães do mundo podem
querer a seus filhos”. E acrescenta,
comovido, em outro momento: “As
palavras não conseguem
acompanhar o coração, que se
emociona perante a bondade de
Deus. Diz-nos: Tu és meu filho. Não
um estranho, não um servo
benevolamente tratado, não um
amigo, que já seria muito. Filho!
Concede-nos livre trânsito para
vivermos com Ele a piedade de filhos

https://opusdei.org/pt-br/saint-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/saint-josemaria/


e também — atrevo-me a afirmar —
a desvergonha de filhos de um Pai
que é incapaz de lhes negar seja o
que for”.

Esses textos, citados como ponto de
partida da nossa reflexão, pretendem
ser paradigmáticos da mesma, tanto
de seu conteúdo como de seu
método. Com efeito, propomo-nos a
apresentar uma reflexão teológica
sobre a consciência da filiação como
fonte da vida espiritual, mas
inspirada na experiência e
ensinamentos dos santos.

Minha intenção não é analisar textos
concretos de determinados mestres
de espiritualidade, nem ser pedante
com uma ampla erudição de
referências, ainda que citarei um
bom número de exemplos como
apoio das minhas reflexões; mas
expor o que a leitura, o estudo e,
acima de tudo, uma “contemplação”
teológica da doutrina e a experiência



interior de diversos santos me levam
a concluir como síntese comum a
todos eles.

Sendo assim, quero apresentar
algumas ideias que tenham, por um
lado, um caráter e uma aplicação o
mais universal possível e, por outro,
estejam apoiadas em autoridades
teológicas contrastadas.
Efetivamente, a filiação divina, como
condição comum e básica do ser
cristão, pode e deve ajudar-nos a
todos no caminho da nossa vida
espiritual; e a experiências e os
ensinamentos daqueles que já
percorreram com sucesso esse
caminho é a melhor garantia, tanto
da veracidade do que afirmaremos,
como de sua utilidade prática.

Se toda a teologia, a meu ver, deve
conduzir harmonicamente ao
conhecimento da verdade divina e à
consolidação da santidade pessoal,
muito mais a parte desta ciência que



estuda expressamente a santidade
cristã, que costumamos chamar de
teologia espiritual; e se os santos
proporcionam luzes decisivas para
toda boa reflexão teológica, na
teologia espiritual elas são
imprescindíveis.

Além disso, acho que assim minha
contribuição pode ser realmente
complementária das que escutamos
até agora no simpósio; não tanto por
dizer coisas diferentes, porque
continuaremos a contemplar a figura
de nosso Pai Deus, mas por iluminar
essas ideias a partir de outra
perspectiva: uma perspectiva que
espero que seja viva e vivificante
para todos, como, com certeza, foi
para os que inspiraram estas linhas.

Como última consideração
introdutória, não podemos esquecer
que estamos diante do principal
mistério da nossa fé (o próprio Deus),
contemplado com base em algumas



experiências espirituais que, por sua
vez, escondem outro mistério de fé: o
da vida divina no interior da alma
cristã. Existe, portanto, muito mais
coisas nessas realidades —
infinitamente mais — do que se pode
dizer aqui, e na própria experiência
desses santos tem muito mais
riquezas do que a teologia pôde
extrair até agora. Por isso, cada
afirmação que se faz aqui abre novos
e amplos panoramas de reflexão.
Mas este é precisamente um dos
grandes atrativos da ciência
teológica, e da teologia espiritual em
particular.

2. Amor Paterno de Deus e
intimidade trinitária

A contemplação reflexiva de textos e
experiências como os citados no
princípio me levaram, nestes últimos
meses, a um primeiro
convencimento que considero
fundamental, e que proponho como



“ideia chave” de tudo o que virá em
seguida: o que faz os santos reagirem
não é tanto a consciência de ele
mesmo (ou ela mesma) ser filho (ou
filha) de Deus, e sim a compreensão
cada vez mais profunda e viva do
que significa “Deus é meu Pai”; ou
seja, a descoberta do infinito amor
divino derramado nele (ou nela): a
constatação viva e prática de “quanto
Deus me ama”.

O santo é, sem dúvida, consciente do
que causa o Amor divino no seu
próprio ser e na sua própria vida, e
agradece profundamente esse fato.
Mas mais que ficar prestando
atenção em si mesmo, presta atenção
em Deus: contempla admirado sua
grandeza infinita, e descobre
surpreso que esse esplendor todo
não fica estático diante de seus olhos,
mas se inclina em direção a ele, doa-
se, faz-se seu, sem outro motivo que
a pura liberdade de seu Amor divino.



Esses sentimentos estão presentes,
em particular, nos textos citados ao
princípio, mas recolhemos outras
palavras significativas, neste caso de
Santa Teresa dos Andes, que nos
ajudam a dar alguns passos a mais:
“nosso Senhor me disse que queria
que vivesse com Ele em comunhão
perpétua, porque me amava muito.
(...) Depois me disse que a Santíssima
Trindade estava em minha alma; que
a adorasse. (...) Minha alma estava
aniquilada. Via sua Grandeza infinita
e como baixava-se para unir-se a
mim, um nada miserável, Ele, a
Imensidão com a pequenez; a
Sabedoria com a ignorância; o Eterno
com a criatura limitada; porém,
sobretudo, a Beleza com a fealdade; a
Santidade com o pecado. Então, no
íntimo de minha alma, de maneira
rápida, me fez compreender o amor
que o fazia sair de si mesmo para
buscar-me; (...) Vi que (...) quer se
unir com uma criatura tão miserável;
quer identificá-la com seu próprio



ser tirando-a de suas misérias para
divinizá-la de tal maneira que
chegue a possuir suas perfeições
infinitas”.

Apoiados no que acabamos de ler,
enfatizemos outras duas ideias
fundamentais que considero
inseparáveis da primeira que já
vimos: é o Deus Todo Poderoso,
Imenso, Eterno, Infinito, Imutável
etc., o que é nosso Pai e nos ama
assim, com toda a comovedora
ternura materna que recordamos no
começo; e é, ao mesmo tempo, o Deus
Trino o que se entrega a nós, não só
porque nos revela os segredos de sua
intimidade trinitária, mas porque
introduz a alma nessa mesma
intimidade.

Não me refiro, com isso, à dedução
de que o que foi dito tem que ser
assim porque Deus é assim. Refiro-
me a que a consciência viva que os
santos têm desse Amor paternal



divino que se derrama na alma, e
que lhes comove até as entranhas,
inclui inseparavelmente três
aspectos, cuja combinação provoca
precisamente a intensidade e a
profundidade de sua reação interior:
o amor de Deus por mim é tão
próximo e íntimo como o que existe
entre uma mãe e seu filho recém-
nascido (primeiro aspecto); não
porque se digne a me dar umas
migalhas de seu infinito amor, mas
porque Ele se entrega de verdade,
como é, em sua grandeza e
infinidade (segundo aspecto); e o fato
de que Deus se entrega a mim como
se entrega a seu Filho é a prova
imbatível de que isso é assim
(terceiro aspecto): é meu Pai como é
Pai de Jesus; minha filiação é
participação na própria Filiação de
seu Filho; e seu amor por mim é
como o Amor com que ama seu Filho:
entrega-me seu próprio Amor
paterno-filial, que é o Espírito Santo.



Em outras palavras: a experiência e
ensinamentos dos santos — eco do
que se manifesta nas Escrituras —
mostra-nos, por um lado, que
somente no seio da própria Trindade
(porque Ela toma a iniciativa de se
abrir e doar-se) pode haver
intimidade verdadeira com Deus,
verdadeiro intercâmbio de amor,
verdadeiro trato paterno-filial. Por
outro lado — ou melhor, como
consequência —, mostra-nos que
somente assim Deus é realmente
meu e tudo o que é seu é meu, sem
deixar de ser Deus.

O santo compreende profundamente,
e ensina, por meio dessa
manifestação de assombro e ousadia,
de amor e humildade,
maravilhosamente combinados, que
se Deus me amasse “fora de si
mesmo”, ou seja, não
trinitariamente, não seria realmente
Pai: seria, no máximo, analógica ou
limitadamente pai; inclusive capaz



de nos encher de mimos e
manifestações de afetos, para ganhar
nosso coração; mas sem entrar de
verdade n’Ele, pois assim, a alma
intuiria que, no fundo, trata-se de um
amor indireto, inclusive interessado,
que não é um verdadeiro amor de
pai.

No entanto, a Encarnação de Jesus
Cristo, sua morte por nós, a doação
do seu Espírito, a vida trinitária na
alma, tudo isso está nos dizendo que
Deus é Pai de verdade, que Ele me
ama pessoalmente (tripessoalmente,
poderíamos dizer); mais do que
dádivas e dons concretos por mais
maravilhosos que sejam... Porque
são! A alma que compreende e sente
isso a fundo transcende; porque sabe
que, antes de tudo, tem sempre Deus
para si, com todos os tesouros de sua
própria vida divino-trinitária.

Insistamos nesta importante
doutrina reproduzindo uma síntese



teológica muito certeira, que saiu da
“caneta” de Santa Edith Stein: “A
alma que Deus habita pela graça não
é mero cenário impessoal da vida
divina, acha-se nela integrada. A vida
divina é trinitária: é o amor
transbordante, pelo qual o Pai gera o
Filho, comunicando-lhe sua
natureza; o Filho, ao recebê-la,
entrega-a ao Pai pelo amor; é o amor
que forma o vínculo de unidade
entre o Pai e o Filho e que os faz
simultaneamente exalar como
Espírito... O Espírito Santo é
infundido na alma pela graça e é por
Ele que ela vive a vida da graça. Nele,
a alma ama o Pai com o amor do
Filho e ama o Filho com o amor do
Pai”.

3. Singularidade da Relação Pai-
Filho

Esmiucemos um pouco mais essas
ideias básicas. A alma santa é
particularmente consciente não só do



quanto Deus ama, de como ama, mas
da singularidade do seu Amor: do
quanto me ama e como me ama; de
que não somente é Pai, mas meu Pai;
não apenas é Amor, é meu Amor.

Por isso se atreve a se dirigir a Deus
com as mesmas palavras de Jesus:
“Meu Pai”, “Abbá”: Papai! Muito
consciente de que pode dizer isso e o
diz movido pelo Espírito do Pai e do
Filho, que habita em sua alma, como
nos recorda São Paulo (cfr. Rm
8,14-17 e Gal 4, 4-7). Mas o diz! E
assim o “Pai Nosso” alcança o seu
verdadeiro significado: meu Pai, teu
Pai, seu Pai..., de todos e de cada um,
em Jesus Cristo.

São Josemaria Escrivá propõe o
seguinte: “e temos que dizer-lhe com
São Paulo: Abba, Pater! Pai, meu Pai!,
porque, sendo Ele o Criador do
universo, não se importa de que não
o tratemos com títulos altissonantes,
nem reclama a devida confissão do



seu poder. Quer que lhe chamemos
Pai, que saboreemos essa palavra,
deixando a alma inundar-se de
alegria” (É Cristo que Passa, 64).

Deus é, desta forma, meu Pai
(intimíssimo, muito próximo), mas
não deixa de ser meu Deus; e isto tem
consequências importantes: todo o
poder, glória e majestade, bondade,
verdade e beleza divinos são para o
homem! Para mim, em concreto!
Meus por direito de filho. Não
merecidos, nem conquistados, mas
também não simplesmente dados por
um Senhor todo poderoso que se
digna a abaixar-se de sua altura
majestosa, mas recebidos como efeito
irrefutável do fato de eu ser
realmente seu filho, com todas as
consequências... E isso é, sem dúvida,
muito maior e mais emocionante,
mesmo que os resultados práticos
pareçam os mesmos.



Digo “pareçam”, porque, de fato, os
resultados não são os mesmos:
muitas das audácias — por exemplo,
apostólicas — que contemplamos na
vida dos santos penso que só se
explicam porque “usam” o poder de
Deus — se é que se pode dizer assim
— como próprio de um filho, de um
herdeiro com plenos direitos. Melhor
ainda, como um poder que brota do
próprio Deus atuando no íntimo da
alma; e não simplesmente como um
dom recebido de fora para ser usado,
por mais livre que tenha sido a
dádiva e por mais liberdade que o
doador tenha concedido para usá-la.
Além disso, só com essa perspectiva
se pode manter o equilíbrio — assim
como os santos o mantêm — entre
audácia e humildade.

Afunilando um pouco mais, podemos
dizer que a verdadeira consciência
da filiação divina é a consciência não
só de que é meu Pai e meu Deus, mas
meu Pai-Deus, que entrega a mim,



como próprios, o seu Filho e, com
Ele, o seu Espírito; ou seja, existe um
entendimento muito profundo da
Unidade na Trindade e da Trindade
na Unidade; e nela, o entendimento
do equilíbrio entre transcendência e
proximidade de Deus, entre sua
grandeza e seu surpreendente
aniquilamento para ser meu, nosso.

É o que expressa, entre outros
testemunhos possíveis, um dos mais
conhecidos parágrafos dasMoradas
de Santa Teresa de Jesus: “entende (a
alma que está na sétima morada)
com certeza absoluta que as três
Pessoas são uma substância, um
poder, um saber, um só Deus. (...)
Aqui as três Pessoas se lhe
comunicam e falam. Fazem-na
compreender aquelas palavras do
Senhor no Evangelho, dizendo que
viria ele, com o Pai e o Espírito Santo,
para morar na alma que o ama e
guarda seus mandamentos (cfr. Jo
14,23). Valha-me Deus! Como são



verdadeiras essas palavras! E como é
diferente ouvi-las e crer,
entendendo-lhe a verdade por via
sobrenatural! Cada dia esta alma se
admira mais”.

E é o que explica também São João
da Cruz em seu livro Chama Viva de
Amor, já no prólogo: “Não é para se
admirar que Deus faça tão altas e
peregrinas mercês às almas que Lhe
apraz regalar. Na verdade, se
considerarmos que é Deus, e que as
concede como Deus, com infinito
amor e bondade, não nos há de
parecer fora de razão. Suas próprias
palavras nos afirmam que se alguém
O amar, o Pai, o Filho e o Espírito
Santo virão fazer nele sua morada (Jo
16,23). E isto se realiza quando Deus
leva quem O ama a viver e morar no
Pai e no Filho e no Espírito Santo,
com vida divina”.

Voltaremos depois aos aspectos
trinitários desta realidade. Agora



continuemos aprofundando nas
características da intimidade
paterno-filial que os santos
descobrem nesse Amor divino.

A confiança e o abandono que
nascem da realidade da filiação
divina geralmente são muito
enfatizados, mas seguindo a linha do
princípio da nossa reflexão, quero
insistir em que o santo aprecia
sobretudo como Deus lhe quer e lhe
trata, de tal forma que já não há mais
remédio, por assim dizer, que confiar
e abandonar. Ou seja, essa atitude
não é tanto fruto de um esforço
ascético pessoal — ainda que
também existe esse esforço — mas,
acima de tudo, é fruto de um deixar-
se levar por Deus: por algum motivo
se fala precisamente de abandono!
Ainda que se trate sempre de um
abandono ativo, livre e consciente
por parte do filho.



São Francisco de Sales, por exemplo,
expressa assim: “Se não vos
tornardes como crianças, não
entrareis no reino dos céus (Mt 18,3).
Enquanto a criança é pequena,
conserva-se com grande
simplicidade; conhece apenas a sua
mãe; tem só um amor, a sua mãe;
uma única aspiração, o regaço da sua
mãe; não deseja outra coisa senão
recostar-se em tão amável descanso.
A alma perfeitamente simples só tem
um amor, Deus; e nesse único amor,
uma só aspiração, repousar no peito
do Pai celestial, e estabelecer aí o seu
descanso, como filho amoroso,
deixando completamente todos os
cuidados para Ele, não olhando para
outra coisa senão em manter-se nesta
santa confiança.”

Por outro lado, é essa “combinação”
divindade-paternidade-amor,
presente na doação trinitária à alma
que comporta a realidade da filiação
divina, a que realmente provoca nos



santos uma profunda resposta de
amor filial, um entusiasmo, uma
autêntica “loucura” de amor. Assim
se expressavam, por exemplo, em
sua oração, Santa Teresa do Menino
Jesus e São Josemaria Escrivá: “deixa-
me no extremo da minha gratidão,
deixa-me te dizer que teu amor vai
até a loucura... Como queres que
diante dessa loucura, meu coração
deixe de se jogar em teus braços?
Como pode minha confiança ter
limites?” “Saber que me amas tanto,
meu Deus, e... não enlouqueci?!”

4. O Amor paterno de Deus
manifestado em Jesus Cristo e no
Espírito Santo

Voltemos à perspectiva trinitária já
mencionada. Não podemos nos
esquecer de duas realidades que
também se fazem particularmente
vivas nas almas que possuem uma
profunda vida interior, e que lhes
movem a corresponder ainda mais.



A primeira, que o Filho é a Imagem
do Pai e, ao se encarnar, aproxima
essa imagem de nós, também no
sentido de que podemos contemplar
o Amor “encarnado” de Deus Pai: em
Jesus, vemos, sentimos e
experimentamos esse Amor divino
“humanizado”; e isto é decisivo tanto
para aproximar-se intelectualmente
dessa realidade, como para que
exista uma verdadeira resposta filial
da nossa parte, que necessariamente
tem que ser humana. Ou seja, no
Coração de Jesus, nas suas ações
divino-humanas, em suas
manifestações de carinho, a alma
cristã se torna mais consciente e
sente mais vivamente o que significa
o Amor paterno-maternal de Deus,
como se “traduz” humanamente
(corporal e espiritualmente) esse
Amor; além de descobrir os
caminhos do verdadeiro amor filial,
aprendidos de quem é o Filho por
natureza.



Por outro lado, não fomos apenas
feitos filhos no Filho, mas a
Encarnação de Jesus Cristo é garantia
da verdade da nossa própria filiação
divina, como explica
minuciosamente São João de Ávila:
“Mercê inefável é a que Deus adote
por filhos os filhos dos homens,
vermezinhos da terra. Mas para que
não duvidássemos deste dom, São
João nos coloca outro maior,
dizendo: “e a Palavra se fez
carne” (Jo 1,14). Como quem diz: não
deixem de crer que os homens
nascem de Deus por adoção
espiritual, mas há algo ainda maior e
mais maravilhoso, que é o Filho de
Deus ser feito homem, e filho de uma
mulher”.

Visto de outra perspectiva, a
intimidade com Jesus não é só
intimidade com o Verbo encarnado,
mas também necessariamente com o
Pai de quem procede e que o enviou
a nós (a mim, descobre cada um, na



perspectiva íntima e singular que
estamos ressaltando). Assim, crescem
ao mesmo tempo a intimidade com o
Pai e a intimidade com o Filho; e
cresce, simultaneamente, a
“distinção” no trato com eles,
precisamente na medida em que
cresce a consciência viva de que sou
filho do Pai no Filho, de que sou mais
Cristo...

Um conhecido texto de São Josemaria
Escrivá sintetiza essa realidade,
fazendo um paralelismo com o texto
de Santa Teresa de Jesus citado
acima, e também nos conduz à
segunda ideia já anunciada: “Se
amamos Cristo assim, se com divino
atrevimento nos refugiamos na
abertura que a lança lhe deixou no
Lado, cumpre-se a promessa do
Mestre: Se alguém me ama, guardará
a minha doutrina, e meu Pai o
amará, e viremos a ele, e nele
faremos morada. O coração necessita
então de distinguir e adorar cada



uma das Pessoas divinas. De certa
maneira, o que a alma realiza na
vida sobrenatural é uma descoberta
semelhante às de uma criaturinha
que vai abrindo os olhos à existência.
E entretém-se amorosamente com o
Pai e com o Filho e com o Espírito
Santo; e submete-se facilmente à
atividade do Paráclito
vivificador.” (Amigos de Deus, 306)

Por sua vez — e esta é a segunda
ideia, inseparável da anterior, como
indiviso é o mistério trinitário —, o
Espírito Santo é o Amor paterno-filial
do Pai e do Filho, por quem sou feito
filho de Deus em Jesus Cristo. O
Paráclito não somente me faz filho,
ensina-me a ser filho, e me move a
viver como filho, mas também, como
causa de tudo isso, faz-me antes de
tudo participar do próprio Amor
paterno-filial-divino em Cristo; e
nessa participação, mostra-me de
maneira viva e experimental como é
o Amor paterno de Deus em Jesus,



porque Ele mesmo — o Espírito do
Pai e do Filho — é esse Amor.

Por isso, a intimidade com o Espírito
Santo que a alma procura e consegue
é também, necessariamente,
intimidade com o Pai e o Filho,
enquanto são e se amam como Pai e
Filho, e enquanto os três são Deus; e
a intimidade do cristão com o
Espírito Santo como Pessoa divina
distinta cresce quanto mais é
consciente do que significa ser filho
do Pai no Filho pelo Espírito Santo.

Vejamos, agora, uma oração de Santa
Catarina de Sena: “Ó Divindade
eterna, ó eterna Trindade, que pela
união da natureza divina tanto
fizeste valer o sangue de teu Filho
unigênito! Tu, Trindade eterna, és
como um mar profundo, onde
quanto mais procuro mais encontro;
e quanto mais encontro, mais cresce
a sede de te procurar. Tu sacias a
alma, mas de um modo insaciável;



porque, saciando-se no teu abismo, a
alma permanece sempre sedenta e
faminta de ti, ó Trindade eterna,
cobiçando e desejando ver-te à luz de
tua luz. Provei e vi em tua luz com a
luz da inteligência, o teu insondável
abismo, ó Trindade eterna, e a beleza
de tua criatura. Por isso, vendo-me
em ti, vi que sou imagem tua por
aquela inteligência que me é dada
como participação do teu poder, ó
Pai eterno, e também da tua
sabedoria, que é apropriada ao teu
Filho unigênito. E o Espírito Santo,
que procede de ti e de teu Filho, deu-
me a vontade que me torna capaz de
amar-te. Pois tu, ó Trindade eterna,
és criador e eu criatura; e conheci —
porque me fizeste compreender
quando de novo me criaste no
sangue de teu Filho — conheci que
estás enamorado pela beleza de tua
criatura. Ó, abismo, ó, Trindade
eterna, ó, Divindade, ó, mar
profundo! Que mais poderias dar-me
do que a ti mesmo?”



5. A bondade de nosso Pai Deus

Em tudo o que dissemos até agora,
pudemos comprovar como a
consciência da filiação divina conduz
não só a uma resposta generosa de
amor a Deus, mas também vai dando
luzes importantíssimas à alma sobre
o próprio Deus; luzes que sem dúvida
provocam um maior crescimento
interior, mas que também ajudam o
teólogo no estudo científico sobre os
mistérios divinos. Desejo prosseguir
minha reflexão por este caminho,
aprofundando nesse binômio
intimidade-grandeza, como nos
apresenta a paternidade divina.

Consciência da paternidade de Deus
significa, como já vimos, consciência
de um amor pessoal do Pai, em
Cristo, pelo Espírito Santo, por cada
um de seus filhos e filhas
particularmente. Isso quer dizer,
dentre outras coisas (e os santos
expressam e sentem vivamente isso),



um amor divino vivo, atual e
operante, contínuo e intenso, e, ao
mesmo tempo, concreto, cheio de
detalhes muito pessoais de amor de
Deus por cada filho: a infinita
capacidade divina de amar se adapta
à condição e às necessidades de cada
um. E quanto maior é a
correspondência da alma santa a
esse amor, mais Deus se esmera em
surpreender com finuras e
delicadezas de amor, como o melhor
dos pais e a melhor das mães.

Tudo isso proporciona ao santo uma
compreensão particular da Bondade
de Deus, que, longe de ser uma
simples afirmação teórica, manifesta-
se dia a dia em sua própria vida, até
enternecê-la profundamente. E assim
esbarramos com uma das questões
mais delicadas que a consciência
humana enfrenta quando descobre a
figura paternal de Deus: o problema
do mal. Não é o momento de entrar
nessa questão tão complexa e, muitas



vezes, desconcertante, e inclusive
traumática para o ser humano; mas
sim de pelo menos assinalar a
perspectiva que a experiência dos
santos abre para iluminar uma
reflexão sobre o mal.

Poderíamos dizer que os santos
abordam a questão por meio do
interior do próprio Deus. Ou seja,
não tentam combinar a experiência
do mal no mundo com a certeza de fé
da infinita bondade divina,
procurando esse equilíbrio complexo
no qual a reflexão filosófico-teológica
embarca tantas vezes sem chegar a
um porto. Eles enxergam tudo a
partir da intimidade que alcançaram
com a Trindade, na que a bondade
divina é, antes de mais nada, o
próprio amor paterno-filial do que
foram chamados a participar; e o
mundo e o homem são vistos assim,
pela ótica de Deus Criador e
Redentor. E isto até o ponto de que,
mais que tentar explicar o mal, dá a



impressão de que isso desapareceu
como problema para eles, porque no
próprio Deus esse problema não
existe.

É o que expressam, por exemplo,
estas palavras de São Thomas More à
sua filha mais velha, quando estava
encarcerado na Torre de Londres:
“minha filha queridíssima, nunca se
perturbe a sua alma por qualquer
coisa que possa suceder comigo neste
mundo. Nada pode acontecer senão
aquilo que Deus quer. E eu estou
muito seguro de que, seja o que for,
por muito mau que pareça, será
verdadeiramente o melhor”.

São Josemaria Escrivá também aplica
essa ideia a situações mais comuns,
menos dramáticas, mas que uma
alma cristã pode sofrer e
desconcertar-se: “Penas?
Contrariedades por causa daquele
episódio ou daquele outro?... Não vês
que assim o quer teu Pai-Deus..., e



Ele é bom..., e Ele te ama — a ti só! —
mais do que todas as mães do mundo
juntas podem amar os seus
filhos?” (Forja, 929).

Efetivamente, nessa experiência de
intimidade com Deus, é
inquestionável que o que chamamos
de mal físico nunca é um verdadeiro
mal; e, quanto ao único mal
verdadeiro, o pecado, sempre
aparece enfocado à luz da
Misericórdia divina e do bem que
Deus tira dele continuamente.

6. Deus Pai Misericordioso

A Misericórdia paterna de Deus, vista
do íntimo de seu Amor e Bondade,
tem uma força especial na
consciência da filiação divina. Não
posso me deter agora em todas as
suas implicações, mas sim destacar,
na mesma linha que vem
esquematizando nossa reflexão, o
que me parece que é mais decisivo
na experiência dos santos: não é



tanto que meu Pai me perdoa, mas
que meu Pai me ama e por isso me
perdoa: que realmente seu coração
se derrama em mim, como filho,
independente de minhas obras
serem boas ou más.

Poderia me atrever a dizer que o
santo não pensa no pecado como tal,
mas como um contraste que ajuda a
calibrar até que ponto Deus o ama
pessoalmente, sem condicionar seu
amor à resposta fiel ou infiel de seu
filho. A parábola do filho pródigo,
sobre a qual se está falando e
escrevendo tanto ultimamente (com
toda razão), é sem dúvida
emblemática nesse sentido. O filho
mais novo quer apenas o perdão de
seu pai, mas encontra o amor: amor
paterno que inclui, claro, o perdão,
mas vai muito mais além. O filho não
recupera seu Pai, e sim percebe que
nunca o perdeu; que ele pode ser um
filho ruim, mas o Pai nunca pode
deixar de ser um bom Pai, porque o



ama de verdade, por ser quem é, no
mais profundo de seu ser.

Entende-se assim que os santos
fiquem tão comovidos a ponto de
refletir, por exemplo, estas palavras
de Santa Teresa de Jesus: “E quem,
Senhor da minha alma, não se há de
espantar de misericórdia tão grande
e mercê tamanha pagando traição
tão feia e abominável que não sei
como não me parte o coração quando
escrevo isso! É que sou muito ruim”;
ou estas outras de São Josemaria
Escrivá, referindo-se à reação do pai
da parábola: “Estas são as palavras
do livro sagrado: cobriu-o de beijos,
comia-o a beijos. Pode-se falar com
mais calor humano? Pode-se
descrever de maneira mais gráfica o
amor paternal de Deus pelos
homens?”

A Misericórdia geralmente aparece
efetivamente na experiência e
ensinamentos dos santos como a



grande prova de amor paternal
divino, e também do Coração de seu
Filho encarnado, que é sua Imagem
fiel: a manifestação mais comovente,
mais consoladora, mais terna... Por
isso, é um aspecto chave para
compreender melhor tudo o que foi
dito até agora e o que será dito a
seguir; e no caso particular dos
santos, grande parte da compreensão
do Amor divino e de sua resposta
generosa à graça nasce de suas
experiências pessoais sobre a
Misericórdia viva e operante de
Deus.

Demos um passo a mais. Como
acabamos de comprovar na
referência à parábola do filho
pródigo, a Misericórdia divina
reforça o convencimento de que
todos cabemos no Amor paternal de
Deus: ninguém perde o carinho
paterno por mais pecador que seja.
Pelo contrário: tudo nos leva a
pensar em uma “predileção” divina



pelo pecador. Tanto é verdade, que
santos como Santo Agostinho e Santa
Teresa do Menino Jesus falam da
existência de uma Misericórdia
“preveniente” de Deus; eles intuem
que, mesmo para o cristão que não
tenha consciência de pecados graves
num momento concreto, não pode
deixar de ser verdade que Deus o
ama muito porque lhe perdoa muito
(cfr. Lc 7,40-47).

Citemos as reflexões da santa de
Lisieux: “não ignoro que a mim Jesus
perdoou mais do que a Santa
Madalena, pois me perdoou por
antecipação, porquanto me impediu
que caísse. Oh! Pudera explicar o que
sinto! … Dou aqui um exemplo que
traduzirá um pouco meu modo de
pensar. — Suponho que o filho de
um entendido doutor depare no
caminho com uma pedra, que o faz
cair e fraturar um membro. De
pronto lhe acorre o pai, ergue-o com
amor, pensa-lhe as lesões, aplicando



todos os recursos de sua arte. E o
filho, completamente curado, logo
lhe testemunha sua gratidão. Não
resta dúvida, o filho tem todo o
motivo de querer bem ao Pai!

Farei, contudo, outra suposição
ainda. Sabendo que, no caminho do
filho, se encontra uma pedra, o pai
apressa-se em tomar a dianteira, e
remove-a, sem que ninguém o veja. O
filho, por certo, objeto de seu
previdente carinho, não TENDO
CONHECIMENTO da desgraça, da
qual o pai o livrara, não lhe mostrará
gratidão, e ter-lhe-á menos amor do
que se fora curado por ele… Entanto,
se souber o perigo, do qual acaba de
escapar, não o amará ainda mais?

Ora, tal filha sou eu, objeto do amor
previdente de um Pai, que enviou
seu Verbo para resgatar não os
justos, mas os pecadores. Quer que
eu o ame, porque me perdoou, não
digo muito, mas TUDO. Não esperava



que eu muito o amasse, como Santa
Madalena, mas quis que SOUBESSE
como me amou com um amor de
inefável previdência, a fim de que
agora o ame até a loucura!”.

7. A Misericórdia do Pai e do Filho

Por outro lado, a compreensão do
quão grande é o Amor
misericordioso de Deus Pai por cada
um de seus filhos alcança seu cume
na contemplação do mistério da
Cruz, observado não só do ponto de
vista da entrega comovente de Jesus
por meus pecados, mas também
considerando a generosidade do Pai
que entrega seu Filho e recebe a
entrega d’Ele.

Santo Agostinho, parafraseando São
Paulo e São João, diz assim: “Como
nos amaste, ó Pai bondoso, que não
poupaste o teu único Filho, mas o
entregaste por nós, pecadores! Como
nos amaste a nós, a favor dos quais
ele, não considerando rapina ser



igual a ti, se fez obediente até à
morte de cruz, sendo ele o único livre
entre os mortos, e tendo o poder de
entregar a sua vida, e o poder de a
tomar novamente, por nós, diante de
ti, vencedor e vítima, e vencedor
porque vítima, por nós, diante de ti,
sacerdote e sacrifício, e sacerdote
porque sacrifício, fazendo de nós,
diante de ti, de servos, filhos,
nascendo de ti e servindo-nos”.

Toda essa riqueza de provas de Amor
e Misericórdia divina nos
proporciona novos impulsos às
manifestações de trato filial, ousado
e atrevido, da alma que deseja ser
arrebatada e comovida por Deus.
Voltemos a “ouvir” Santa Catarina de
Sena, em sua oração a Deus Pai: “Ó
misericórdia, Pai, que procede da tua
divindade e que, pelo teu poder,
governa o mundo inteiro. Tua
misericórdia nos criou, tua
misericórdia nos recriou pelo sangue
de teu Filho, tua misericórdia nos



conserva. Foi ela que levou Jesus a
usar seus braços na cruz para a
batalha da vida contra a morte, da
morte contra a vida; (...) Ó
misericórdia, afoga-se o meu coração
ao pensar em ti! Para qualquer lado
que me volte, só encontro
misericórdia. Ó Pai eterno, perdoa
minha insensatez, mas que o amor à
tua Misericórdia me alcance o
perdão diante da tua bondade”.

De fato, a consideração da
Misericórdia do Pai e de Jesus se
entrelaçam com certa frequência na
oração dos santos, às vezes parecem
se confundir, e é uma das ocasiões
em que costumam tratar Jesus como
Pai. Um exemplo disso é uma oração
de Santo Afonso Maria De Ligório:
“meu Jesus, Vós a quem ofendi, vos
fazeis meu intercessor. Não quero
pois fazer-vos ainda a injúria de
desconfiar da vossa misericórdia.
Arrependo-me de toda a minha alma
de vos haver ofendido, ó, Bem



supremo! Recebei-me em vossa
graça, conjuro-vos pelo sangue que
derramastes por mim. Não, meu
Redentor e meu Pai, não sou digno de
ser chamado vosso filho depois de
haver tantas vezes renunciado ao
vosso amor; mas vós com os vossos
méritos me tornais digno dele.
Agradeço-vos, meu Pai, agradeço-vos
e amo-vos”.

Reencontramos assim, de uma nova
perspectiva, a estreita relação entre o
Amor paterno de Deus e a doação
redentora de seu Filho, que no fundo
é um reflexo do que o Filho recebe
do Pai no seio da Trindade: toda a
sua realidade divina e, por tanto,
todo seu Amor infinito, o mesmo com
que o Pai, o Filho e o Espírito Santo
nos amam e nos perdoam.

8. A Proximidade de Deus

Percorrendo um itinerário
contemplativo-reflexivo parecido
com o que acabamos de cursar ao



falar da Bondade e da Misericórdia, a
intimidade divina, resultante da
filiação divina vivida até as últimas
consequências, também nos dá luzes
sobre outros atributos divinos. E ao
aprofundar nesses atributos, a vida
espiritual volta a crescer, desejando
corresponder mais a esse Amor
divino inesgotável.

A imensidão de Deus e sua
onipresença, por exemplo, surgem
com uma presença ativa, viva e
efetiva de Deus em cada um de seus
filhos; como uma realidade concreta,
amorosa e íntima para a alma; uma
presença de um Pai interessado nas
coisas de seu filho, sejam elas
pequenas ou grandes, transcendentes
ou não. A alma sente de verdade que
seu Pai Deus só tem olhos para ela; e
sua vida em Cristo juntamente com a
presença ativa do Espírito Santo não
deixam de lhe recordar e de lhe
inspirar a agir em consequência.



Analogamente, experimenta-se a
Eternidade divina como a plenitude
desta presença e doação amorosa de
Deus a cada um em cada instante,
derramando no interior da alma toda
a riqueza de seu ser divino: uma
participação no eterno entregar-se
do Pai ao Filho e ao Espírito Santo.
Não é uma eternidade à margem do
tempo, mas uma eternidade que
entra no tempo e lhe proporciona
valor de eternidade; e nisso tudo, a
Encarnação do Verbo tem de novo
um papel decisivo, pois a alma
descobre o quanto Deus se interessa
de verdade por tudo o que é humano
e temporal.

Toda essa realidade está por trás
daquele ponto de Caminho, do qual
no início deste texto já reproduzimos
algumas palavras: “É preciso
convencer-se de que Deus está junto
de nós continuamente. — Vivemos
como se o Senhor estivesse lá longe,
onde brilham as estrelas, e não



consideramos que também está
sempre ao nosso lado.

E está como um Pai amoroso — quer
mais a cada um de nós do que todas
as mães do mundo podem querer a
seus filhos —, ajudando-nos,
inspirando-nos, abençoando... e
perdoando. (...) Necessário é que nos
embebamos, que nos saturemos de
que Pai e muito Pai nosso é o Senhor
que está junto de nós e nos céus”.

Ou essas outras considerações e
recomendações de Santa Teresa de
Jesus: “sem dúvida podeis crer que,
onde está Sua Majestade, está toda a
glória. Vede que Santo Agostinho
falou que O procurou em muitos
lugares e só veio a encontra-Lo
dentro de si mesmo. Pensais que
importa pouco uma alma dissipada
entender essa verdade e ver que não
precisa, para falar com seu Pai
eterno ou para regalar-se com Ele, ir
ao céu nem falar em altos brados?



Por mais baixo que fale, Ele está tão
perto que a ouvirá; do mesmo modo,
ela não precisa de asas para ir
procura-Lo, basta pôr-se em solidão e
olhar para dentro de si, não
estranhando a presença de tão bom
hóspede. A alma deve, com grande
humildade, falar-lhe como a um pai,
pedir-Lhe como a um pai, contar seus
sofrimentos e pedir alívio para eles,
compreendendo que não é digna de
ser sua filha”.

Por outra perspectiva, a eternidade
de Deus, como ausência de princípio
e de fim, entusiasma o santo, já que
supõe infinidade também do amor
de Deus por cada um. São Francisco
de Sales diz assim: “Considera o
amor eterno que Deus tem tido por
nós. Antes da encarnação e da morte
de Jesus Cristo a Majestade divina te
amava infinitamente e te
predestinava para o Seu amor. Mas
quando é que Ele começou a te
amar? Começou a fazê-lo quando



começou a ser Deus. E quando
começou a ser Deus?

Nunca, porque sempre o foi sem
começo nem fim; e Seu amor por ti,
que nunca teve começo, preparou-te
desde toda a eternidade as graças e
favores que tens recebido.”

Nessa estreita relação com o que
dissemos anteriormente, a
imutabilidade deixa de ser um
atributo fundamentalmente
negativo, que parece afastar Deus de
nós. Revela-se, pelo contrário, uma
vida cheia de intensa atividade, rica
e perfeita, que se derrama em cada
alma com verdadeiro amor paterno.
Chega ao ponto de a alma sentir,
nessa intimidade filial, que Deus se
“comove” com ela, ao ritmo de suas
experiências pessoais, assim como
um bom pai reage com amor paterno
diante dos sentimentos, necessidades
e inquietudes de seu filho.



Obviamente, Deus não se comove no
sentido de sofrer uma mudança, e
sim no sentido de que vive sua
relação conosco com toda a
intensidade do seu amor infinito,
assim como vivas e intensas são as
relações no interior da Trindade. Ou
seja, Deus ama de verdade e “vive”
seu amor por cada filho e cada filha;
e, portanto, participa realmente de
todas as suas “instabilidades”, apesar
de não as sofrer no sentido de
imperfeição que essa expressão
possa significar.

Mas o santo chega mais longe ainda,
porque, por meio da Humanidade de
Jesus, compreende que Deus quis se
aproximar também dos aspectos
passivos dessas experiências de seus
filhos: quis “humanizar” seu amor,
sem deixar de ser divino. E isto
impressiona o santo duplamente:
sem dúvida Deus se faz mais
próximo, mas não deixa de ser Deus.
Porque — insistimos mais uma vez —



o grandioso e emocionante é,
principalmente, que é meu Pai e meu
Deus inseparavelmente; e que Jesus é
o Homem-Deus que me abre os
segredos da intimidade divina, sem
rebaixar nem um “pingo” toda a sua
grandeza ao nos entregá-la.

Vejamos de outro ângulo: a
consciência da paternidade de Deus
significa descobrir que Deus tem
verdadeiros “sentimentos paternais”,
que contêm perfeição de amor; ações
divinas que alma apaixonada sente
realmente como “novas”,
“diferentes” em cada momento de
seu trato íntimo com Deus, na
medida em que se sabe amado como
um filho concreto, diferente de
outros filhos, que passa por situações
diversas em cada momento, que não
são indiferentes para um amor
verdadeiramente paternal e
maternal.



Só com essa perspectiva se pode
vislumbrar a profundidade teológica
que existe por trás das considerações
íntimas dos santos, como a que
reproduzirei pela boca de Santa
Teresa do Menino Jesus, e vencer a
tentação de classificar
superficialmente como, por exemplo,
“ingenuidades piedosas de uma
menininha”:

“Imagino o Céu de tal maneira que,
às vezes, me pergunto como fará o
bom Deus, quando eu morrer, para
me surpreender. (...) Enfim, já penso
que, se não ficar suficientemente
surpreendida, fingirei estar, para
agradar ao bom Deus. Não haverá
perigo de eu o deixar ver minha
decepção; saberei bem como
proceder para que ele não a perceba.
Aliás, sempre me disporei a ser feliz.
Para consegui-lo, tenho meus
pequenos truques, que você conhece
e que são infalíveis... Depois, nada
mais além de ver feliz o bom Deus;



isso bastará plenamente para ser
plenamente feliz.”

Realmente se pode pretender
enganar Deus assim? Pelo menos, me
atrevo a assegurar, analisando o
texto da santa, que o Senhor pode ter
inventado alguma forma de fazer
com que Santa Teresinha tenha
pensado que conseguiu enganá-Lo;
porque diante de uma alma tão
delicada, um coração paterno como o
de Deus não tem outro remédio a não
ser render-se.

Finalmente, sem pretender esgotar a
lista de atributos divinos,
observemos também como a
onipotência de Deus toma outra
perspectiva quando se tem esta
intimidade filial com Ele: não é um
poder que me domina e subjuga, mas
que está a “meu serviço”, um poder
do qual inclusive participo, porque
sou filho e herdeiro, com tudo o que
isso implica. Sua providência não é a



própria de um vigia controlador,
muito menos um titereiro que
manipula os fios da minha vida como
se eu fosse uma marionete; e sim a
providência que reflete os cuidados
de um Pai amoroso, intensa e
continuamente preocupado com o
bem de seus filhos; incluída,
logicamente, sua liberdade,
concedida na criação e
reconquistada para nós por Jesus na
Cruz.

9. Transcendência de Deus e
intimidade filial

A transcendência divina, para uma
alma plenamente consciente do que
significa ser filho de Deus, não é
distância e desinteresse, e sim
proximidade e intimidade:
consciência de que toda essa
grandeza de Deus que, em si mesma,
parece inalcançável e impossível de
se abarcar, coloca-se ao alcance do
filho, não porque este consegue



alcançá-la, mas porque Ele a dá,
como verdadeiro Pai amoroso.

Este é o convencimento que está
nessas frases extraídas de uma carta
de Santa Teresa dos Andes a uma
amiga sua: “Crê-me. Sinceramente te
digo: antes não acreditava que era
possível apaixonar-se por um Deus, a
quem não se via, a quem não se
podia tocar. Mas hoje afirmo com o
coração na mão que Deus repara
inteiramente esse sacrifício. De tal
maneira sente a pessoa esse amor,
essas carícias de Nosso Senhor, que
lhe parece tê-lo a seu lado. Tão
intimamente o sinto unido a mim,
que não posso desejar mais, salvo a
visão beatífica no céu. Sinto-me
plena d’Ele, neste instante o abraço
contra o meu coração, pedindo-lhe
que me mostre as finezas de seu
amor. Não existe separação entre
nós. Aonde eu vou ele está comigo,
dentro do meu coração. É sua casa



onde eu habito, é meu céu aqui na
terra”.

Essa última expressão (“céu na
terra”), referida à alma, foi adotada
pela santa chilena, mas provém dos
escritos da Beata Elisabeth da
Trindade, que a utiliza com muita
frequência, e a explica assim: “‘Pai
nosso que estais nos céus’ (Mt 6,9). É
nesse pequeno céu, criado por ele no
centro de nossa alma, que devemos
procurá-lo e, sobretudo, permanecer.
(...) Adoremo-lo em espírito em
espírito e em verdade (cfr. Jo 4,23),
isto é, por Cristo e com Cristo, pois só
ele é o verdadeiro adorador, em
espírito e em verdade. Então seremos
filhos de Deus, conhecendo, por
experiência própria, a verdade
destas palavras de Isaías: ‘Seus
filhinhos serão carregados ao colo e
acariciados no regaço’ (Is 66,12). De
fato, toda a ocupação de Deus parece
ser a de cumular a alma de carícias e
de sinais de afeição, como uma mãe



que cria seu filho e o amamenta com
seu leite. Oh! Estejamos atentos à voz
misteriosa de nosso Pai: ‘meu filho’,
diz ele, ‘dá-me teu coração’ (Pr
23,26)”.

No entanto, a mesma ideia de “céu
na terra” pode ser vista de outra
maneira enriquecedora, como a que
propõe São Josemaria Escrivá numa
homilia que pronunciou neste
campus universitário em 1967: “Eu
lhes asseguro, meus filhos, que
quando um cristão desempenha com
amor a mais intranscendente das
ações diárias, está desempenhando
algo donde transborda a
transcendência de Deus. Por isso,
tenho repetido, com insistente
martelar, que a vocação cristã
consiste em transformar em poesia
heroica a prosa de cada dia. Na linha
do horizonte, meus filhos, parecem
unir-se o céu e a terra. Mas não: onde
de verdade se juntam é no coração,



quando se vive santamente a vida
diária”.

A intimidade da relação paterno-
filial com Deus se projeta assim em
toda realidade que rodeia a vida do
cristão: no mundo visto pela
Bondade de seu Criador, que é nosso
Pai e que no-lo deu por herança.
Explica-se assim o título que o
fundador desta universidade deu à
homilia citada: “Amar o mundo
apaixonadamente”, tão
apaixonadamente como amamos
nosso Pai Deus.

Parece-me importante, neste
momento já avançado da nossa
reflexão, falar sobre outra realidade
profundamente sentida pelos santos
(presente também nos textos
citados), mas nem sempre bem
entendida em algumas especulativas
sobre o nosso tema. Transcendência
divina significa verdadeira
intimidade, sim, mas com “outro”; e o



mais maravilhoso para o santo é que,
sendo Deus quem é, Ele se une a
mim; e que, unido a mim, continue
sendo quem é. É um amor e uma
união de dois: o Pai não é o Filho e o
Filho não é o Pai; e, além disso, eu
sou o filho porque Ele quis
livremente me constituir como tal.

É uma divinização que não se
confunde; a alma santa intui que se
tivesse algum tipo de mistura ou
confusão, já não seria um amor
genuíno, porque já não receberia
tanto, merecendo tão pouco: já não
seria o tudo que se derrama no nada;
e intui também que, se houvesse
igualdade de “condições” com Deus,
esse amor perderia o encanto.

Pessoalmente, apesar da pobreza de
qualquer comparação deste estilo,
ajuda-me a entender e explicar esse
sentimento íntimo dos santos diante
do amor de Deus que supera o
abismo aberto por sua condição



humana e sua miséria pessoal, a
imagem, repetida de diversas formas
na literatura, da pobre donzela pela
qual um grande príncipe se
apaixona, ou do pobre miserável que
descobre que seu pai é rei.

Aproveitemos este momento para
observar também que, por trás de
tudo o que dissemos até aqui, está
uma atitude fundamental por parte
dos filhos de Deus, atitude essa que é
uma virtude básica no caminha da
vida interior: a humildade. A filiação
me eleva até alturas insuspeitadas de
intimidade com Deus e de
divinização, sim; mas porque Deus se
faz meu, não porque eu deixei de ser
criatura, nem pecador, nem
miserável. Quanto mais íntima é essa
união com a Trindade, mais a alma
santa sente o abismo que a separa de
Deus e, consequentemente, valoriza
mais seu Amor e sua Misericórdia. E
assim se inicia outro ciclo de sentir-
se amado e responder a esse amor,



nesse espiral apaixonante que nos
conduz à santidade.

10. Consequência da filiação divina
e caminho rumo à santidade

Chegamos ao final da nossa reflexão,
mas não posso deixar de falar
brevemente sobre outros aspectos
que me parecem decisivos na
compreensão da vida espiritual à luz
da filiação divina. O primeiro, que
esteve bastante presente ao longo de
toda essa exposição, nasce das
conhecidas palavras que encerram a
primeira parte do sermão da
montanha: “sede, portanto, perfeitos
como vosso Pai celeste é perfeito” (Mt
5,48).

Ao falar da chamada universal à
santidade é comum recorrer à esta
citação, entre outras referências
bíblicas. No entanto, ao desenvolver
o que essa chamada supõe à vida
cristã, coloca-se o foco na imitação de
Cristo (o que é válido, mas, ao meu



ver, faz-se de maneira muito
unilateral). A referência explícita que
o próprio Jesus faz ao Pai nesse
momento abre outros horizontes
enriquecedores sobre o que significa
a santidade cristã que todos
procuramos e sobre como consegui-
la.

Efetivamente, essas palavras do
Senhor nos falam da grandeza e
maravilha da meta, sem rebaixá-la
nem um pouco e, ao mesmo tempo,
aumentam nossa confiança e desejo
de alcançá-la: se não fosse meu Pai,
sua perfeição seria inatingível; se
não fosse Deus, minha confiança
fraquejaria e meu desejo não
ferveria, pois a meta não seria tão
maravilhosa e apetecível; a mais
apetecível de todas.

De fato, algo paralelo acontece
quando refletimos sobre a imitação
de Cristo, que não se pode separar de
seu Pai: se não fosse homem como



eu, que difícil seria imitá-lo! E se não
fosse Deus, que pouco poder teria
para me ajudar, e que pouco
estimulante seria ser seu discípulo!
Outra consideração similar pode ser
feita ao meditar no que significa ser
templo do Espírito Santo e sermos
conduzidos por Ele no nosso
caminho de santidade.

Mas, sendo considerações paralelas,
não podem reconduzir umas às
outras, sem tergiversar a realidade
do mistério trinitário e da nossa
participação nele: realmente sou
filho de Deus — do Pai, no Filho, pelo
Espírito Santo — e minha santidade
brota daí e tem que crescer nessas
mesmas coordenadas trinitárias, até
a meta que acabamos de ver, e que
continuará sendo divino-trinitária:
“Caríssimos, desde já somos filhos de
Deus, mas nem sequer se manifestou
o que seremos! Sabemos que, quando
Jesus se manifestar, seremos



semelhantes a ele, porque o veremos
tal como ele é.” (1 Jo 3,2).

Assim, na medida em que cresce a
consciência dessa relação paterno-
filial com Deus, a alma corre: voa em
direção à santidade... A beata
Elisabeth da Trindade escreve,
depois de citar o trecho de São João
que acabamos de reproduzir: “Eis a
medida de santidade dos filhos de
Deus: ser tão santo quanto Deus é
santo, participar de sua santidade, e
isto vivendo em contato com ele, no
fundo do abismo sem fundo, ‘no
íntimo’”.

11. Paternidade de Deus e
maternidade de Maria

Nossa última consideração nos
levará da paternidade divina à
maternidade mariana. Mas daremos
a palavra a São Luiz Maria Grignion
de Monfort: “Deus Pai só deu ao
mundo seu Unigênito por Maria. (...)
O mundo era indigno, diz Santo



Agostinho, de receber o Filho de Deus
diretamente das mãos do Pai, ele o
deu a Maria a fim de que o mundo o
recebesse por meio dela. Em Maria e
por Maria é que o Filho de Deus se
fez homem para nossa salvação.
Deus Espírito Santo formou Jesus
Cristo em Maria, mas só depois de
lhe ter pedido consentimento por
intermédio de um dos primeiros
ministros da corte celestial”.

Utilizando estas considerações como
fio condutor, queremos destacar a
relação entre a paternidade divina e
a maternidade mariana, que,
partindo desta singular relação de
Santa Maria com a Trindade, verte-se
em nós. Assim como insistimos em
contemplar a consciência da filiação
divina como uma compreensão da
paternidade de Deus, queremos
observar a conveniência de admirar
Maria como modelo de filiação e
contemplar sua maternidade
espiritual, não somente por sua



relação maternal com Cristo, mas
também pela sua relação singular
com o Pai enquanto Pai de Jesus, e
com o Espírito Santo enquanto nexo
de união no seio da Trindade.

No amor maternal de Maria, como
consequência desta consideração,
sentiremos e compreenderemos
melhor, de forma viva e muito
“humana”, o amor paternal de Deus,
do qual ela participa de uma
maneira única; e particularmente
nas suas manifestações “maternais”:
que precisamente serviram de ponto
de partida desta exposição e
apareceram várias vezes ao longo
dela, na boca dos santos. Voltemos a
“ouvir” um deles, este grande mestre
do amor a Maria que acabamos de
citar:

“Esta Mãe do amor formoso aliviará
vosso coração de todo escrúpulo e de
todo temor servil; ela o abrirá e
alargará para correr pelo caminho



dos mandamentos de seu Filho, com
a santa liberdade dos filhos de Deus,
e para nele introduzir o puro amor,
de que ela possui o tesouro; de tal
modo que não mais vos conduzireis,
como o fizestes até aqui, pelo receio
ao Deus de caridade, mas pelo puro
amor, unicamente. Passareis a olhá-
lo como vosso bondoso Pai, tratando
de agradar-lhe incessantemente; com
ele conversareis confidentemente, à
semelhança de um filho com seu pai.
Se, por acaso, o ofenderdes,
humilhar-vos-eis em continente
diante dele, pedir-lhe-eis perdão
humildemente, lhe estendereis
simplesmente a mão, e vos
levantareis amorosamente, sem
perturbação nem inquietação, se sem
desfalecimentos continuareis a
caminhar para ele.”



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-filiacao-
divina-fonte-de-vida-espiritual/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-filiacao-divina-fonte-de-vida-espiritual/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-filiacao-divina-fonte-de-vida-espiritual/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-filiacao-divina-fonte-de-vida-espiritual/

	A filiação divina: fonte de vida espiritual

