opusdei.org

A filiacao divina:
fonte de vida
espiritual

Disponibilizamos o artigo “A
consciéncia da filiagdo divina,
fonte de vida espiritual”, escrito
por Javier Sesé, professor de
Teologia, e que foi publicado
em “Scripta Theologica” 31
(1999/2)

05/06/2018

A filiacdo divina: fonte de vida
espiritual (PDF para imprimir)


https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/A%20filia%C3%A7%C3%A3o%20divina%20fonte%20de%20vida%20espiritual%2020180604-203936.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/A%20filia%C3%A7%C3%A3o%20divina%20fonte%20de%20vida%20espiritual%2020180604-203936.pdf

1. Partindo da experiéncia dos
santos

“Deus se comunica com a alma, nesta
unido interior, com um amor tao
verdadeiro que ndo ha afeicdo de
mae que acaricie com tanta ternura o
filho (...). Esta ocupado aqui em
mimar e acariciar a alma, tal como
faz a mde em servir e mimar o
filhinho, criando-o aos seus proprios
peitos; (...) a alma conhece a verdade
das palavras de Isaias, que diz:
‘Podereis mamar, carregados ao colo,
sobre os joelhos sereis

acariciados’ (Is 66,12)”. Estas
palavras sdo de Sao Jodo da Cruz, no
seu Cantico Espiritual.

“Diante de uma linguagem como
esta, sO nos resta calar e chorar de
agradecimento e amor”, acrescenta
Santa Teresa do Menino Jesus,
lembrando a mesma passagem de
Isaias, completada, entre outras
referéncias das Escrituras, com esta



do mesmo profeta: “Acaso uma
mulher esquece o seu neném, ou 0
amor ao filho de suas entranhas?
Mesmo que alguma se esqueca, eu de
tl jamais me esquecerei!” (Is 49,15).

Por isso, Santa Teresa de Jesus diz de
Deus: “que for¢osamente ha de ser
melhor que todos os pais do mundo,
porque n'Ele ndo pode haver sendo a
perfeicdo de todo o bem...”; e sdo
Josemaria Escriva afirma, de forma
paralela, que Deus é um Pai que nos
ama “mais a cada um de nés do que
todas as mées do mundo podem
querer a seus filhos”. E acrescenta,
comovido, em outro momento: “As
palavras ndo conseguem
acompanhar o coracao, que se
emociona perante a bondade de
Deus. Diz-nos: Tu és meu filho. Nao
um estranho, ndo um servo
benevolamente tratado, ndo um
amigo, que ja seria muito. Filho!
Concede-nos livre transito para
vivermos com Ele a piedade de filhos


https://opusdei.org/pt-br/saint-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/saint-josemaria/

e também — atrevo-me a afirmar —
a desvergonha de filhos de um Pai
que é incapaz de lhes negar seja o
que for”.

Esses textos, citados como ponto de
partida da nossa reflexdo, pretendem
ser paradigmaticos da mesma, tanto
de seu conteudo como de seu
método. Com efeito, propomo-nos a
apresentar uma reflexdo teoldgica
sobre a consciéncia da filiacdo como
fonte da vida espiritual, mas
inspirada na experiéncia e
ensinamentos dos santos.

Minha intencdo ndo é analisar textos
concretos de determinados mestres
de espiritualidade, nem ser pedante
com uma ampla erudicdo de
referéncias, ainda que citarei um
bom numero de exemplos como
apoio das minhas reflexdes; mas
expor o que a leitura, o estudo e,
acima de tudo, uma “contemplacao”
teoldgica da doutrina e a experiéncia



interior de diversos santos me levam
a concluir como sintese comum a
todos eles.

Sendo assim, quero apresentar
algumas ideias que tenham, por um
lado, um carater e uma aplicagao o
mais universal possivel e, por outro,
estejam apoiadas em autoridades
teoldgicas contrastadas.
Efetivamente, a filiacdo divina, como
condicdo comum e basica do ser
cristao, pode e deve ajudar-nos a
todos no caminho da nossa vida
espiritual; e a experiéncias e 0s
ensinamentos daqueles que ja
percorreram com Sucesso esse
caminho é a melhor garantia, tanto
da veracidade do que afirmaremos,
como de sua utilidade pratica.

Se toda a teologia, a meu ver, deve
conduzir harmonicamente ao
conhecimento da verdade divina e a
consolidacdo da santidade pessoal,
muito mais a parte desta ciéncia que



estuda expressamente a santidade
cristd, que costumamos chamar de
teologia espiritual; e se os santos
proporcionam luzes decisivas para
toda boa reflexdo teoldgica, na
teologia espiritual elas sdo
imprescindiveis.

Além disso, acho que assim minha
contribuicdo pode ser realmente
complementaria das que escutamos
até agora no simpadsio; nao tanto por
dizer coisas diferentes, porque
continuaremos a contemplar a figura
de nosso Pai Deus, mas por iluminar
essas ideias a partir de outra
perspectiva: uma perspectiva que
espero que seja viva e vivificante
para todos, como, com certeza, foi
para os que inspiraram estas linhas.

Como ultima consideracdo
introdutdria, ndo podemos esquecer
que estamos diante do principal
mistério da nossa fé (o proprio Deus),
contemplado com base em algumas



experiéncias espirituais que, por sua
vez, escondem outro mistério de fé: o
da vida divina no interior da alma
crista. Existe, portanto, muito mais
coisas nessas realidades —
infinitamente mais — do que se pode
dizer aqui, e na propria experiéncia
desses santos tem muito mais
riquezas do que a teologia pode
extrair até agora. Por isso, cada
afirmacdo que se faz aqui abre novos
e amplos panoramas de reflexao.
Mas este é precisamente um dos
grandes atrativos da ciéncia
teoldgica, e da teologia espiritual em
particular.

2. Amor Paterno de Deus e
intimidade trinitaria

A contemplacdo reflexiva de textos e
experiéncias como os citados no
principio me levaram, nestes ultimos
meses, a um primeiro
convencimento que considero
fundamental, e que proponho como



“ideia chave” de tudo o que vira em
seguida: o que faz os santos reagirem
nao é tanto a consciéncia de ele
mesmo (ou ela mesma) ser filho (ou
filha) de Deus, e sim a compreensao
cada vez mais profunda e viva do
que significa “Deus é meu Pai”; ou
seja, a descoberta do infinito amor
divino derramado nele (ou nela): a
constatacao viva e pratica de “quanto
Deus me ama”.

O santo é, sem duvida, consciente do
que causa o Amor divino no seu
proprio ser e na sua propria vida, e
agradece profundamente esse fato.
Mas mais que ficar prestando
atencdo em si mesmo, presta atenc¢ao
em Deus: contempla admirado sua
grandeza infinita, e descobre
surpreso que esse esplendor todo
ndo fica estatico diante de seus olhos,
mas se inclina em direcdo a ele, doa-
se, faz-se seu, sem outro motivo que
a pura liberdade de seu Amor divino.



Esses sentimentos estdo presentes,
em particular, nos textos citados ao
principio, mas recolhemos outras
palavras significativas, neste caso de
Santa Teresa dos Andes, que nos
ajudam a dar alguns passos a mais:
“nosso Senhor me disse que queria
que vivesse com Ele em comunhéo
perpétua, porque me amava muito.
(...) Depois me disse que a Santissima
Trindade estava em minha alma; que
a adorasse. (...) Minha alma estava
aniquilada. Via sua Grandeza infinita
e como baixava-se para unir-se a
mim, um nada miseravel, Ele, a
Imensiddo com a pequenez; a
Sabedoria com a ignorancia; o Eterno
com a criatura limitada; porém,
sobretudo, a Beleza com a fealdade; a
Santidade com o pecado. Entdo, no
intimo de minha alma, de maneira
rapida, me fez compreender o amor
que o fazia sair de si mesmo para
buscar-me; (...) Vi que (...) quer se
unir com uma criatura tdo miseravel;
quer identifica-la com seu proprio



ser tirando-a de suas misérias para
diviniza-la de tal maneira que
chegue a possuir suas perfeicoes
infinitas”.

Apoiados no que acabamos de ler,
enfatizemos outras duas ideias
fundamentais que considero
inseparaveis da primeira que ja
vimos: é o Deus Todo Poderoso,
Imenso, Eterno, Infinito, Imutavel
etc., 0 que € nosso Pai e nos ama
assim, com toda a comovedora
ternura materna que recordamos no
comeco; e é, a0 mesmo tempo, o Deus
Trino o que se entrega a nos, ndo so
porque nos revela os segredos de sua
intimidade trinitaria, mas porque
introduz a alma nessa mesma
intimidade.

Ndao me refiro, com isso, a dedugao
de que o que foi dito tem que ser
assim porque Deus é assim. Refiro-
me a que a consciéncia viva que os
santos tém desse Amor paternal



divino que se derrama na alma, e
que lhes comove até as entranhas,
inclui inseparavelmente trés
aspectos, cuja combinag¢do provoca
precisamente a intensidade e a
profundidade de sua reacgdo interior:
0 amor de Deus por mim é tao
proximo e intimo como o que existe
entre uma mae e seu filho recém-
nascido (primeiro aspecto); ndo
porque se digne a me dar umas
migalhas de seu infinito amor, mas
porque Ele se entrega de verdade,
como é, em sua grandeza e
infinidade (segundo aspecto); e o fato
de que Deus se entrega a mim como
se entrega a seu Filho é a prova
imbativel de que isso é assim
(terceiro aspecto): € meu Pai como é
Pai de Jesus; minha filiagdo é
participacdo na propria Filiacdo de
seu Filho; e seu amor por mim é
como o0 Amor com que ama seu Filho:
entrega-me seu proprio Amor
paterno-filial, que é o Espirito Santo.



Em outras palavras: a experiéncia e
ensinamentos dos santos — eco do
que se manifesta nas Escrituras —
mostra-nos, por um lado, que
somente no seio da propria Trindade
(porque Ela toma a iniciativa de se
abrir e doar-se) pode haver
intimidade verdadeira com Deus,
verdadeiro intercimbio de amor,
verdadeiro trato paterno-filial. Por
outro lado — ou melhor, como
consequéncia —, mostra-nos que
somente assim Deus é realmente
meu e tudo o que € seu é meu, sem
deixar de ser Deus.

O santo compreende profundamente,
e ensina, por meio dessa
manifestacdo de assombro e ousadia,
de amor e humildade,
maravilhosamente combinados, que
se Deus me amasse “fora de si
mesmo”, ou seja, ndo
trinitariamente, ndo seria realmente
Pai: seria, no maximo, analdgica ou
limitadamente pai; inclusive capaz



de nos encher de mimos e
manifestacOes de afetos, para ganhar
nosso coracao; mas sem entrar de
verdade n’Ele, pois assim, a alma
intuiria que, no fundo, trata-se de um
amor indireto, inclusive interessado,
que ndo é um verdadeiro amor de

pai.

No entanto, a Encarnacdo de Jesus
Cristo, sua morte por nos, a doacao
do seu Espirito, a vida trinitaria na
alma, tudo isso estd nos dizendo que
Deus é Pai de verdade, que Ele me
ama pessoalmente (tripessoalmente,
poderiamos dizer); mais do que
dadivas e dons concretos por mais
maravilhosos que sejam... Porque
sdo! A alma que compreende e sente
isso a fundo transcende; porque sabe
que, antes de tudo, tem sempre Deus
para si, com todos os tesouros de sua
propria vida divino-trinitaria.

Insistamos nesta importante
doutrina reproduzindo uma sintese



teoldgica muito certeira, que saiu da
“caneta” de Santa Edith Stein: “A
alma que Deus habita pela graca nao
€ mero cenario impessoal da vida
divina, acha-se nela integrada. A vida
divina é trinitaria: é o amor
transbordante, pelo qual o Pai gera o
Filho, comunicando-lhe sua
natureza; o Filho, ao recebé-la,
entrega-a ao Pai pelo amor; é o amor
que forma o vinculo de unidade
entre o Pai e o Filho e que os faz
simultaneamente exalar como
Espirito... O Espirito Santo é
infundido na alma pela graca e é por
Ele que ela vive a vida da graca. Nele,
a alma ama o Pai com o amor do
Filho e ama o Filho com o amor do
Pai”.

3. Singularidade da Relacao Pai-
Filho

Esmiucemos um pouco mais essas
ideias basicas. A alma santa é
particularmente consciente ndo s6 do



quanto Deus ama, de como ama, mas
da singularidade do seu Amor: do
quanto me ama e como me ama; de
que ndo somente é Pai, mas meu Pai;
ndo apenas é Amor, € meu Amor.

Por isso se atreve a se dirigir a Deus
com as mesmas palavras de Jesus:
“Meu Pai”, “Abba”: Papai! Muito
consciente de que pode dizer isso e 0
diz movido pelo Espirito do Pai e do
Filho, que habita em sua alma, como
nos recorda Sao Paulo (cfr. Rm
8,14-17 e Gal 4, 4-7). Mas o diz! E
assim o “Pai Nosso” alcanga o seu
verdadeiro significado: meu Pai, teu
Pai, seu Pai..., de todos e de cada um,
em Jesus Cristo.

Sao Josemaria Escriva propde o
seguinte: “e temos que dizer-lhe com
Sao Paulo: Abba, Pater! Pai, meu Pai!,
porque, sendo Ele o Criador do
universo, ndo se importa de que nao
o tratemos com titulos altissonantes,
nem reclama a devida confissdo do



seu poder. Quer que lhe chamemos
Pai, que saboreemos essa palavra,
deixando a alma inundar-se de
alegria” (E Cristo que Passa, 64).

Deus é, desta forma, meu Pai
(intimissimo, muito préoximo), mas
ndo deixa de ser meu Deus; e isto tem
consequéncias importantes: todo o
poder, gldria e majestade, bondade,
verdade e beleza divinos sdo para o
homem! Para mim, em concreto!
Meus por direito de filho. Nao
merecidos, nem conquistados, mas
também ndo simplesmente dados por
um Senhor todo poderoso que se
digna a abaixar-se de sua altura
majestosa, mas recebidos como efeito
irrefutavel do fato de eu ser
realmente seu filho, com todas as
consequéncias... E isso é, sem duvida,
muito maior e mais emocionante,
mesmo que os resultados praticos
parecam 0s mesmos.



Digo “parecam”, porque, de fato, os
resultados ndo sdo os mesmos:
muitas das audacias — por exemplo,
apostolicas — que contemplamos na
vida dos santos penso que so se
explicam porque “usam” o poder de
Deus — se é que se pode dizer assim
— como proprio de um filho, de um
herdeiro com plenos direitos. Melhor
ainda, como um poder que brota do
proprio Deus atuando no intimo da
alma; e ndo simplesmente como um
dom recebido de fora para ser usado,
por mais livre que tenha sido a
dadiva e por mais liberdade que o
doador tenha concedido para usa-la.
Além disso, sO com essa perspectiva
se pode manter o equilibrio — assim
como 0s santos o mantém — entre
audacia e humildade.

Afunilando um pouco mais, podemos
dizer que a verdadeira consciéncia
da filiacdo divina € a consciéncia ndo
sO de que é meu Pai e meu Deus, mas
meu Pai-Deus, que entrega a mim,



como proprios, o seu Filho e, com
Ele, o seu Espirito; ou seja, existe um
entendimento muito profundo da
Unidade na Trindade e da Trindade
na Unidade; e nela, o entendimento
do equilibrio entre transcendéncia e
proximidade de Deus, entre sua
grandeza e seu surpreendente
aniquilamento para ser meu, nosso.

E 0 que expressa, entre outros
testemunhos possiveis, um dos mais
conhecidos paragrafos dasMoradas
de Santa Teresa de Jesus: “entende (a
alma que esta na sétima morada)
com certeza absoluta que as trés
Pessoas sdo uma substancia, um
poder, um saber, um so Deus. (...)
Aqui as trés Pessoas se lhe
comunicam e falam. Fazem-na
compreender aquelas palavras do
Senhor no Evangelho, dizendo que
viria ele, com o Pai e o Espirito Santo,
para morar na alma que o ama e
guarda seus mandamentos (cfr. Jo
14,23). Valha-me Deus! Como sdo



verdadeiras essas palavras! E como €
diferente ouvi-las e crer,
entendendo-lhe a verdade por via
sobrenatural! Cada dia esta alma se
admira mais”.

E é o0 que explica também S&o Jodo
da Cruz em seu livro Chama Viva de
Amor, ja no prologo: “Nao é para se
admirar que Deus facga tdo altas e
peregrinas mercés as almas que Lhe
apraz regalar. Na verdade, se
considerarmos que € Deus, e que as
concede como Deus, com infinito
amor e bondade, ndo nos ha de
parecer fora de razao. Suas proprias
palavras nos afirmam que se alguém
O amar, o Pai, o Filho e o Espirito
Santo virdo fazer nele sua morada (Jo
16,23). E isto se realiza quando Deus
leva quem O ama a viver e morar no
Pai e no Filho e no Espirito Santo,
com vida divina”.

Voltaremos depois aos aspectos
trinitarios desta realidade. Agora



continuemos aprofundando nas
caracteristicas da intimidade
paterno-filial que os santos
descobrem nesse Amor divino.

A confianca e o abandono que
nascem da realidade da filiacdo
divina geralmente sdo muito
enfatizados, mas seguindo a linha do
principio da nossa reflexdo, quero
insistir em que o santo aprecia
sobretudo como Deus lhe quer e lhe
trata, de tal forma que ja ndo ha mais
remédio, por assim dizer, que confiar
e abandonar. Ou seja, essa atitude
ndo é tanto fruto de um esforco
ascético pessoal — ainda que
também existe esse esfor¢co — mas,
acima de tudo, é fruto de um deixar-
se levar por Deus: por algum motivo
se fala precisamente de abandono!
Ainda que se trate sempre de um
abandono ativo, livre e consciente
por parte do filho.



Séo Francisco de Sales, por exemplo,
expressa assim: “Se ndo vos
tornardes como criancas, ndo
entrareis no reino dos céus (Mt 18,3).
Enquanto a crianga é pequena,
conserva-se com grande
simplicidade; conhece apenas a sua
mae; tem SO um amor, a sua mae;
uma unica aspiracdo, o regaco da sua
mae; ndo deseja outra coisa sendo
recostar-se em tdo amavel descanso.
A alma perfeitamente simples s6 tem
um amor, Deus; e nesse unico amor,
uma s0 aspiracao, repousar no peito
do Pai celestial, e estabelecer ai o seu
descanso, como filho amoroso,
deixando completamente todos os
cuidados para Ele, ndo olhando para
outra coisa sendo em manter-se nesta
santa confianca.”

Por outro lado, € essa “combinacao”
divindade-paternidade-amor,
presente na doacdo trinitaria a alma
que comporta a realidade da filiacdo
divina, a que realmente provoca nos



santos uma profunda resposta de
amor filial, um entusiasmo, uma
auténtica “loucura” de amor. Assim
se expressavam, por exemplo, em
sua oracao, Santa Teresa do Menino
Jesus e Sdo Josemaria Escriva: “deixa-
me no extremo da minha gratidao,
deixa-me te dizer que teu amor vai
até a loucura... Como queres que
diante dessa loucura, meu coracao
deixe de se jogar em teus bracos?
Como pode minha confianca ter
limites?” “Saber que me amas tanto,
meu Deus, e... ndo enlouqueci?!”

4. O Amor paterno de Deus
manifestado em Jesus Cristo e no
Espirito Santo

Voltemos a perspectiva trinitaria ja
mencionada. Nao podemos nos
esquecer de duas realidades que
também se fazem particularmente
vivas nas almas que possuem uma
profunda vida interior, e que lhes
movem a corresponder ainda mais.



A primeira, que o Filho é a Imagem
do Pai e, ao se encarnar, aproxima
essa imagem de nos, também no
sentido de que podemos contemplar
0 Amor “encarnado” de Deus Pai: em
Jesus, vemos, sentimos e
experimentamos esse Amor divino
“humanizado”; e isto é decisivo tanto
para aproximar-se intelectualmente
dessa realidade, como para que
exista uma verdadeira resposta filial
da nossa parte, que necessariamente
tem que ser humana. Ou seja, no
Coracdo de Jesus, nas suas agoes
divino-humanas, em suas
manifestacOes de carinho, a alma
Ccristd se torna mais consciente e
sente mais vivamente o que significa
0 Amor paterno-maternal de Deus,
como se “traduz” humanamente
(corporal e espiritualmente) esse
Amor; além de descobrir os
caminhos do verdadeiro amor filial,
aprendidos de quem é o Filho por
natureza.



Por outro lado, ndo fomos apenas
feitos filhos no Filho, mas a
Encarnacdo de Jesus Cristo é garantia
da verdade da nossa propria filiacdo
divina, como explica
minuciosamente S4o Jodo de Avila:
“Mercé inefavel é a que Deus adote
por filhos os filhos dos homens,
vermezinhos da terra. Mas para que
nao duvidassemos deste dom, Sao
Jodo nos coloca outro maior,
dizendo: “e a Palavra se fez

carne” (Jo 1,14). Como quem diz: ndo
deixem de crer que os homens
nascem de Deus por adogao
espiritual, mas ha algo ainda maior e
mais maravilhoso, que é o Filho de
Deus ser feito homem, e filho de uma
mulher”.

Visto de outra perspectiva, a
intimidade com Jesus ndo é sé
intimidade com o Verbo encarnado,
mas também necessariamente com o
Pai de quem procede e que o enviou
a nos (a mim, descobre cada um, na



perspectiva intima e singular que
estamos ressaltando). Assim, crescem
ao mesmo tempo a intimidade com o
Pai e a intimidade com o Filho; e
cresce, simultaneamente, a
“distin¢do” no trato com eles,
precisamente na medida em que
cresce a consciéncia viva de que sou
filho do Pai no Filho, de que sou mais
Cristo...

Um conhecido texto de Sdo Josemaria
Escriva sintetiza essa realidade,
fazendo um paralelismo com o texto
de Santa Teresa de Jesus citado
acima, e também nos conduz a
segunda ideia ja anunciada: “Se
amamos Cristo assim, se com divino
atrevimento nos refugiamos na
abertura que a langa lhe deixou no
Lado, cumpre-se a promessa do
Mestre: Se alguém me ama, guardara
a minha doutrina, e meu Pai o
amara, e viremos a ele, e nele
faremos morada. O coragdo necessita
entdo de distinguir e adorar cada



uma das Pessoas divinas. De certa
maneira, o que a alma realiza na
vida sobrenatural é uma descoberta
semelhante as de uma criaturinha
que vai abrindo os olhos a existéncia.
E entretém-se amorosamente com o
Pai e com o Filho e com o Espirito
Santo; e submete-se facilmente a
atividade do Paraclito

vivificador.” (Amigos de Deus, 306)

Por sua vez — e esta é a segunda
ideia, inseparavel da anterior, como
indiviso é o mistério trinitario —, o
Espirito Santo é o Amor paterno-filial
do Pai e do Filho, por quem sou feito
filho de Deus em Jesus Cristo. O
Paraclito ndo somente me faz filho,
ensina-me a ser filho, e me move a
viver como filho, mas também, como
causa de tudo isso, faz-me antes de
tudo participar do proprio Amor
paterno-filial-divino em Cristo; e
nessa participacdo, mostra-me de
maneira viva e experimental como é
0 Amor paterno de Deus em Jesus,



porque Ele mesmo — o Espirito do
Pai e do Filho — € esse Amor.

Por isso, a intimidade com o Espirito
Santo que a alma procura e consegue
¢ também, necessariamente,
intimidade com o Pai e o Filho,
enquanto sio e se amam como Pai e
Filho, e enquanto os trés sdo Deus; e
a intimidade do cristdo com o
Espirito Santo como Pessoa divina
distinta cresce quanto mais €
consciente do que significa ser filho
do Pai no Filho pelo Espirito Santo.

Vejamos, agora, uma oracdo de Santa
Catarina de Sena: “O Divindade
eterna, 6 eterna Trindade, que pela
unido da natureza divina tanto
fizeste valer o sangue de teu Filho
unigénito! Tu, Trindade eterna, és
como um mar profundo, onde
quanto mais procuro mais encontro;
e quanto mais encontro, mais cresce
a sede de te procurar. Tu sacias a
alma, mas de um modo insaciavel;



porque, saciando-se no teu abismo, a
alma permanece sempre sedenta e
faminta de ti, 6 Trindade eterna,
cobicando e desejando ver-te a luz de
tua luz. Provei e vi em tua luz com a
luz da inteligéncia, o teu insondavel
abismo, 6 Trindade eterna, e a beleza
de tua criatura. Por isso, vendo-me
em ti, vi que sou imagem tua por
aquela inteligéncia que me é dada
como participacdo do teu poder, 0
Pai eterno, e também da tua
sabedoria, que é apropriada ao teu
Filho unigénito. E o Espirito Santo,
que procede de ti e de teu Filho, deu-
me a vontade que me torna capaz de
amar-te. Pois tu, 0 Trindade eterna,
és criador e eu criatura; e conheci —
porque me fizeste compreender
quando de novo me criaste no
sangue de teu Filho — conheci que
estas enamorado pela beleza de tua
criatura. O, abismo, 6, Trindade
eterna, 0, Divindade, 6, mar
profundo! Que mais poderias dar-me
do que a ti mesmo?”



5. A bondade de nosso Pai Deus

Em tudo o que dissemos até agora,
pudemos comprovar como a
consciéncia da filiacao divina conduz
ndo sO a uma resposta generosa de
amor a Deus, mas também vai dando
luzes importantissimas a alma sobre
0 proprio Deus; luzes que sem duvida
provocam um maior crescimento
interior, mas que também ajudam o
tedlogo no estudo cientifico sobre os
mistérios divinos. Desejo prosseguir
minha reflexdo por este caminho,
aprofundando nesse bindmio
intimidade-grandeza, como nos
apresenta a paternidade divina.

Consciéncia da paternidade de Deus
significa, como ja vimos, consciéncia
de um amor pessoal do Pai, em
Cristo, pelo Espirito Santo, por cada
um de seus filhos e filhas
particularmente. Isso quer dizer,
dentre outras coisas (e 0s santos
expressam e sentem vivamente isso),



um amor divino vivo, atual e
operante, continuo e intenso, e, ao
mesmo tempo, concreto, cheio de
detalhes muito pessoais de amor de
Deus por cada filho: a infinita
capacidade divina de amar se adapta
a condicdo e as necessidades de cada
um. E quanto maior é a
correspondéncia da alma santa a
esse amor, mais Deus se esmera em
surpreender com finuras e
delicadezas de amor, como o melhor
dos pais e a melhor das maes.

Tudo isso proporciona ao santo uma
compreensdo particular da Bondade
de Deus, que, longe de ser uma
simples afirmacdo teorica, manifesta-
se dia a dia em sua propria vida, até
enternecé-la profundamente. E assim
esbarramos com uma das questdes
mais delicadas que a consciéncia
humana enfrenta quando descobre a
figura paternal de Deus: o problema
do mal. Ndo é o momento de entrar
nessa questdo tdo complexa e, muitas



vezes, desconcertante, e inclusive
traumatica para o ser humano; mas
sim de pelo menos assinalar a
perspectiva que a experiéncia dos
santos abre para iluminar uma
reflexdo sobre o mal.

Poderiamos dizer que os santos
abordam a questdo por meio do
interior do proprio Deus. Ou seja,
ndo tentam combinar a experiéncia
do mal no mundo com a certeza de fé
da infinita bondade divina,
procurando esse equilibrio complexo
no qual a reflexdo filosofico-teoldgica
embarca tantas vezes sem chegar a
um porto. Eles enxergam tudo a
partir da intimidade que alcangaram
com a Trindade, na que a bondade
divina é, antes de mais nada, o
proprio amor paterno-filial do que
foram chamados a participar; e o
mundo e o homem sao vistos assim,
pela dtica de Deus Criador e
Redentor. E isto até o ponto de que,
mais que tentar explicar o mal, da a



impressao de que isso desapareceu
como problema para eles, porque no
proprio Deus esse problema néo
existe.

E o que expressam, por exemplo,
estas palavras de Sdo Thomas More a
sua filha mais velha, quando estava
encarcerado na Torre de Londres:
“minha filha queridissima, nunca se
perturbe a sua alma por qualquer
coisa que possa suceder comigo neste
mundo. Nada pode acontecer sendo
aquilo que Deus quer. E eu estou
muito seguro de que, seja o que for,
por muito mau que pareca, sera
verdadeiramente o melhor”.

Sao Josemaria Escriva também aplica
essa ideia a situacdes mais comuns,
menos dramaticas, mas que uma
alma cristd pode sofrer e
desconcertar-se: “Penas?
Contrariedades por causa daquele
episodio ou daquele outro?... Nao vés
que assim o quer teu Pai-Deus..., e



Ele é bom..., e Ele te ama — a ti s6! —
mais do que todas as maes do mundo
juntas podem amar os seus

filhos?” (Forja, 929).

Efetivamente, nessa experiéncia de
intimidade com Deus, é
inquestionavel que o que chamamos
de mal fisico nunca é um verdadeiro
mal; e, quanto ao unico mal
verdadeiro, o pecado, sempre
aparece enfocado a luz da
Misericordia divina e do bem que
Deus tira dele continuamente.

6. Deus Pai Misericordioso

A Misericordia paterna de Deus, vista
do intimo de seu Amor e Bondade,
tem uma forga especial na
consciéncia da filiacdo divina. Nao
posso me deter agora em todas as
suas implica¢Ges, mas sim destacar,
na mesma linha que vem
esquematizando nossa reflexdo, o
que me parece que é mais decisivo
na experiéncia dos santos: ndo €é



tanto que meu Pai me perdoa, mas
que meu Pai me ama e por isso me
perdoa: que realmente seu coracdo
se derrama em mim, como filho,
independente de minhas obras
serem boas ou mas.

Poderia me atrever a dizer que o
santo ndo pensa no pecado como tal,
mas como um contraste que ajuda a
calibrar até que ponto Deus 0 ama
pessoalmente, sem condicionar seu
amor a resposta fiel ou infiel de seu
filho. A parabola do filho pradigo,
sobre a qual se esta falando e
escrevendo tanto ultimamente (com
toda razdo), é sem duvida
emblematica nesse sentido. O filho
mais novo quer apenas o perddo de
seu pai, mas encontra o amor: amor
paterno que inclui, claro, o perdéo,
mas vai muito mais além. O filho ndo
recupera seu Pai, e sim percebe que
nunca o perdeu; que ele pode ser um
filho ruim, mas o Pai nunca pode
deixar de ser um bom Pai, porque o



ama de verdade, por ser quem &, no
mais profundo de seu ser.

Entende-se assim que o0s santos
fiquem tdo comovidos a ponto de
refletir, por exemplo, estas palavras
de Santa Teresa de Jesus: “E quem,
Senhor da minha alma, ndo se ha de
espantar de misericdordia tdo grande
e mercé tamanha pagando traigao
tdo feia e abominavel que néo sei
como ndo me parte o coracdo quando
escrevo isso! E que sou muito ruim”;
ou estas outras de Sao Josemaria
Escriva, referindo-se a reacdo do pai
da parabola: “Estas sdo as palavras
do livro sagrado: cobriu-o de beijos,
comia-o a beijos. Pode-se falar com
mais calor humano? Pode-se
descrever de maneira mais grafica o
amor paternal de Deus pelos
homens?”

A Misericordia geralmente aparece
efetivamente na experiéncia e
ensinamentos dos santos como a



grande prova de amor paternal
divino, e também do Coracdo de seu
Filho encarnado, que é sua Imagem
fiel: a manifestacdo mais comovente,
mais consoladora, mais terna... Por
isso, é um aspecto chave para
compreender melhor tudo o que foi
dito até agora e o que sera dito a
seguir; e no caso particular dos
santos, grande parte da compreensao
do Amor divino e de sua resposta
generosa a graca nasce de suas
experiéncias pessoais sobre a
Misericordia viva e operante de
Deus.

Demos um passo a mais. Como
acabamos de comprovar na
referéncia a parabola do filho
prodigo, a Misericordia divina
reforca o convencimento de que
todos cabemos no Amor paternal de
Deus: ninguém perde o carinho
paterno por mais pecador que seja.
Pelo contrario: tudo nos leva a
pensar em uma “predilecdo” divina



pelo pecador. Tanto é verdade, que
santos como Santo Agostinho e Santa
Teresa do Menino Jesus falam da
existéncia de uma Misericordia
“preveniente” de Deus; eles intuem
que, mesmo para o cristdo que nao
tenha consciéncia de pecados graves
num momento concreto, ndo pode
deixar de ser verdade que Deus o
ama muito porque lhe perdoa muito
(cfr. Lc 7,40-47).

Citemos as reflexdes da santa de
Lisieux: “ndo ignoro que a mim Jesus
perdoou mais do que a Santa
Madalena, pois me perdoou por
antecipacdo, porquanto me impediu
que caisse. Oh! Pudera explicar o que
sinto! ... Dou aqui um exemplo que
traduzird um pouco meu modo de
pensar. — Suponho que o filho de
um entendido doutor depare no
caminho com uma pedra, que o faz
cair e fraturar um membro. De
pronto lhe acorre o pai, ergue-o com
amor, pensa-lhe as lesGes, aplicando



todos os recursos de sua arte. E o
filho, completamente curado, logo
lhe testemunha sua gratidao. Nao
resta duvida, o filho tem todo o
motivo de querer bem ao Pai!

Farei, contudo, outra suposicdo
ainda. Sabendo que, no caminho do
filho, se encontra uma pedra, o pai
apressa-se em tomar a dianteira, e
remove-a, sem que ninguém o veja. O
filho, por certo, objeto de seu
previdente carinho, ndo TENDO
CONHECIMENTO da desgraca, da
qual o pai o livrara, ndo lhe mostrara
gratidao, e ter-lhe-a menos amor do
que se fora curado por ele... Entanto,
se souber o perigo, do qual acaba de
escapar, ndo o amara ainda mais?

Ora, tal filha sou eu, objeto do amor
previdente de um Pai, que enviou
seu Verbo para resgatar ndo os
justos, mas os pecadores. Quer que
eu 0 ame, porque me perdoou, ndo
digo muito, mas TUDO. N&o esperava



que eu muito o amasse, como Santa
Madalena, mas quis que SOUBESSE
Como me amou com um amor de
inefavel previdéncia, a fim de que
agora o ame até a loucura!”.

7. A Misericordia do Pai e do Filho

Por outro lado, a compreensao do
quao grande é o Amor
misericordioso de Deus Pai por cada
um de seus filhos alcanca seu cume
na contemplacdo do mistério da
Cruz, observado ndo sé do ponto de
vista da entrega comovente de Jesus
por meus pecados, mas também
considerando a generosidade do Pai
que entrega seu Filho e recebe a
entrega d’Ele.

Santo Agostinho, parafraseando Sdo
Paulo e Sao Joao, diz assim: “Como
nos amaste, 6 Pai bondoso, que ndo
poupaste o teu unico Filho, mas o
entregaste por nos, pecadores! Como
nos amaste a nas, a favor dos quais
ele, ndo considerando rapina ser



igual a ti, se fez obediente até a
morte de cruz, sendo ele o Unico livre
entre os mortos, e tendo o poder de
entregar a sua vida, e o poder de a
tomar novamente, por noés, diante de
ti, vencedor e vitima, e vencedor
porque vitima, por nds, diante de ti,
sacerdote e sacrificio, e sacerdote
porque sacrificio, fazendo de nos,
diante de ti, de servos, filhos,
nascendo de ti e servindo-nos”.

Toda essa riqueza de provas de Amor
e Misericordia divina nos
proporciona novos impulsos as
manifestagdes de trato filial, ousado
e atrevido, da alma que deseja ser
arrebatada e comovida por Deus.
Voltemos a “ouvir” Santa Catarina de
Sena, em sua oracdo a Deus Pai: “O
misericordia, Pai, que procede da tua
divindade e que, pelo teu poder,
governa o mundo inteiro. Tua
misericordia nos criou, tua
misericordia nos recriou pelo sangue
de teu Filho, tua misericordia nos



conserva. Foi ela que levou Jesus a
usar seus bracos na cruz para a
batalha da vida contra a morte, da
morte contra a vida; (...) O
misericordia, afoga-se o meu coragao
ao pensar em ti! Para qualquer lado
que me volte, s6 encontro
misericordia. O Pai eterno, perdoa
minha insensatez, mas que 0 amor a
tua Misericdrdia me alcance o
perdao diante da tua bondade”.

De fato, a consideracgao da
Misericordia do Pai e de Jesus se
entrelacam com certa frequéncia na
oracao dos santos, as vezes parecem
se confundir, e é uma das ocasides
em que costumam tratar Jesus como
Pai. Um exemplo disso é uma oragao
de Santo Afonso Maria De Ligorio:
“meu Jesus, Vos a quem ofendi, vos
fazeis meu intercessor. Nao quero
pois fazer-vos ainda a injuria de
desconfiar da vossa misericordia.
Arrependo-me de toda a minha alma
de vos haver ofendido, 6, Bem



supremo! Recebei-me em vossa
graca, conjuro-vos pelo sangue que
derramastes por mim. Ndo, meu
Redentor e meu Pai, ndo sou digno de
ser chamado vosso filho depois de
haver tantas vezes renunciado ao
V0SSO amor; mas vos com 0S VOSS0S
méritos me tornais digno dele.
Agradeco-vos, meu Pai, agradeco-vos
e amo-vos”.

Reencontramos assim, de uma nova
perspectiva, a estreita relacdo entre o
Amor paterno de Deus e a doagdo
redentora de seu Filho, que no fundo
é um reflexo do que o Filho recebe
do Pai no seio da Trindade: toda a
sua realidade divina e, por tanto,
todo seu Amor infinito, o mesmo com
que o Pai, o Filho e o Espirito Santo
nos amam e nos perdoam.

8. A Proximidade de Deus

Percorrendo um itinerario
contemplativo-reflexivo parecido
com o que acabamos de cursar ao



falar da Bondade e da Misericérdia, a
intimidade divina, resultante da
filiacdo divina vivida até as ultimas
consequéncias, também nos da luzes
sobre outros atributos divinos. E ao
aprofundar nesses atributos, a vida
espiritual volta a crescer, desejando
corresponder mais a esse Amor
divino inesgotavel.

A imensiddo de Deus e sua
onipresenca, por exemplo, surgem
com uma presenca ativa, viva e
efetiva de Deus em cada um de seus
filhos; como uma realidade concreta,
amorosa e intima para a alma; uma
presenca de um Pai interessado nas
coisas de seu filho, sejam elas
pequenas ou grandes, transcendentes
ou ndo. A alma sente de verdade que
seu Pai Deus soO tem olhos para ela; e
sua vida em Cristo juntamente com a
presenca ativa do Espirito Santo ndo
deixam de lhe recordar e de lhe
inspirar a agir em consequéncia.



Analogamente, experimenta-se a
Eternidade divina como a plenitude
desta presenca e doagdo amorosa de
Deus a cada um em cada instante,
derramando no interior da alma toda
a riqueza de seu ser divino: uma
participacdo no eterno entregar-se
do Pai ao Filho e ao Espirito Santo.
N&o é uma eternidade a margem do
tempo, mas uma eternidade que
entra no tempo e lhe proporciona
valor de eternidade; e nisso tudo, a
Encarnacdo do Verbo tem de novo
um papel decisivo, pois a alma
descobre o quanto Deus se interessa
de verdade por tudo o que é¢ humano
e temporal.

Toda essa realidade esta por tras
daquele ponto de Caminho, do qual
no inicio deste texto ja reproduzimos
algumas palavras: “E preciso
convencer-se de que Deus esta junto
de nos continuamente. — Vivemos
como se 0 Senhor estivesse 1a longe,
onde brilham as estrelas, e ndo



consideramos que também esta
sempre ao nosso lado.

E estd como um Pai amoroso — quer
mais a cada um de nds do que todas
as maes do mundo podem querer a
seus filhos —, ajudando-nos,
inspirando-nos, abencgoando... e
perdoando. (...) Necessario € que nos
embebamos, que nos saturemos de
que Pai e muito Pai nosso é o Senhor
que esta junto de nos e nos céus”.

Ou essas outras consideracoes e
recomendacdes de Santa Teresa de
Jesus: “sem duvida podeis crer que,
onde esta Sua Majestade, esta toda a
gloria. Vede que Santo Agostinho
falou que O procurou em muitos
lugares e s6 veio a encontra-Lo
dentro de si mesmo. Pensais que
importa pouco uma alma dissipada
entender essa verdade e ver que ndo
precisa, para falar com seu Pai
eterno ou para regalar-se com Ele, ir
ao céu nem falar em altos brados?



Por mais baixo que fale, Ele esta tdo
perto que a ouvird; do mesmo modo,
ela ndo precisa de asas para ir
procura-Lo, basta por-se em solidao e
olhar para dentro de si, ndo
estranhando a presenca de tdo bom
hospede. A alma deve, com grande
humildade, falar-lhe como a um pai,
pedir-Lhe como a um pai, contar seus
sofrimentos e pedir alivio para eles,
compreendendo que ndo € digna de
ser sua filha”.

Por outra perspectiva, a eternidade
de Deus, como auséncia de principio
e de fim, entusiasma o santo, ja que
supoe infinidade também do amor
de Deus por cada um. Sdo Francisco
de Sales diz assim: “Considera o
amor eterno que Deus tem tido por
nos. Antes da encarnacgao e da morte
de Jesus Cristo a Majestade divina te
amava infinitamente e te
predestinava para o Seu amor. Mas
quando é que Ele comecou a te
amar? Comecou a fazé-lo quando



comecou a ser Deus. E quando
comecou a ser Deus?

Nunca, porque sempre o foi sem
comeco nem fim; e Seu amor por ti,
que nunca teve comeco, preparou-te
desde toda a eternidade as gracas e
favores que tens recebido.”

Nessa estreita relacdo com o que
dissemos anteriormente, a
imutabilidade deixa de ser um
atributo fundamentalmente
negativo, que parece afastar Deus de
nos. Revela-se, pelo contrario, uma
vida cheia de intensa atividade, rica
e perfeita, que se derrama em cada
alma com verdadeiro amor paterno.
Chega ao ponto de a alma sentir,
nessa intimidade filial, que Deus se
“comove” com ela, ao ritmo de suas
experiéncias pessoais, assim como
um bom pai reage com amor paterno
diante dos sentimentos, necessidades
e inquietudes de seu filho.



Obviamente, Deus ndo se comove no
sentido de sofrer uma mudanca, e
sim no sentido de que vive sua
relacdo conosco com toda a
intensidade do seu amor infinito,
assim como vivas e intensas sao as
relacdes no interior da Trindade. Ou
seja, Deus ama de verdade e “vive”
seu amor por cada filho e cada filha;
e, portanto, participa realmente de
todas as suas “instabilidades”, apesar
de nao as sofrer no sentido de
imperfeicdo que essa expressdo
possa significar.

Mas o santo chega mais longe ainda,
porque, por meio da Humanidade de
Jesus, compreende que Deus quis se
aproximar também dos aspectos
passivos dessas experiéncias de seus
filhos: quis “humanizar” seu amor,
sem deixar de ser divino. E isto
impressiona o santo duplamente:
sem duvida Deus se faz mais
proximo, mas nado deixa de ser Deus.
Porque — insistimos mais uma vez —



0 grandioso e emocionante é,
principalmente, que é meu Pai e meu
Deus inseparavelmente; e que Jesus é
0 Homem-Deus que me abre os
segredos da intimidade divina, sem
rebaixar nem um “pingo” toda a sua
grandeza ao nos entrega-la.

Vejamos de outro angulo: a
consciéncia da paternidade de Deus
significa descobrir que Deus tem
verdadeiros “sentimentos paternais”,
que contém perfeicdo de amor; acdes
divinas que alma apaixonada sente
realmente como “novas”,
“diferentes” em cada momento de
seu trato intimo com Deus, na
medida em que se sabe amado como
um filho concreto, diferente de
outros filhos, que passa por situacdes
diversas em cada momento, que nao
sdo indiferentes para um amor
verdadeiramente paternal e
maternal.



S6 com essa perspectiva se pode
vislumbrar a profundidade teoldgica
que existe por tras das consideracdes
intimas dos santos, como a que
reproduzirei pela boca de Santa
Teresa do Menino Jesus, e vencer a
tentacdo de classificar
superficialmente como, por exemplo,
“ingenuidades piedosas de uma
menininha”:

“Imagino o Céu de tal maneira que,
as vezes, me pergunto como fara o
bom Deus, quando eu morrer, para
me surpreender. (...) Enfim, ja penso
que, se ndo ficar suficientemente
surpreendida, fingirei estar, para
agradar ao bom Deus. Nao havera
perigo de eu o deixar ver minha
decepcdo; saberei bem como
proceder para que ele ndo a perceba.
Alias, sempre me disporei a ser feliz.
Para consegui-lo, tenho meus
pequenos truques, que vocé conhece
e que sdo infaliveis... Depois, nada
mais além de ver feliz o bom Deus;



isso bastara plenamente para ser
plenamente feliz.”

Realmente se pode pretender
enganar Deus assim? Pelo menos, me
atrevo a assegurar, analisando o
texto da santa, que o Senhor pode ter
inventado alguma forma de fazer
com que Santa Teresinha tenha
pensado que conseguiu engana-Lo;
porque diante de uma alma tdo
delicada, um coragdo paterno como o
de Deus ndo tem outro remédio a ndo
ser render-se.

Finalmente, sem pretender esgotar a
lista de atributos divinos,
observemos também como a
onipoténcia de Deus toma outra
perspectiva quando se tem esta
intimidade filial com Ele: ndo é um
poder que me domina e subjuga, mas
que estd a “meu servico”, um poder
do qual inclusive participo, porque
sou filho e herdeiro, com tudo o que
isso implica. Sua providéncia ndo é a



propria de um vigia controlador,
muito menos um titereiro que
manipula os fios da minha vida como
se eu fosse uma marionete; e sim a
providéncia que reflete os cuidados
de um Pai amoroso, intensa e
continuamente preocupado com o
bem de seus filhos; incluida,
logicamente, sua liberdade,
concedida na criacdo e
reconquistada para nds por Jesus na
Cruz.

9. Transcendéncia de Deus e
intimidade filial

A transcendéncia divina, para uma
alma plenamente consciente do que
significa ser filho de Deus, ndo é
distancia e desinteresse, e sim
proximidade e intimidade:
consciéncia de que toda essa
grandeza de Deus que, em si mesma,
parece inalcancavel e impossivel de
se abarcar, coloca-se ao alcance do
filho, ndo porque este consegue



alcanca-la, mas porque Ele a da,
como verdadeiro Pai amoroso.

Este é o convencimento que esta
nessas frases extraidas de uma carta
de Santa Teresa dos Andes a uma
amiga sua: “Cré-me. Sinceramente te
digo: antes ndo acreditava que era
possivel apaixonar-se por um Deus, a
quem nao se via, a quem nao se
podia tocar. Mas hoje afirmo com o
coracdo na mao que Deus repara
inteiramente esse sacrificio. De tal
maneira sente a pessoa esse amaor,
essas caricias de Nosso Senhor, que
lhe parece té-lo a seu lado. Tao
intimamente o sinto unido a mim,
que ndo posso desejar mais, salvo a
visdo beatifica no céu. Sinto-me
plena d’Ele, neste instante o abraco
contra o meu coracgio, pedindo-lhe
que me mostre as finezas de seu
amor. Nao existe separacdo entre
nos. Aonde eu vou ele esta comigo,
dentro do meu coracdo. E sua casa



onde eu habito, é meu céu aqui na
terra”.

Essa ultima expressdo (“céu na
terra”), referida a alma, foi adotada
pela santa chilena, mas provém dos
escritos da Beata Elisabeth da
Trindade, que a utiliza com muita
frequéncia, e a explica assim: “Pai
nosso que estais nos céus’ (Mt 6,9). E
nesse pequeno céu, criado por ele no
centro de nossa alma, que devemos
procura-lo e, sobretudo, permanecer.
(...) Adoremo-lo em espirito em
espirito e em verdade (cfr. Jo 4,23),
isto é, por Cristo e com Cristo, pois soO
ele é o verdadeiro adorador, em
espirito e em verdade. Entao seremos
filhos de Deus, conhecendo, por
experiéncia propria, a verdade
destas palavras de Isaias: ‘Seus
filhinhos serdo carregados ao colo e
acariciados no regaco’ (Is 66,12). De
fato, toda a ocupacdo de Deus parece
ser a de cumular a alma de caricias e
de sinais de afei¢cdo, como uma mae



que cria seu filho e 0 amamenta com
seu leite. Oh! Estejamos atentos a voz
misteriosa de nosso Pai: ‘meu filho’,
diz ele, ‘da-me teu coracgdo’ (Pr
23,26)”.

No entanto, a mesma ideia de “céu
na terra” pode ser vista de outra
maneira enriquecedora, como a que
propde Sao Josemaria Escrivd numa
homilia que pronunciou neste
campus universitario em 1967: “Eu
lhes asseguro, meus filhos, que
quando um cristdo desempenha com
amor a mais intranscendente das
acoes diarias, estd desempenhando
algo donde transborda a
transcendéncia de Deus. Por isso,
tenho repetido, com insistente
martelar, que a vocacao crista
consiste em transformar em poesia
heroica a prosa de cada dia. Na linha
do horizonte, meus filhos, parecem
unir-se o céu e a terra. Mas ndo: onde
de verdade se juntam € no coragao,



quando se vive santamente a vida
diaria”.

A intimidade da relacdo paterno-
filial com Deus se projeta assim em
toda realidade que rodeia a vida do
cristdo: no mundo visto pela
Bondade de seu Criador, que € nosso
Pai e que no-lo deu por heranca.
Explica-se assim o titulo que o
fundador desta universidade deu a
homilia citada: “Amar o mundo
apaixonadamente”, tdo
apaixonadamente como amamaos
nosso Pai Deus.

Parece-me importante, neste
momento ja avancado da nossa
reflexdo, falar sobre outra realidade
profundamente sentida pelos santos
(presente também nos textos
citados), mas nem sempre bem
entendida em algumas especulativas
sobre o nosso tema. Transcendéncia
divina significa verdadeira
intimidade, sim, mas com “outro”; e o



mais maravilhoso para o santo € que,
sendo Deus quem ¢, Ele se une a
mim; e que, unido a mim, continue
sendo quem é. E um amor e uma
unido de dois: o Paindo é o Filhoe o
Filho ndo é o Pai; e, além disso, eu
sou o filho porque Ele quis
livremente me constituir como tal.

E uma divinizacdo que néo se
confunde; a alma santa intui que se
tivesse algum tipo de mistura ou
confusdo, ja ndo seria um amor
genuino, porque ja nao receberia
tanto, merecendo tao pouco: ja ndo
seria o tudo que se derrama no nada;
e intui também que, se houvesse
igualdade de “condi¢des” com Deus,
esse amor perderia o encanto.

Pessoalmente, apesar da pobreza de
qualquer comparacdo deste estilo,
ajuda-me a entender e explicar esse
sentimento intimo dos santos diante
do amor de Deus que supera o
abismo aberto por sua condicao



humana e sua miséria pessoal, a
imagem, repetida de diversas formas
na literatura, da pobre donzela pela
qual um grande principe se
apaixona, ou do pobre miseravel que
descobre que seu pai € rei.

Aproveitemos este momento para
observar também que, por tras de
tudo o que dissemos até aqui, esta
uma atitude fundamental por parte
dos filhos de Deus, atitude essa que é
uma virtude bdasica no caminha da
vida interior: a humildade. A filiacao
me eleva até alturas insuspeitadas de
intimidade com Deus e de
divinizacdo, sim; mas porque Deus se
faz meu, ndo porque eu deixei de ser
criatura, nem pecador, nem
miseravel. Quanto mais intima € essa
unido com a Trindade, mais a alma
santa sente o abismo que a separa de
Deus e, consequentemente, valoriza
mais seu Amor e sua Misericordia. E
assim se inicia outro ciclo de sentir-
se amado e responder a esse amor,



nesse espiral apaixonante que nos
conduz a santidade.

10. Consequéncia da filiacao divina
e caminho rumo a santidade

Chegamos ao final da nossa reflexdo,
mas nao posso deixar de falar
brevemente sobre outros aspectos
que me parecem decisivos na
compreensdo da vida espiritual a luz
da filiacdo divina. O primeiro, que
esteve bastante presente ao longo de
toda essa exposicdo, nasce das
conhecidas palavras que encerram a
primeira parte do serméo da
montanha: “sede, portanto, perfeitos
como vosso Pai celeste € perfeito” (Mt
5,48).

Ao falar da chamada universal a
santidade é comum recorrer a esta
citacdo, entre outras referéncias
biblicas. No entanto, ao desenvolver
0 que essa chamada supde a vida
crista, coloca-se o foco na imitacgdo de
Cristo (o que é valido, mas, ao meu



ver, faz-se de maneira muito
unilateral). A referéncia explicita que
0 proprio Jesus faz ao Pai nesse
momento abre outros horizontes
enriquecedores sobre o que significa
a santidade cristd que todos
procuramos e sobre como consegui-
la.

Efetivamente, essas palavras do
Senhor nos falam da grandeza e
maravilha da meta, sem rebaixa-la
nem um pouco e, a0 mesmo tempo,
aumentam nossa confianca e desejo
de alcancga-la: se ndo fosse meu Pai,
sua perfeicdo seria inatingivel; se
ndo fosse Deus, minha confianca
fraquejaria e meu desejo ndo
ferveria, pois a meta ndo seria tao
maravilhosa e apetecivel; a mais
apetecivel de todas.

De fato, algo paralelo acontece
quando refletimos sobre a imitagdo
de Cristo, que nao se pode separar de
seu Pai: se ndo fosse homem como



eu, que dificil seria imita-lo! E se ndo
fosse Deus, que pouco poder teria
para me ajudar, e que pouco
estimulante seria ser seu discipulo!
Outra consideracdo similar pode ser
feita ao meditar no que significa ser
templo do Espirito Santo e sermos
conduzidos por Ele no nosso
caminho de santidade.

Mas, sendo consideracdes paralelas,
ndo podem reconduzir umas as
outras, sem tergiversar a realidade
do mistério trinitario e da nossa
participacdo nele: realmente sou
filho de Deus — do Pai, no Filho, pelo
Espirito Santo — e minha santidade
brota dai e tem que crescer nessas
mesmas coordenadas trinitarias, até
a meta que acabamos de ver, e que
continuara sendo divino-trinitaria:
“Carissimos, desde ja somos filhos de
Deus, mas nem sequer se manifestou
0 que seremos! Sabemos que, quando
Jesus se manifestar, seremos



semelhantes a ele, porque o veremos
tal como ele é.” (1 Jo 3,2).

Assim, na medida em que cresce a
consciéncia dessa relagdo paterno-
filial com Deus, a alma corre: voa em
direcdo a santidade... A beata
Elisabeth da Trindade escreve,
depois de citar o trecho de Sado Jodo
que acabamos de reproduzir: “Eis a
medida de santidade dos filhos de
Deus: ser tdo santo quanto Deus é
santo, participar de sua santidade, e
isto vivendo em contato com ele, no
fundo do abismo sem fundo, ‘no
intimo”.

11. Paternidade de Deus e
maternidade de Maria

Nossa ultima consideracdo nos
levara da paternidade divina a
maternidade mariana. Mas daremos
a palavra a Sdo Luiz Maria Grignion
de Monfort: “Deus Pai s6 deu ao
mundo seu Unigénito por Maria. (...)
O mundo era indigno, diz Santo



Agostinho, de receber o Filho de Deus
diretamente das maos do Pai, ele o
deu a Maria a fim de que o mundo o
recebesse por meio dela. Em Maria e
por Maria é que o Filho de Deus se
fez homem para nossa salvacao.
Deus Espirito Santo formou Jesus
Cristo em Maria, mas so depois de
lhe ter pedido consentimento por
intermédio de um dos primeiros
ministros da corte celestial”.

Utilizando estas consideracdes como
fio condutor, queremos destacar a
relacdo entre a paternidade divina e
a maternidade mariana, que,
partindo desta singular relacdo de
Santa Maria com a Trindade, verte-se
em nos. Assim como insistimos em
contemplar a consciéncia da filiagao
divina como uma compreensdo da
paternidade de Deus, queremos
observar a conveniéncia de admirar
Maria como modelo de filiacao e
contemplar sua maternidade
espiritual, ndo somente por sua



relacdo maternal com Cristo, mas
também pela sua relacdo singular
com o Pai enquanto Pai de Jesus, e
com o Espirito Santo enquanto nexo
de unido no seio da Trindade.

No amor maternal de Maria, como
consequéncia desta consideracao,
sentiremos e compreenderemos
melhor, de forma viva e muito
“humana”, o amor paternal de Deus,
do qual ela participa de uma
maneira unica; e particularmente
nas suas manifestacdes “maternais”:
que precisamente serviram de ponto
de partida desta exposicdo e
apareceram varias vezes ao longo
dela, na boca dos santos. Voltemos a
“ouvir” um deles, este grande mestre
do amor a Maria que acabamos de
citar:

“Esta Mde do amor formoso aliviara
vosso coracdo de todo escrupulo e de
todo temor servil; ela o abrira e
alargara para correr pelo caminho



dos mandamentos de seu Filho, com
a santa liberdade dos filhos de Deus,
e para nele introduzir o puro amor,
de que ela possui o tesouro; de tal
modo que ndo mais vos conduzireis,
como o fizestes até aqui, pelo receio
ao Deus de caridade, mas pelo puro
amor, unicamente. Passareis a olha-
lo como vosso bondoso Pai, tratando
de agradar-lhe incessantemente; com
ele conversareis confidentemente, a
semelhanca de um filho com seu pai.
Se, por acaso, o ofenderdes,
humilhar-vos-eis em continente
diante dele, pedir-lhe-eis perdao
humildemente, lhe estendereis
simplesmente a mao, e vos
levantareis amorosamente, sem
perturbacdo nem inquietacdo, se sem
desfalecimentos continuareis a
caminhar para ele.”




pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/a-filiacao-
divina-fonte-de-vida-espiritual/
(13/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/a-filiacao-divina-fonte-de-vida-espiritual/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-filiacao-divina-fonte-de-vida-espiritual/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-filiacao-divina-fonte-de-vida-espiritual/

	A filiação divina: fonte de vida espiritual

