
opusdei.org

A figura histórica de
Jesus

Quem é Jesus? Que sabemos
sobre Ele? O autor deste artigo
define a figura de Cristo como
“uma pedra de escândalo para a
razão”.

17/07/2012

Nos anos que marcam o começo do
terceiro milênio parece que
despertou no mundo um interesse
especial por Jesus de Nazaré. Na
realidade, os livros escritos nos
últimos anos sobre sua figura e sua
pessoa, mesmo que nem todos



positivos, põem em relevo a
atualidade e a transcendência do
Filho de Deus feito homem, e como
sua vida atrai as pessoas.

De fato, em sua comunhão com o Pai,
Jesus se faz presente hoje diante de
nós. E o que Jesus traz, o que dá ao
mundo? A resposta é Simples:
Deus[1].

Aviva a tua fé. – Não é Cristo uma
figura que passou. Não é uma
recordação que se perde na
história. Vive! "Jesus Christus heri
et hodie: ipse et in saecula!", diz
São Paulo. Jesus Cristo ontem e
hoje e sempre![2]

A pregação da Igreja primitiva
apresenta sempre Jesus Cristo como
Filho de Deus e único Salvador. A
proclamação do Mistério Pascal
levava consigo um anúncio
paradoxal de humilhação e de
exaltação, de vergonha e de triunfo: 
nós, porém, anunciamos Cristo



crucificado, escândalo para os judeus
e loucura para os pagãos. Mas para
aqueles que são chamados, tanto
judeus como gregos, ele é o Messias,
poder de Deus e sabedoria de Deus[3].

Não foi fácil para os primeiros
cristãos superar o escândalo da cruz,
a realidade da crucificação e morte
do próprio Filho de Deus. Daí a
tentativa dos docetistas e dos
gnósticos de negar que Jesus tivesse
um corpo real e passível, ou o de
Nestório, dois séculos mais tarde, de
afirmar a existência em Jesus Cristo
de duas pessoas, uma humana e
outra divina.

No entanto, nenhum estudioso sério
nega o fato histórico “Jesus de
Nazaré”. Mesmo que não haja uma
grande quantidade de dados
externos à Bíblia sobre sua pessoa e
sua missão, são suficientes para
afirmar, sem dar lugar a dúvidas, a
sua passagem pela terra. É



substancialmente aceito, por
exemplo, o testemunho de Flávio
Josefo. Em um de seus livros, este
historiador judeu do século primeiro
se refere a Jesus como “homem sábio
(...); Ele realizou obras
extraordinárias, sendo um mestre de
homens que acolhem a verdade”[4].
Mais adiante escrevem sobre Jesus,
durante o império de Trajano, Plínio
o jovem e Tácito; e depois o fará
Suetônio, secretário de Adriano.

Junto a essas referencias, os
evangelhos constituem “o
testemunho principal da vida e
doutrina da Palavra encarnada,
nosso Salvador”[5]; são as fontes que
proporcionam uma visão detalhada
de sua personalidade. A Tradição da
Igreja, sob a inspiração do Espírito
Santo, reconheceu nestes livros a
descrição autêntica e segura da
figura histórica do Senhor, uma
figura histórica que possui um
caráter divino.



O valor dos evangelhos como fontes
primárias para conhecer a Jesus não
foi posto em dúvida por cristãos até
finais do século XVIII. Neste
momento, surgiram alguns autores
que pretenderam analisá-los com
critérios historiográficos e
positivistas, eliminando as narrações
que consideravam inaceitáveis para
o homem moderno; isto é: os milagres
e as profecias, só explicáveis pelo
caráter extraordinário da
intervenção divina na história.
Tratava-se da primeira tentativa de
estudar os evangelhos só como livros
de história, sem considerar seu
conteúdo sobrenatural, um projeto
que abordava os textos excluindo a
fé na divindade de Cristo.

A partir de então, abundaram as
“vidas de Jesus" nas quais Cristo
aparecia como um de tantos
candidatos a messias; um fracassado
condenado à morte pela autoridade
romana que, esta sim, possuía uma



indubitável autoridade moral. Deste
modo, com frequência, estas
pretensas biografias históricas
retratavam mais o caráter de quem
as escrevia que o de Jesus Cristo.

Posteriormente, o avanço dos
estudos exegéticos levou a uma forte
reação contra este enfoque: passou-
se a considerar os evangelhos como
textos escritos com fé sincera, mesmo
que desvinculados das coordenadas
da história; o ceticismo sobre a
divindade da figura histórica de
Cristo não foi superado. Nos últimos
decênios, os novos critérios
metodológicos permitiram uma
leitura teológica da Bíblia mais de
acordo com a fé[6]. A verdade
proclamada pela Igreja sobre o Filho
de Deus, que depois de vinte séculos
continua sendo uma pedra de
escândalo para a razão, é a de uma
Pessoa ante a qual cada um deve
comprometer sua própria vida
através de um ato de fé; porém não



uma fé puramente fiducial ou 
crédula, mas uma fé que se apoia em
que o próprio Deus falou e atuou na
história; uma fé que crê na vida e
obras reais do Filho de Deus feito
homem, e que encontra n’Ele a razão
de sua esperança.

A importância da realidade histórica
da mensagem evangélica se fez
patente desde os primeiros instantes
do cristianismo; como diz São Paulo, 
se Cristo não ressuscitou, é vã a nossa
pregação, e também é vã a vossa fé[7].

Os milagres e a autoridade de Jesus

Nos evangelhos relata-se que Jesus
faz milagres. No Antigo Testamento
já se narravam prodígios realizados
por profetas como Elias e Eliseu, para
não falar dos protagonizados por
Moisés ou Josué. Também na
literatura antiga, tanto judaica como
helenística, encontram-se prodígios
de alguns personagens.



Aqueles que buscam negar a
veracidade dos milagres de Cristo – e,
em geral, de todos os que aparecem
na Escritura -, costumam apoiar-se
nestes últimos para afirmar que os
relatos de atos milagrosos implicam
em um gênero literário de ficção,
talvez dirigido a exaltar um
personagem histórico.

Porém as semelhanças dão
rapidamente lugar a profundas
divergências, que constituem sinais
da credibilidade e da autenticidade
dos evangelhos. Em primeiro lugar,
os milagres de Jesus surpreendem
por sua verossimilhança. Os
evangelhos falam de prodígios;
porém nada há de exagerado na
forma de descrevê-los.

Um cego recupera a vista; um coxo
começa a andar... Observa-se, na
simplicidade do relato, que se está
muito longe de pretender exaltar
uma figura; são relatos alheios a toda



teatralidade, e nos quais se refletem
a vida cotidiana dos protagonistas.

Também chama a atenção a
autoridade que Jesus exerce quando
os realiza. Os prodígios narrados na
literatura rabínica se obtêm depois
de longas orações. Ele,
diferentemente, os faz com seu
próprio poder, com uma palavra ou
um gesto, e o efeito é quase sempre
imediato.

Outra característica única é a
discrição de Jesus: raramente toma a
iniciativa, mostra-se reticente,
manda que não se divulgue...
Inclusive em ocasiões, diz o texto
sagrado, que não pode fazer
milagres[8], porque não encontrou
nos interessados as disposições
espirituais adequadas.

Por último, é importante notar como
os milagres de Cristo possuem
sempre um sentido que transcende o
mero efeito físico. O Senhor não cede



ao gosto dos homens pelo
maravilhoso, ou à curiosidade: busca
a conversão da alma, quer
testemunhar a sua missão. Jesus faz
ver que não são simples prodígios;
para realizá-los, exige a fé em sua
Pessoa, na missão que o Pai lhe
confiou. Partem da fé e levam à fé.
De tudo isso se conclui que os
evangelistas se propuseram
disponibilizar para todos alguns
fatos históricos, para que pudessem
ser completados pela fé;
testemunharam que “tudo na vida de
Jesus é sinal de seu mistério. Por
meio de seus gestos, de seus
milagres, de suas palavras, foi
revelado que nele habita
corporalmente toda a plenitude da
divindade (Cl 2,9)”[9].

Daí a centralidade, na vida do
cristão, do conselho de são
Josemaria: Saboreai as cenas
comoventes em que o Mestre atua
com gestos divinos e humanos ou



relata com modos de dizer
humanos e divinos a história
sublime do perdão, do Amor
ininterrupto que tem pelos seus
filhos. Esses traslados do Céu
renovam-se agora também, na
perenidade atual do Evangelho:
apalpa-se, nota-se, pode-se afirmar
que se toca com as mãos a
proteção divina.[10]

No entanto, a autoridade de Jesus
não se manifesta só em seu modo de
fazer milagres. Aparece mais
claramente em seu modo de dispor
da Lei e da tradição: as interpreta,
aprofunda e corrige. Este é outro
traço diferenciador, que não se
encontra em nenhum outro
testemunho da época. A
originalidade desta atitude, patente
nos ensinamentos recolhidos nos
evangelhos, só se explica pelo caráter
único do Mestre, por sua forte
personalidade e doutrina.



Percebemos este poder sobre a Lei ao
observar como Ele a cumpre
fielmente. Nesse cumprimento Cristo
mostra umas exigências que vão até
o mais profundo do coração, mais
além de qualquer sinal de
formalismo. É Verdade que Jesus
mantém a Lei, porém a interpreta
segundo um espírito inovador que,
ao mesmo tempo em que a cumpre, a
supera; traz um vinho novo que
rejeita composições com os odres
velhos. Por outro lado, Jesus faz isto
como um legislador que fala em
nome próprio, superando Moisés. O
que Deus havia dito através de
Moisés, o seu Filho Unigênito
aperfeiçoa.

Jesus inaugura uma nova era, a do
Reino anunciado já há muito tempo
pelos profetas: destrói o Reino de
Satanás expulsando os demônios
pelo dedo de Deus[11]. O
messianismo de Jesus não pode ser
uma invenção de seus discípulos



concebida depois da Páscoa: a
tradição evangélica contém tantas
recordações sólidas e harmônicas de
sua vida pública que não é possível
repeli-las dizendo simplesmente que
se trata de uma criação póstuma,
fruto de uma suposta ideologia
apologética. Os ensinamentos de
Cristo são inseparáveis da autoridade
com que as proclama.

A divindade de Jesus nos
evangelhos

De modo análogo a como se nega a
historicidade dos milagres, às vezes
afirma-se que o título de “filho de
Deus" só designa, nos evangelhos,
uma proximidade especial de Jesus
com Deus. Geralmente, argumenta-se
dizendo que este título tem diversos
usos nos textos da época: aplica-se a
personagens que se distinguem por
serem justos, ao povo de Israel, aos
anjos, á realeza ou a pessoas com
alguma faculdade especial. Mas



quando consideramos os relatos
evangélicos, novamente aparecem
diferenças que só se explicam ao
reconhecer a natureza divina de
Cristo, proclamada à luz do mistério
Pascal.

Assim, no evangelho de São Marcos
se demonstra que a personalidade se
Jesus é sobrenatural. Certamente, em
certas ocasiões, Jesus é proclamado
filho de Deus por pessoas que talvez
só o façam segundo o sentido normal
da época, sem conhecer a fundo suas
implicações. Mas também, a voz do
Pai no Batismo e na Transfiguração
testemunha que Jesus é Filho de
Deus; e sob a luz desta declaração
pode-se apreciar em muitas outras
passagens o caráter real e único da
filiação divina de Cristo. Por
exemplo, o próprio Jesus apresenta-
se como o “filho amado" na parábola
dos vinhateiros homicidas,
radicalmente diferente de todos os
enviados anteriores; também



manifesta uma relação pessoal única
de filiação e confiança com o Pai ao
chamar-lhe – e este é o único
evangelho que o conta – Abba[12],
Papai. Neste contexto, é interessante
observar como a fé do evangelista na
divindade de Jesus fica marcada pelo
versículo citado, Filho de Deus[13], e
a confissão do centurião, ao final do
texto: verdadeiramente este homem
era Filho de Deus![14].

Em São Mateus, a definição divina de
Jesus se apresenta com mais
profusão que em São Marcos. O título
é pronunciado por endemoninhados,
pelo centurião, pelos que passam sob
a Cruz no Calvário, pelos sacerdotes,
por Pedro e os discípulos,
especialmente depois de um milagre.
Ainda mais claramente que em São
Marcos, vê-se que nem todos os que o
chamam filho de Deus o reconhecem
como tal, e esta atitude serve ao
evangelista como contraponto
daqueles que o fizeram.



São Lucas ressalta a relação entre
Jesus e o Pai, destacando-a em um
ambiente de oração, de intimidade e
confiança, de entrega e submissão,
que termina nas últimas palavras
pronunciadas na Cruz: Pai, em tuas
mãos entrego meu espírito[15]. Ao
mesmo tempo é fácil captar como
sua vida e sua missão são
continuamente guiadas pelo Espírito
Santo, já desde a Anunciação, onde
se proclama sua filiação divina. Junto
a estas características
particularmente destacadas,
voltamos a encontrar outros
testemunhos comuns aos demais
evangelistas: também os demônios
chamam Jesus de “Filho de Deus",
nas tentações e nas curas dos
endemoninhados em Cafarnaum e
Gerasa.

Em São João a filiação divina de
Cristo aparece em seu sentido mais
profundo e transcendente: Ele é o
Verbo, que está no seio de Deus e se



faz carne; é pré-existente, já que é
anterior a Abraão; foi enviado pelo
Pai, desceu do céu... São
características que destacam a
realidade divina de Jesus. A confissão
da divindade por parte de Tomé pode
considerar-se o cume do evangelho,
que foi escrito para que creiais que
Jesus é o Cristo, o Filho de Deus, e
para que crendo, tenhais a vida em
seu nome[16]. Em São João é patente,
talvez mais que em nenhum outro
evangelista, como a afirmação da
divindade real de Jesus pertence ao
próprio núcleo da pregação
apostólica. Uma afirmação que tem
as suas raízes na consciência que
Cristo tinha desta divindade, em sua
passagem pela terra.

Neste sentido, é de especial interesse
recordar – e é um elemento comum a
todos os evangelistas – como Jesus
diferencia sua relação com o Pai da
que tem com os demais homens: meu
Pai é quem me glorifica, aquele que



vós dizeis ser o vosso Deus[17]; subo
para meu Pai e vosso Pai, meu Deus e
vosso Deus[18]; a expressão “Pai
nosso" nos lábios de Jesus só aparece
em uma ocasião, ao ensinar aos
discípulos o modo que devem rezar.
Cristo nunca põe no mesmo nível sua
especial filiação com a dos
discípulos: uma amostra da
consciência que Ele mesmo tinha de
sua divindade.

A pregação da primitiva comunidade
cristã apresenta as formas de
anúncio, de catequese, de exortação
ou de argumentação em favor da fé,
e todas estas estão reunidas na
narração evangélica. Isto influi mais
em suas características literárias que
no conteúdo do que aconteceu. É útil
descobrir que as necessidades da
pregação levaram a selecionar
alguns episódios entre muitos
outros[19], e que levaram os
evangelistas a apresentar a vida de
Cristo de modo mais teológico que



biográfico, mais sistemático que
cronológico. Porém não há motivo
para pensar que este interesse e
essas necessidades levem a falsificar
as recordações, a criá-los ou a
inventá-los.

Mais ainda, as expressões e
acontecimentos desconcertantes são
mais uma prova da credibilidade dos
evangelhos: por que o batismo, se
Cristo não tinha pecado? Por que
afirmar a aparente ignorância de
Jesus a respeito da Parusia, ou que
não pôde fazer milagres, ou que
estava cansado? Como o são também
a forma semítica das palavras, ou o
uso de expressões arcaicas ou não
assumidas pela teologia posterior –
como “filho do Homem”.

Os evangelhos estão repletos de
episódios cheios de candura e
naturalidade; cada um deles é uma
mostra de veracidade, e do desejo de
contar a vida de Jesus no seio da



tradição da Igreja. Quem escuta e
recebe essa Palavra pode chegar a
ser discípulo[20].

Na mensagem cristã se entrelaçam a
fé e história, teologia e razão, e os
testemunhos apostólicos manifestam
a preocupação de apoiar a fé e a
mensagem sobre fatos, contados com
sinceridade.

Nessas páginas, o próprio Jesus se dá
a conhecer aos homens de todos os
tempos, na realidade da sua história,
do seu anúncio. Lendo-as, não
aderimos a um ideal moral; meditar
o evangelho não é refletir sobre uma
doutrina. É meditar a história de
Cristo desde o seu nascimento num
presépio até à sua morte e sua
ressurreição[21], porque quando
amamos uma pessoa, desejamos
conhecer até os menores detalhes
da sua existência, do seu caráter,
para assim nos identificarmos com
ela.[22]



B. Estrada

[1] Cfr. Joseph Ratzinger – Bento XVI, 
Jesus de Nazaré, cap. 1 e 2.

[2] Caminho n. 584.

[3] 1 Cor 1, 23s.

[4] Cfr. Flávio Josefo, Antiquitates
Judaiae, 18, 3, 3.

[5] Conc. Vaticano II, Const. dogm. 
Dei Verbum, n. 18.

[6] Cfr. Joseph Ratzinger – Bento XVI, 
Jesus de Nazaré (I), Introdução.

[7] 1 Cor 15, 14.

[8] Cfr. Mt 13, 18; Mc 6, 50.

[9] Catecismo da Igreja Católica, n.
515.



[10] Amigos de Deus, n. 216.

[11] Cfr. Lc 11, 20.

[12] Mc 14, 36.

[13]Mc 1,1.

[14] Mc 15, 39.

[15] Lc 23, 46.

[16] Jo 20, 31.

[17] Jo 8, 54.

[18] Jo 20, 17.

[19] Cfr. Jo 21, 25.

[20] Cfr. Joseph Ratzinger – Bento
XVI, Jesus de Nazaré (I), cap. 4.

[21] É Cristo que passa, n. 107.

[22] É Cristo que passa, n. 107.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-figura-
historica-de-jesus/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-figura-historica-de-jesus/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-figura-historica-de-jesus/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-figura-historica-de-jesus/

	A figura histórica de Jesus

