
opusdei.org

A fidelidade à visita
de Deus para as
próximas gerações

Nesta Catequese, o Papa
Francisco se concentra no que
pode ser aprendido com duas
figuras de anciãos: Simeão e
Ana, que "reconhecem a
presença do Senhor no Menino
Jesus, que enche sua longa
espera de consolo e acalma sua
despedida da vida".

30/03/2022

Prezados irmãos e irmãs, bom dia!



No nosso itinerário de catequeses
sobre o tema da velhice, hoje
olhamos para o terno quadro pintado
pelo evangelista São Lucas, que
mostra a cena de duas figuras de
idosos, Simeão e Ana. A sua razão de
vida, antes de se despedir deste
mundo, é aguardar a visita de Deus.
Esperavam que os visitasse Deus, ou
seja, Jesus. Simeão sabe, através de
uma premonição do Espírito Santo,
que não morrerá antes de ter visto o
Messias. Ana vai ao templo todos os
dias, dedicando-se ao seu serviço.
Ambos reconhecem a presença do
Senhor no Menino Jesus, que enche
de consolação a sua longa espera e
tranquiliza a sua despedida da vida.
Esta é uma cena de encontro com
Jesus, e de despedida.

O que podemos aprender com estas
duas figuras de anciãos cheios de
vitalidade espiritual?



Entretanto, aprendemos que a
fidelidade da espera aguça os
sentidos. De resto, como sabemos, o
Espírito Santo faz exatamente isso: 
ilumina os sentidos. No antigo hino 
Veni Creator Spiritus, com que ainda
hoje invocamos o Espírito Santo,
dizemos: "Accende lumen sensibus",
acende uma luz para os sentidos,
ilumina os nossos sentidos. O
Espírito é capaz de o fazer: aguçar os
sentidos da alma, apesar dos limites
e das feridas dos sentidos do corpo. A
velhice debilita, de uma forma ou de
outra, a sensibilidade do corpo: um é
mais cego, outro é mais surdo... No
entanto, uma velhice que se exerceu
na expetativa da visita de Deus não
perderá a sua passagem: aliás, estará
ainda mais pronta para acolher, terá
mais sensibilidade para receber o
Senhor quando Ele passar.
Recordemos que a atitude do cristão
consiste em estar atento às visitas do
Senhor, porque o Senhor entra na
nossa vida com inspirações, com o



convite a sermos melhores. E Santo
Agostinho dizia: “Tenho medo de
Deus quando Ele passa” - “Mas por
que tens medo?” - “Tenho medo de
não o ver e deixá-lo passar”. É o
Espírito Santo que prepara os
sentidos para compreender quando o
Senhor nos visita, como fez com
Simeão e Ana.

Hoje, mais do que nunca, precisamos
disso: temos necessidade de uma
velhice dotada de sentidos espirituais
vivos e capaz de reconhecer os sinais
de Deus, ou seja, o Sinal de Deus, que
é Jesus. Um sinal que sempre nos põe
em crise: Jesus põe-nos em crise
porque é "sinal de contradição" (Lc 2,
34) - mas que nos enche de alegria.
Porque a crise não nos traz
necessariamente tristeza, não: estar
em crise, prestando serviço ao
Senhor, muitas vezes dá-nos paz e
alegria. A anestesia dos sentidos
espirituais - e isso é terrível - a
anestesia dos sentidos espirituais, na



excitação e atordoamento dos
sentidos do corpo, é uma síndrome
generalizada em uma sociedade que
cultiva a ilusão da juventude eterna,
e a sua caraterística mais perigosa
consiste em ser quase inconsciente.
Não se tem a consciência de estar
anestesiado. E isto acontece: sempre
ocorreu e continua a acontecer nos
nossos tempos. Os sentidos
anestesiados, sem compreender o
que acontece; os sentidos interiores,
os sentidos do espírito para
compreender a presença de Deus ou
a presença do mal, anestesiados, não
distinguem.

Quando perdemos a sensibilidade do
tato ou do paladar, damo-nos
imediatamente conta. A da alma, a
sensibilidade da alma, ao contrário,
podemos ignorá-la por muito tempo,
viver sem nos darmos conta de que
perdemos a sensibilidade da alma.
Ela não se refere simplesmente ao
pensamento de Deus ou da religião.



A insensibilidade dos sentidos
espirituais diz respeito à compaixão
e à piedade, à vergonha e ao
remorso, à fidelidade e à dedicação, à
ternura e à honra, à
responsabilidade própria e à dor
pelo próximo. É curioso: a
insensibilidade não te faz
compreender a compaixão, não te faz
entender a piedade, não te faz sentir
vergonha ou remorso por teres feito
algo mau. É assim: os sentidos
espirituais anestesiados confundem
tudo e, espiritualmente, já não
sentimos tais coisas. E a velhice
torna-se, por assim dizer, a primeira
perda, a primeira vítima desta perda
de sensibilidade. Em uma sociedade
que exerce a sensibilidade sobretudo
por prazer, só pode haver a perda de
atenção pelos mais frágeis e
prevalecer a competição dos
vencedores. É assim que se perde a
sensibilidade. Certamente, a retórica
da inclusão é a fórmula ritual de
cada discurso politicamente correto.



Mas ainda não confere uma
verdadeira correção às práticas da
normal convivência: uma cultura da
ternura social tem dificuldade de
crescer. Não: o espírito da
fraternidade humana - que julguei
necessário relançar com força - é
como uma peça de vestiário
descartada, para admirar, sim, mas...
em um museu. Perde-se a
sensibilidade humana, perdem-se
estes movimentos do espírito que nos
tornam humanos.

É verdade, na vida real podemos
observar, com comovente gratidão,
muitos jovens capazes de honrar até
ao fundo esta fraternidade. Mas o
problema é exatamente este: existe
um descarte, um descarte culpado,
entre o testemunho desta linfa vital
da ternura social e o conformismo
que obriga a juventude a contar a
sua história de modo completamente
diferente. O que podemos fazer para
preencher esta lacuna?



Da narração de Simeão e Ana, mas
também de outras histórias bíblicas
da velhice sensível ao Espírito, vem
uma indicação oculta que merece ser
trazida à tona. Em que consiste
concretamente a revelação que
estimula a sensibilidade de Simeão e
Ana? Consiste em reconhecer em
uma criança, que eles não geraram e
que veem pela primeira vez, o sinal
certo da visita de Deus. Eles aceitam
que não são protagonistas, mas
apenas testemunhas. E quando um
indivíduo aceita não ser
protagonista, mas se compromete
como testemunha, tudo bem: aquele
homem, aquela mulher, amadurece
bem. Mas se tiver sempre vontade de
ser protagonista, nunca amadurecerá
neste caminho rumo à plenitude da
velhice. A visita de Deus não se
encarna na sua vida, daquele que
quer ser protagonista e nunca
testemunha, não os põe em cena
como salvadores: Deus não se
encarna na sua geração, mas na



geração vindoura. Perdem o seu
espírito, perdem a vontade de viver
com maturidade e, como se costuma
dizer, vivem superficialmente. É a
grande geração dos superficiais, que
não se dão ao luxo de sentir as coisas
com a sensibilidade do espírito. Mas
porque não se dão o luxo? Em parte,
por preguiça, e em parte porque já
não podem: perderam-na. É mau
quando uma civilização perde a sua
sensibilidade de espírito. Por outro
lado, é bom quando encontramos
anciãos como Simeão e Ana que
mantêm esta sensibilidade do
espírito e são capazes de
compreender situações diferentes,
pois estes dois compreenderam esta
situação que os precedeu, que era a
manifestação do Messias. Nenhum
ressentimento ou recriminação por
isto, quando se encontram nessa
condição estática. Ao contrário,
grande emoção e grande consolação,
quando os sentidos espirituais ainda
estão vivos. A emoção e a consolação



de poder ver e anunciar que a
história da sua geração não se perde
nem se desperdiça, precisamente
graças a um acontecimento que se
encarna e se manifesta na geração
seguinte. E é isso que uma pessoa
idosa sente quando os seus netos vão
falar com ela: sentem-se reavivados.
“Ah, a minha vida ainda é aqui”. É
tão importante ir ao encontro dos
idosos, é tão importante ouvi-los. É
tão importante falar com eles,
porque existe essa troca de
civilização, essa troca de maturidade
entre jovens e idosos. E assim, a
nossa civilização prossegue de uma
forma madura.

Só a velhice espiritual pode dar este
testemunho, humilde e
deslumbrante, tornando-o influente e
exemplar para todos. A velhice que
cultivou a sensibilidade da alma 
extingue toda a inveja entre as
gerações, todo o ressentimento, toda
a recriminação pelo advento de Deus



na geração seguinte, que chega com a
despedida da própria. E isso é o que
acontece a um idoso aberto, a um
jovem aberto: despede-se da vida,
mas entrega - entre aspas - a sua vida
à nova geração. E essa é aquela
despedida de Simeão e Ana: “Agora
posso ir em paz”. A sensibilidade
espiritual da velhice é capaz de
interromper a competição e o
conflito entre as gerações de modo
credível e definitivo. Ultrapassa esta
sensibilidade: os idosos, com essa
sensibilidade, ultrapassam o conflito,
vão além, caminham para a unidade,
não para o conflito. Isso é certamente
impossível aos homens, mas é
possível a Deus. E hoje precisamos
tanto dela, a sensibilidade do
espírito, a maturidade do espírito,
precisamos de anciãos sábios,
maduros em espírito, que nos deem
esperança para a vida!



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-fidelidade-a-
visita-de-deus-para-as-proximas-

geracoes/ (12/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-fidelidade-a-visita-de-deus-para-as-proximas-geracoes/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-fidelidade-a-visita-de-deus-para-as-proximas-geracoes/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-fidelidade-a-visita-de-deus-para-as-proximas-geracoes/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-fidelidade-a-visita-de-deus-para-as-proximas-geracoes/

	A fidelidade à visita de Deus para as próximas gerações

