
opusdei.org

A Fadiga da
Santidade

O fundador tinha falecido havia
menos de um ano. A 5 de Março
1976, Mons. Alvaro del Portillo,
seu sucessor, foi recebido pela
primeira vez, pelo Papa.
Durante aquela audiência,
Paulo VI recomendou-lhe que
começasse a recolher, de
maneira sistemática, os seus
escritos e documentos que
iluminavam a sua vida porque
constituiam- disse - "um tesouro
que já não pertence só ao Opus
Dei"



12/04/2018

Embora o Santo Padre lhe desse
autorização para falar disto, D.
Álvaro del Portillo foi – como sempre
– muito discreto. Fez referência a
elas no dia 2 de Fevereiro de 1978,
quando, ao anunciar-me que agora já
tinha chegado o tempo de começar a
preparar a Causa de canonização,
perguntou se estava disposto a
ocupar-me do assunto. Não é por
acaso que, hoje, elas voltam à minha
mente, porque a canonização nos diz
antes de mais, precisamente aquilo
que Paulo VI antecipou nesse dia, isto
é, que Josemaria Escrivá pertence ao
tesouro da santidade da Igreja. A sua
mensagem é patrimônio da Igreja.
Nela vibra a novidade perene do
Evangelho, que fala a todos os
cristãos e a que todos podem
alcançar.



O ato que o Papa se prepara para
realizar nesta manhã diante do
mundo acrescenta mais um elo a
uma cadeia que jamais se
interromperá até ao fim dos tempos:
cada época será marcada pelo
testemunho dos santos, figuras que,
na sua variedade, confirmam a
inesgotável riqueza do mistério da
Igreja. Só a perspectiva eclesiológica
fornece a chave da compreensão. Por
exemplo, para compreender como os
santos (467) e os beatos (1290)
elevados aos altares por João Paulo II
não podem ser vistos como uma
chuva de partículas isoladas, embora
numerosos, uma pluralidade de
indivíduos escolhidos para
representar grupos de fiéis,
instituições eclesiais, sensibilidades
ou escolhas espirituais particulares.
Não: é a Igreja universal que neles
palpita. A realidade em todos vive e a
todos dá vida católica.

A substância da santidade



Para mim, conclui-se hoje um
trabalho iniciado há quase vinte e
cinco anos. A história de cada uma
das causas de canonização pode ser
reconstruída através de dados
numéricos que ajudam a ter uma
ideia do percurso seguido: duração
dos processos (quase 1.000 sessões,
no nosso caso), número das
testemunhas de visu (uma centena),
assiduidade das suas relações com o
protagonista (mais de 20 anos na
maioria dos casos), consistência das
provas documentais (390 arquivos
examinados) densidade da Positio (4
volumes de 6.000 páginas), extensão
da devoção (mais de 120.000
testemunhos de favores, em quase 90
países), frequência dos milagres
registrados (48 completamente
documentados, até agora), etc. Mas
não me parece ser este o momento
para fazer uma averiguação técnica
da causa do fundador do Opus Dei. E
de resto, só quem está empenhado
nestes trabalhos poderia



compreender todo o significado
daquelas cifras. Além delas, uma
causa é o estudo analítico, jurídica e
criteriosamente fundado, que deve
responder à pergunta: existem
provas válidas, que tirem qualquer
dúvida sobre a santidade de um
determinado Servo de Deus? A
certeza que provém disto é
suficientemente sólida para
consentir à autoridade competente
propor sem reservas que o Papa o
proclame santo? A decisão final é
unicamente do Papa; o procedimento
que o prepara constitui, no seu
conjunto, a causa de canonização.

Todas as causas nos apresentam
aquilo a que poderíamos definir
como o paradoxo da santidade. Com
maior razão a de Josemaria Escrivá
que, desde o final dos anos vinte,
pregou com vigor a vocação
universal para a santidade. O centro
da sua mensagem e da sua ação
pastoral consiste precisamente nesta



convicção, e nas suas imediatas
consequências, isto é, no
desempenho da vida cotidiana (o
trabalho, a família, as relações
sociais) como âmbito e matéria de
santidade. Se a santidade é para
todos e não só para poucos
indivíduos especiais; significa que ela
não consiste em realizar ações
extraordinárias; é suficiente
desempenhar com amor
extraordinário os pequenos deveres
do dia a dia... Como ele mesmo
escreveu: "Queres de verdade ser
santo? – Cumpre o pequeno dever de
cada momento; faz o que deves e está
no que fazes" (Caminho, n. 815). A
santidade "grande" está em cumprir
os "deveres pequenos" de cada
instante" (Caminho, n. 817). Qual é o
paradoxo?

O paradoxo consiste em manter esta
verdade, proclamada solenemente
também pelo Concílio e confirmada
na realidade do número acima citado



das beatificações e das canonizações
efetuadas por João Paulo II. Em
mantê-la, dizia, e, ao mesmo tempo,
em não tornar banal o seu conteúdo.
A Congregação para as Causas dos
Santos requer a demonstração da 
heroicidade das virtudes, como
condição indispensável para
proceder primeiro à beatificação e
depois à canonização: uma condição
extremamente difícil de satisfazer.
Por conseguinte, deve-se admitir-se
que o heroísmo é para todos; mas, se
as palavras têm um sentido,
permanece uma meta acima do
comum: um ponto de chegada que
não é para todos. Em conclusão, a
santidade alcança-se ao preço de
esforços não indiferentes. Aqueles
467 santos e aqueles 1290 beatos
dizem-nos que todos podemos chegar
à plenitude da vida cristã, mas
também que ela não é automática, é
preciso desejá-la com aquela 
determinação resoluta de qual fala
Santa Teresa. Nas suas causas



percebemos a fadiga da santidade.
Esta é a impressão dominante que
tive do estudo da trajetória espiritual
existencial do fundador do Opus Dei, 
o santo da vida de todos os dias: um
percurso extremamente árduo,
sempre subindo, com a pendência
que se aprumava cada vez mais na
medida em que se aproximava da
meta. Para difundir a mensagem que
o Senhor lhe confiou, ele pagou um
preço muito elevado.

Santidade e luta

Em síntese, seria um erro descrever a
vida espiritual prescindindo dos
conceitos essenciais na tradição da
espiritualidade, como a conversão, a
contrição, a penitência, a
mortificação, etc., mesmo com a
intenção de torná-la compreensível
aos não crentes ou a quem não
conhece as suas leis. Durante alguns
anos tive de responder às objeções de
quem se escandalizava com o fato de



que o fundador do Opus Dei
recomendava a prática da
mortificação, como se se tratasse de
uma herança medieval, felizmente
abandonada pela sensibilidade
contemporânea. Mas a Cruz não
pode ser removida do horizonte do
cristão. Assim o amor ao mundo é
um amor redentor, que passa através
do sacrifício. Santidade é sinônimo
de luta ascética: "A santidade está na
luta, em saber que temos defeitos e
em tratar heroicamente de evitá-los.
A santidade – insisto – está em
vencer esses defeitos..., mas
morreremos com defeitos: senão, já
te disse, seríamos uns soberbos".
(Forja, n. 312). A conclusão desta
passagem parece-me iluminadora e
em sintonia com a experiência
comum: sempre estaremos lutando
com as nossas limitações; portanto só
nos resta aceitar combater toda a
vida nas mesmas frentes; por isso,
antes de confiar nas nossas forças
(caindo na ilusão pelagiana)



deveríamos ter confiança, antes de
mais, na ajuda da graça: "Alcança-se
a santidade com o auxílio do Espírito
Santo – que vem morar em nossas
almas –, mediante a graça que nos é
concedida nos sacramentos, e com
uma luta ascética constante. Meu
filho, não nos iludamos: tu e eu – não
me cansarei de repeti-lo – teremos de
combater sempre, sempre, até o fim
da nossa vida. Assim amaremos a
paz, e daremos a paz, e receberemos
o prêmio eterno". (Forja, n. 429). Este
é o ponto, o esforço pela santidade a
que nenhum cristão pode subtrair-se.
É também verdade, porém, que este
trabalho, esta luta de amor traz
consigo a alegria, porque "Ter a Cruz
é ter a alegria: é ter-te a Ti, Senhor!"
(Forja, n. 766).

Do ponto de vista existencial, no
conceito de santidade convergem
diversas noções basilares da
antropologia cristã, como as da
conversão contínua, do tempo como



sequência de chamadas por parte de
Deus e de respostas do homem, da
vida como prova ou, na linguagem de
São Josemaria, como um contínuo
"começar e recomeçar" (Caminho, n.
292). Nesta perspectiva, resulta
perfeitamente justificada a
identidade de santidade e heroísmo,
pressuposta pela metodologia da
Congregação para as Causas dos
Santos. Heroísmo é, precisamente,
constância sem flexões. A busca da
santidade requer que respondamos
sempre sim aos apelos de Deus,
contidos também nas vicissitudes
menos evidentes do dia. Na
gradualidade quase infinita de
possíveis respostas, não teria sentido
teórico nem abstrato, pretender que
o santo deva dar sempre a mais
difícil. Mas não podemos esquecer
que ele responde todas as vezes ao
melhor nível das suas capacidades.
Assim como, para emitir uma nota
afinada, uma corda de violão deve
estar esticada ao máximo, assim é



também a vocação cristã (que é
chamada à santidade: mas quando é
que compreenderemos que
santidade é sinônimo de salvação?)
exige que não nos detenhamos, que
as nossas ações não sejam realizadas
com parcimônia, que não sigamos a
lei do menor esforço.

Procurar a Deus

Para ser santo não é preciso ser um
super-homem nem um gênio. Mas é
indispensável a coerência, isto é,
uma vontade totalmente orientada
para Deus: sem intervalos, sem
reservas. É necessário detestar o
pecado com todas as forças. O pior
inimigo da santidade são as
omissões, a insídia que devemos
evitar é a tibieza. Isto faz-nos
compreender como é importante
possuir qualidades humanas
integrais se quisermos alcançar a
meta da santidade. Ela é
incompatível com a mediocridade.



Não é questão de músculos, mas de
amor, contudo sem um caráter forte,
decidido, pronto a levantar-se, a
santidade limita-se a uma quimera
verdadeiramente impensável. Vale a
pena meditar nas seguintes
considerações de Josemaria Escrivá:
"Acostuma-te a dizer que não".
Caminho, n. 5). "Não sejas frouxo,
mole. – Já é tempo de repelires essa
estranha compaixão que sentes por ti
mesmo". (Caminho, n. 193).

Pronto a levantar-se, dizia. A menção
não é casual. A santidade é
compatível com todos os erros e
imperfeições nas quais todos
podemos cair. Considerando a
realidade deste ponto de vista, o
maior perigo é o desânimo: "Não nos
esqueçamos de que santo não é o que
não cai, mas o que se levanta sempre,
com humildade e com santa
teimosia". (Amigos de Deus, n. 131).
As quedas não nos devem oprimir,
mesmo quando são graves, contanto



que nos dirijamos a Deus no
sacramento da Penitência, com
arrependimento sincero e propósito
reto. O cristão não é um fanático
colecionador de folhas de bons
serviços impecáveis. Jesus Nosso
Senhor, que se comove tanto com a
inocência e a fidelidade de João,
enternece-se da mesma forma,
depois da queda de Pedro, devido ao
seu arrependimento. (cfr. É Cristo
que passa, n 75). Quando erra, o
santo volta a arrepender-se, à luta.
Confia na capacidade infinita de
perdão de Deus, mas não abusa dela.
O temor filial ajuda-o a concentrar
todas as energias para procurar
agradar a Deus.

Estamos falando da santidade como
diálogo vital com Deus, em que as
nossas respostas se seguem às
contínuas chamadas do Senhor.
Estamos em plena sintonia com a
tradição que define a santidade como
esforço para cumprir a vontade de



Deus do melhor modo possível. Neste
sentido, chamou sempre muito a
minha atenção um ponto do Caminho
que diz assim. "Gradação: resignar-se
com a Vontade de Deus; conformar-
se com a Vontade de Deus; querer a
Vontade de Deus; amar a Vontade de
Deus". (Caminho, n. 774). Um
percurso de perfeição progressiva
que Josemaria Escrivá percorreu até
ao fim, tanto, que pessoalmente
considero o total abandono à
vontade de Deus, como a expressão
que descreve melhor o cume por ele
alcançado no cumprimento da
missão recebida: não resignação
passiva, não adaptação, mas amor
sincero àquilo que o Senhor quer.
"Jesus, o que tu "quiseres"..., eu o
amo". (Caminho, n. 773).

Este abandono constitui, a meu ver, o
ponto mais alto do heroísmo e
podemos vê-lo na vida dos santos aos
quais o Senhor confiou uma missão
de particular relevo eclesial. A



estratégia seguida por Deus com o
fundador do Opus Dei foi
particularmente dura, marcada pela
presença de uma Cruz que, com o
passar do tempo, se fez cada vez
mais pesada.

Certa literatura hagiográfica tende a
engrandecer as figuras dos santos.
Apesar de surgirem obstáculos que
constelam o caminho da santidade,
aqui não se quis absolutamente
seguir essa tendência. O santo não é
inimitável: Distanciá-lo da terra
equivale a negar a sua
exemplaridade. A santidade é fadiga,
mas permanece sempre ao alcance
de todos. O paradoxo mantém-se em
ambos os polos. São os méritos
infinitos de Cristo, aplicados a nós
nos sacramentos, que nos dão a
certeza da meta. É a intercessão de
Nossa Senhora – omnipotência
suplicante – que apoia a nossa
esperança. Assim como a ajuda que, 
in Ecclesia, nos é dada pelos santos:



eles, que na vida combateram
infatigavelmente por nós, não nos
podem deixar sós. Josemaria Escrivá
vai nos ajudar a enfrentar com
alegria a nossa fadiga da santidade
na vida cotidiana.

Mons. Flavio Capucci,
Postulador da Causa de
Canonização de Josemaria
Escrivá

Suplemento de L’Osservatore
Romano, 6 de Outubro de 2002

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-fadiga-da-
santidade/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-fadiga-da-santidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-fadiga-da-santidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-fadiga-da-santidade/

	A Fadiga da Santidade

