
opusdei.org

A experiência da dor

Mesmo que a dor seja uma das
experiências mais comuns da
vida, sempre nos surpreende e
continuamente nos exige
aprender e nos adaptar às
novas circunstâncias.

20/01/2013

Ninguém pode se considerar “expert"
na dor; sempre tem uma dimensão
original: na forma como se
manifesta, em suas causas, e nas
diversas reações que desencadeia.
Muitas vezes nos encontramos
sofrendo profundamente por



motivos e razões que nunca
esperávamos.

O Santo Padre João Paulo II escreve:
“O sofrimento humano suscita
compaixão; suscita também respeito,
e a seu modo, temor. De fato, nele
está contido a grandeza de um
mistério específico [...] o homem, em
seu sofrimento, é um mistério
intangível" (1).A principal
peculiaridade da dor humana é que
coloca uma interrogação existencial.
“Dentro de cada sofrimento
experimentado pelo homem, e
também na profundeza do mundo do
sofrimento, aparece inevitavelmente
a pergunta: por que? É uma pergunta
acerca da causa, da razão; uma
pergunta acerca da finalidade (para
quê); definitivamente, acerca do
sentido" (2).

De fato, quando se começa a busca
pelo sentido da dor, o ser humano se
questiona sobre o sentido da sua



própria existência e trata de
esclarecer o alcance e o significado
da sua própria liberdade. “Posso
rejeitar a dor? Posso, por acaso, fixar
uma distância da dor, eliminá-la? A
dor imprime à vida seu sentido
efêmero" (3).

Esta experiência humana nos move a
buscar a ajuda de outras pessoas e a
oferecer, ao mesmo tempo, nossa
assistência. A experiência da dor nos
ensina a prestar mais atenção a
outras pessoas (4). A dor marca a
diferença entre uma pessoa madura
e equilibrada, que é capaz de
enfrentar obstáculos e situações
difíceis, e uma pessoa que se deixa
levar e absorver por suas próprias
emoções e sensações.

A interação mútua entre a dor e o
amor

“Não esqueças que a Dor é a pedra de
toque do Amor" (5). Esta afirmação
incisiva e profunda de São Josemaria



Escrivá está relacionada com as
diferentes reações diante da dor.

Existe uma relação entre a maneira
em que cada pessoa vive a dor e sua
forma de amar, porque somente se
aceita a dor quando se capta que seu
sentido é o amor. Só assim se pode
chegar a exclamar: “Bendita seja a
dor. Santificada seja a dor[...]
Glorificada seja a dor!" (6).

No escritos de São Josemaria, o
mistério da dor é uma constante
pedra de toque; converte-se em
ocasião para um encontro face a face
com Deus, que se fez Homem para
ensinar-nos a viver como homens.

Ao escolher a Encarnação, Jesus
Cristo quis experimentar todo o
sofrimento humanamente possível
para ensinar-nos que o amor pode
superar qualquer classe de dor. Em
uma das passagens de Caminho, São
Josemaria expressa: Todo um
programa para cursar com



aproveitamento a matéria da dor,
nos dá o Apóstolo: “spe gaudentes" –
na esperança, alegres; “in
tribulatione patientes" – pacientes na
tribulação; “orationi instantes" – na
oração, perseverantes" (7).

A dor é um ponto de encontro entre a
alegria da esperança e a necessidade
da oração. Os cristãos aceitam a dor
com a esperança de um deleite
futuro. São plenamente conscientes
de seus limites e confiam na ajuda
que se implora a Deus na oração.

Não se trata do convencimento da
própria capacidade de enfrentar as
dificuldades por si mesmo, nem de
adotar a posição pessimista daquele
que pensa que o sofrimento é a
última e inevitável estação no
caminho da vida, “Se sabes que estas
dores – físicas ou morais – são
purificação e merecimento, abençoa-
as" (8).



O sofrimento é um cruzamento de
caminhos, um lugar de passagem;
não é nunca uma estação final.
Assim, a oração se converte em um
momento importante onde o
sofrimento encontra seu sentido e,
com a graça de Deus, converte-se em
alegria (9).

O efeito purificador da oração se faz
realidade porque, cada vez que o
homem reza, experimenta a
misericórdia de Deus e compartilha
suas preocupações e problemas,
recebendo ao mesmo tempo um sinal
quase intangível de seu Amor: “Meu
Deus, ensina-me a amar! - Meu Deus,
ensina-me a orar!" (10).

A relação entre a dor e o amor é
muito forte. Aqueles que amam e que
se “forjam no fogo da dor"
encontram a alegria (11), “O Amor é
também a fonte mais plena da
resposta à pergunta sobre o sentido
do sofrimento" (12). São Josemaria



costumava dizer: “Quero que sejas
feliz na terra. – Não o serás se não
perdes esse medo à dor. Porque,
enquanto 'caminhamos', na dor está
precisamente a felicidade" (13). Esta
é uma afirmação tão nítida que
marca o caminho para a felicidade,
para o fim último do homem.

Sem dúvida, há momentos nesta
jornada em que a experiência da dor
forja a vida de um homem. Já não se
trata de uma questão de aceitação ou
rejeição da dor, mas de aprender a
considerar o sofrimento como parte
de nossa própria existência e como
parte do plano de Deus para cada um
de nós.

“O sofrimento é também uma
chamada a manifestar a grandeza
moral do homem, sua maturidade
espiritual" (14). Afortunadamente,
com sua liberdade e sua
racionalidade o homem pode



enfrentar com êxito os
acontecimentos dolorosos.

Para poder fazê-lo, deve alcançar um
nível mais alto de maturidade
pessoal, ganho que não se produz de
maneira passiva e tão pouco pode

considerar-se como definitivamente
alcançada. : É necessário reunir
todos os recursos espirituais e adotar
uma atitude apropriada. Como
afirma Viktor Frankl, a capacidade
para sofrer forma parte da própria
educação; é uma fase importante do
crescimento interior e também de
auto-organização (15).

Atualmente, a incapacidade para
enfrentar a dor e o sofrimento, físico
ou espiritual, provém precisamente
da falta de 'cultura do sofrimento".
Inicialmente, são os pais que temem
que seus filhos enfrentem o
sacrifício. Como consequência, se
vêem tentados a dar-lhes tudo e de
forma imediata. Pensam que sempre



haverá tempo para sofrer mais
adiante ou guardam a ilusão de que
estes momentos não chegarão nunca
para eles (16).

É difícil entender como uma pessoa
pode resistir ao advento imprevisto
de uma dor intensa sem havê-la
experimentado antes. De fato, essas
pessoas estão mais propensas a
sofrer crises nervosas e depressões.

O sofrimento experimentado por São
Josemaria em sua própria família foi
um modo muito prático de adquirir a
maturidade que outros só alcançam
depois de muitos anos. Sua biografia
é exemplar. Esteve seriamente
enfermo em sua infância; teve que
enfrentar a morte de três de suas
irmãs; contemplou o sofrimento de
seu pai diante das consequências de
uma crise econômica; se viu
obrigado a mudar-se para outra
cidade com a consequente mudança
de estilo de vida.



Logo, voltou a experimentar o
sofrimento no seminário, dor que,
acrescida a muitas horas de oração
ante o Santíssimo Sacramento, o fez
amadurecer espiritualmente. As
múltiplas provas internas e externas
que o Senhor lhe enviou, requereram
uma grande dose de espírito de
sacrifício; inclusive a perseguição
que sofreu durante a fundação do
Opus Dei. Sofreu além disso de
diabetes, enfermidade que o deixou
exausto durante muitos anos.

De certa forma poderíamos dizer que
não se lhe poupou nada. São
Josemaria sempre teve a capacidade
de entender o sofrimento e dor
alheios devido a sua própria
experiência pessoal e não
simplesmente por conhecimento
teórico.

Enfrentou o sofrimento com fé e
valentia, e com uma grande
paciência humana e sobrenatural.



Os enfermos são um tesouro

“Os testemunhos da cruz e da
ressurreição de Cristo tem
transmitido à Igreja e à humanidade
um específico Evangelho do
sofrimento. O próprio Redentor
escreveu este Evangelho antes de
tudo com o próprio sofrimento
assumido por amor, para que o
homem 'não pereça, mas que tenha
vida eterna'. Este sofrimento, junto
com a palavra de seu ensinamento,
converteu-se em um rico manancial
para quantos participaram nos
sofrimentos de Jesus na primeira
geração de seus discípulos e
confessores e logo, nas que se
sucederam ao longo dos séculos"(17).

O Santo Padre João Paulo II crê que
aqueles que sofrem são protagonistas
privilegiados do Evangelho da Dor,
que Jesus Cristo em pessoa começou
a escrever com sua própria dor. Cada
pessoa que sofre traz este Evangelho



à vida com sua própria dor pessoal. È
um Evangelho vivo, que nunca
terminaremos de escrever, e que
verdadeiramente nos capacita para
reconhecer ao próprio Deus em cada
um dos que sofrem.

Em sua profecia do Julgamento Final,
nosso Senhor nos disse: “Dirá então o
Rei aos que estiverem à Sua direita:
Vinde benditos de Meu Pai, possuí o
Reino que vos está preparado desde
a criação do mundo, porque [...]
enfermo, e Me visitastes [...] Senhor,
quando é que nós Te vimos enfermo
[...] e fomos visitar-Te? [...] o Rei
respondendo, lhes dirá: Em verdade
vos digo que todas as vezes que vós
fizestes isto a um destes Meus irmãos
mais pequenos, a Mim o
fizestes" (18).

Consciente da identificação entre
Cristo e os enfermos, São Josemaria
sempre tentou transmitir àquelas



pessoas próximas dele, um especial
carinho pelos enfermos.

Constantemente repetiu que amava a
Deus e aos demais com o mesmo
coração. Sabia como amar aos outros
através de Deus e eles, por sua vez, o
aproximavam mais de Deus.

Os enfermos ocupavam um lugar
especial no coração de São
Josemaria, porque em cada um deles
via a imagem de Cristo que sofre. Por
esta razão, cada um lhe atraía, de
uma maneira misteriosa e forte, à
corredenção.

Na oração, imaginava-se a si mesmo
como um dos Apóstolos, desejando
reparar por sua fuga no momento da
Cruz. Para reparar por estas
deserções que haviam aumentado
tanto os sofrimentos de Jesus,
desejava que os enfermos fossem
amados da mesma maneira como
uma mãe ama com ternura a seu
filho, e que nunca os deixassem sós.



“Como sempre, quando um filho meu
encontra-se enfermo, digo àqueles
que vivem ao seu lado que devem
cuidar-lo de tal maneira, que não
sinta falta dos cuidados de sua mãe
que está longe, e que naqueles
momentos, devemos ser como sua
mãe para esse filho meu".E em outro
momento, “ Mesmo sendo pobres,
nunca devemos poupar nada no
cuidado de nossos irmãos enfermos.
Se fosse necessário, roubaríamos um
pedacinho do céu para eles e o
Senhor nos perdoaria" (19).

“Criança. – Doente. – Ao escrever
estas palavras, não sentis a tentação
de as pôr em maiúsculas?

É que , para uma alma enamorada,
as crianças e os doentes são Ele" (20).
Os enfermos são um tesouro,
costumava dizer, porque ao viver o
asceticismo sorridente, que era tão
apreciado por São Josemaria, o



enfermo pode converter seu
padecimento em oração.

Converte-se em um tesouro para
outros também porque, ao cuidar
dele, praticam a virtude da caridade
e se enriquecem tanto quanto o
cuidado que prestam, sendo o
melhor que podem oferecer. A
enfermidade é um tesouro para a
Igreja porque cada pessoa enferma
participa na Paixão de nosso Senhor
na Cruz (21).

O enfermo em estado grave, ao
aproximar-se do encontro pessoal
com Deus, dirige-se para este
instante de uma maneira especial.
Este encontro tem um efeito de
purificação profunda e, ao mesmo
tempo, de paz.

“"Este homem está morrendo. Já não
há nada a fazer..." Foi há anos, num
hospital de Madrid.



Depois de se confessar, quando o
sacerdote lhe dava a beijar o seu
crucifixo, aquele cigano dizia aos
brados, sem que conseguissem fazê-
lo calar-se: — Com esta minha boca
podre, não posso beijar o Senhor! —
Mas se daqui a pouco vais dar-Lhe
um abraço e um beijo muito forte, no
Céu! ... Viste maneira mais
maravilhosamente tremenda de
manifestar a contrição?" (22).

Este episódio da vida do Fundador
resume de forma ideal sua atitude
frente à morte e a dor. O valor
purificador do sofrimento do cigano
adquire uma dimensão ilimitada e,
junto com a graça do sacramento da
Penitência, a morte perde o espectro
do temor. Converte-se, em troca, na
oportunidade que a fé de todo
homem espera: a de poder
contemplar a Deus face a face, não
como Juiz, mas como Pai amoroso
que nos espera para abraçar-nos.



Profissionais em contato com a dor

Não é fácil enfrentar a situação de
pessoas que sofrem diariamente e, ao
mesmo tempo, manter um interesse
vivo por seus problemas e suas
tristezas. Nestas circunstâncias existe
o risco de manipular a dor de forma
anônima, tentando aliviar
falsamente a atmosfera na qual
devem viver diariamente os
profissionais da medicina.

Podem-se encontrar enfermeiras
muito competentes a quem a dor já
não lhes afeta profundamente. Em
lugar de ver o paciente como um ser
humano, com uma visão integral de
suas necessidades, centram sua
preocupação no que se requer para
responder às necessidades clínicas
da pessoa.

Os médicos também se encontram
frequentemente em perigo de
considerar aos pacientes desde um
ponto de vista meramente



pragmático, limitando sua atenção ao
diagnóstico e as opções terapêuticas.

Exceto o contato com o enfermo
durante as etapas de diagnóstico e
planejamento de tratamento, os
médicos são invisíveis, absorvidos
por atividades administrativas,
cursos, consultas com colegas e
conferências.

As palavras do Fundador do Opus
Dei a um cirurgião ortopedista são
significativas. O médico lhe
perguntou como era possível evitar a
rotina em sua profissão: “Vive na
presença de Deus, como seguramente
já fazes. Ontem visitei uma pessoa
enferma a quem quero com todo o
coração de pai, e entendo o grande
trabalho sacerdotal que vós os
médicos fazeis. Porém não te
orgulhes disto, porque todo mundo
tem alma sacerdotal! Necessitas
colocar em prática vossa alma
sacerdotal!Quando lavas as mãos,



quando usas teu jaleco branco,
quando colocas as luvas, pensa em
Deus e em seu sacerdócio real, ao
qual São Pedro se refere. Só assim
evitarás a rotina no trabalho. Farás
bem ao corpo e também para a
alma" (23).

O trabalho dos médicos e das
enfermeiras é uma realização
ininterrupta e intangível do que
levou a cabo nosso Senhor durante
sua vida na terra. Seus milagres o
demonstram: os cegos podiam ver; os
mudos podiam fala; os surdos
podiam ouvir; os coxos, caminhar.
Curou aos epiléticos e aos leprosos,
inclusive ressuscitou mortos.

Um médico ao ler o Evangelho, não
pode evitar de perceber a profunda
compaixão de Jesus quando se
aproximava dos enfermos, tomando
Ele a iniciativa para ir ao seu
encontro e atendendo sempre as suas
súplicas. Sem dúvida, o Senhor



estabeleceu sim uma condição: fé,
uma fé humana e sobrenatural nEle.

Quando no Evangelho aquele pai
pergunta por que os Apóstolos não
puderam curar seu filho, Jesus
responde que a causa foi sua falta de
fé (24). Atualmente, os médicos
esquecem com frequência a
necessidade fundamental de
estabelecer uma relação de
verdadeira confiança com seus
pacientes. Estes se vêem estimulados
a pôr sua confiança nos
medicamentos mais que na pessoa
que os administra. A burocratização
inapropriada na prática médica pode
efetivamente destruir a relação
médico-paciente e reduzi-la a um
mero intercâmbio de informação e
prescrições, onde as estatísticas
tomam o lugar da comunicação
interpessoal.

São Josemaria Escrivá recordava aos
médicos a dimensão única que



possui sua relação pessoa com o
paciente, e os estimulava a evitar
cair na rotina de seu trabalho. Os
incitava a manter seu coração em
sintonia com o coração de Deus. Não
se tratava de sentimentalismo, mas
de forte convicção de que não se
pode exercer a profissão médica
como se fosse qualquer outra
profissão, nem sequer movido
meramente pelo amor à ciência.

Em uma ocasião, algumas
enfermeiras lhe perguntaram como
poderiam melhorar seu trabalho, e
ele respondeu: “Necessitamos de
muitas enfermeiras cristãs. Vosso
trabalho é um sacerdócio, muito
mais que o trabalho de um médico.
Disse muito mais porque vós tendes
a delicadeza, a proximidade de estar
sempre perto do paciente. Creio que
para ser enfermeira, se requer uma
verdadeira vocação cristã. Para
aperfeiçoar esta vocação, requer-se



estar cientificamente preparada e ter
uma grande delicadeza". (25)

Em outra oportunidade, explicou
ainda mais a abordagem anterior:
“Que Deus os abençoe! Pensais que
estais cuidando da Sagrada Família
de Nazaré e que a pessoa enferma é
Jesus [...] Ou pensais que é sua Mãe.
Tratai-os com amor, com cuidado,
com delicadeza. garanta-lhes de que
não precisem de nada, especialmente
ajuda espiritual [...] Eu rezo por vós
porque penso no bem ou no mal que
podeis fazer. A uma pessoa que está
espiritualmente preparada, pode-se
lhe falar de seu estado com
franqueza. Porém se este não é o
caso, deveis aproveitar qualquer
oportunidade para ajudar-lhes a se
aproximarem da Confissão e receber
a Comunhão. E chegará o momento
em que a pessoa que está enferma,
desejará que lhe diga que vai ao Céu.
Eu mesmo conheço alguns belos
exemplos" (26).



Mais de uma vez, São Josemaria
enfatizou a dimensão sacerdotal
deste trabalho: “Impressiona-me
quando me dizem algo que muitos de
vós conheceis. Os médicos devem
fazer o que fazem os bons
confessores, porém na esfera
material. Os médicos devem não só
preocupar-se com o estado físico do
paciente mas também com o de sua
alma" (27).

O prestígio profissional, uma
maneira de dar glória a Deus

O Fundador do Opus Dei sabia como
aplicar a chamada universal à
santidade à profissão médica. Para
buscar a santidade no trabalho, ,
devemos levar a cabo o trabalho com
perfeição com competência
profissional. “àquele que puder ser
sábio, não lhe perdoamos que não o
seja" (28). “A santidade compõe-se de
heroísmos. - Portanto, o que se nos
pede no trabalho é o heroísmo de



“acabar" bem as tarefas que nos
comprometem, dia após dia, ainda
que se repitam as mesmas
ocupações. Senão, não queremos ser
santos!" (29).

São Josemaria se referia também
com frequência a necessidade de que
o médico tenha alma sacerdotal.
“Afirmas que vais compreendendo
pouco a pouco o que quer dizer
“alma sacerdotal"... Não te zangues
se te respondo que os fatos
demonstram que só o entendes em
teoria. - Cada dia te acontece o
mesmo: ao anoitecer, no exame, tudo
são desejos e propósitos; de manhã e
à tarde, no trabalho, tudo são
objeções e desculpas. É assim que
vives o “sacerdócio santo, para
oferecer vítimas espirituais,
agradáveis a Deus por Jesus
Cristo?" (30).

Também entendeu a conexão entre
santidade e os interesses do intelecto



humano: “Se tens de servir a Deus
com a tua inteligência, para ti
estudar é uma obrigação grave." (31)
e “Põe um motivo sobrenatural na
tua atividade profissional de cada
dia, e terás santificado o
trabalho" (32).

E de novo, dirigindo-se aos médicos,
São Josemaria dizia: “Imita-O, e desta
maneira, sereis mais refinados, mais
cristãos cada dia: não só mais doutos,
inclusive mais que um especialista,
muito mais, como um dos discípulos
de Cristo" (33).

São Josemaria convidava as
enfermeiras e médicos a comparar
seu trabalho com o de um sacerdote.
Falava de sue trabalho atribuindo-
lhes o qualificativo de missão
sagrada, por sua proximidade com os
que sofrem, que são imagens de
Cristo na Cruz. Seu afeto e atenção
nos recordam o amor compassivo de



Jesus pelos enfermos durante sua
vida terrena.

Por estas razões, São Josemaria
Escrivá se referiu com clareza a
necessidade de viver a vocação de
médico e enfermeira com uma
atitude verdadeiramente
profissional: com perícia científica,
com cuidado amoroso de uma mãe e
com esperança humana e
sobrenatural.

Torna-se difícil entender realmente a
enfermidade se não se experimentou
sua carga, ao menos uma vez na
vida, e se não se tem vivido esses
momentos nos quais surgem a
tentação de cair na ira ou na
rejeição.

São Josemaria está capacitado para
falar tão claro e caridosamente a
propósito do sofrimento e a dor
porque os experimentou em sua
própria vida. Pode conviver com o
sofrimento e a dor porque acreditava



no amor de Deus. Confiava em Deus
com a mesma confiança que um
menino pequeno tem com seu Pai.
Transmitia claramente este a atitude
em sua pregação e suas ações
falavam tão eloquentemente como
suas palavras. Qualquer um que
procure a São Josemaria e lhe confie
sua dor e sua tristeza aprenderá a
confiar seu sofrimento a Deus.

P. Binetti

--------------------------

Notas

1. JOÃO PAULO II, Carta Apostólica,
Salvifici doloris, 4.

2. Ibidem, 9.

3. C.S. LEWIS, Diario di un dolore,
Milão 1990, p. 40.

4. Cf. Forja, 987.

5. Caminho, 439.



6. Ibidem, 208.

7. Ibidem, 209.

8. Caminho, 219.

9. Cf. Salvifici doloris, 18.

10. Forja, 66.

11. Cf. Forja, 816.

12. Cf. Salvifici doloris, 13.

13. Caminho, 217.

14. Cf. Salvifici doloris, 14.

15. Cf. V. FRANKL, Homo Patiens,
Brezzo di Bodero 1979, p. 98.

16. Cf. A. MACINTYRE, Tras la virtud,
Barcelona 1987, pp. 34-35.

17. Cf. Salvifici doloris, 25.

18. Mt. 25, 34-41.



19. Cf. G. HERRANZ, " Sin miedo a la
vida y sin miedo a la muerte.
Palabras de Monseñor Josemaría
Escrivá de Balaguer y Albás a
médicos y enfermos", em AA.VV., En
memoria de Mons. Josemaría Escrivá
de Balaguer, cit., p. 164.

20. Caminho, 419.

21. Cf. P. URBANO, O Homem de Villa
Tevere, Barcelona 1994, p. 235.

22. Via Sacra, III, 4.

23. Cf. G. HERRANZ, "Sin miedo a la
vida …", cit., pp. 158-159.

24. Cf. Mt. 17, 14-20.

25. Cf. G. HERRANZ, “Sin miedo a la
vida…", cit., p. 159.

26. Cf. ibidem, p. 161.

27. Cf. ibidem, p. 159.

28. Caminho, 332.



29. Sulco, 529.

30. Sulco, 499.

31. Caminho, 336.

32. Ibidem, 359.

33. Cf. G. HERRANZ, "Sin miedo a la
vida…", cit., p. 160.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-experiencia-
da-dor/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-experiencia-da-dor/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-experiencia-da-dor/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-experiencia-da-dor/

	A experiência da dor

