
opusdei.org

A Eucaristia e o
descanso dos filhos
de Deus

Aprender a descansar com
medida constitui em si
obrigação que requer tanta
generosidade quanta a exigida
pelo trabalho. Cristo, glorioso
no Santíssimo Sacramento,
escutará nossas petições, irá
enchendo de paz e de alegria
nossos corações.

20/06/2019



“Para tudo há um tempo, para cada
coisa há um momento debaixo dos
céus: tempo para nascer e tempo para
morrer; tempo para plantar e tempo
para arrancar o que foi plantado; (...);
tempo para demolir e tempo para
construir; tempo para chorar e tempo
para rir (...)” (Qo e, 1-4).

A necessidade do descanso serve de
contraponto à lei do trabalho. Já se
sublinhou o fato de que na música
são tão importantes os momentos
preenchidos pelos sons como os
destinados às pausas. Algo de
semelhante sucede em nossa vida:
será harmônica se soubermos
distribuir bem os tempos de esforço e
os de repouso. Por isso, tendo
considerado já a importância do
trabalho na vida de um filho de Deus
e da relação que tem com a alma
eucarística, convém recordar
também como o descanso informa o
comportamento de um filho de Deus



e pode expressar o seu amor a Jesus
sacramentado.

Dar a cada coisa seu tempo implica
dar a cada tempo a sua própria
tarefa. É preciso realizar as
diferentes atividades de forma
ordenada, se quisermos que o nosso
dia produza muito fruto. As pessoas
necessitam repor as forças – físicas,
psíquicas, espirituais – gastas pela
dedicação intensa ao trabalho, e
também é muito conveniente
reservar algum espaço do dia ou da
semana para atividades diferentes da
ocupação profissional habitual,
imprescindíveis para ocupar-se
devidamente da família, cultivar a
amizade com outras pessoas,
aumentar a própria cultura; sem
esquecer que os momentos de
distensão permitem, além disso,
pensar com calma e profundidade no
futuro – pessoal e das pessoas
queridas –, no sentido da vida
presente, no que vem depois da



existência terrena. É interessante
igualmente mudar as circunstâncias
nas quais o homem ou a mulher
atuam – dependendo das reais
possibilidades de cada um –
passando umas horas, ou uns dias,
em outro lugar ou outro ambiente,
para voltar, renovados, à situação
normal.

É claro que não se pode viver
segundo todas as boas e verdadeiras
exigências da pessoa humana, se se
mantém um ritmo frenético na
atividade profissional. Aprender a
descansar com medida constitui em
si obrigação que requer tanta
generosidade quanta a exigida pelo
trabalho e, por vezes, inclusive mais,
pois às vezes pede um especial
desprendimento dos próprios
programas e uma maior
disponibilidade para os planos e
necessidades dos outros. Saber
descansar, sem cair no ócio, é ciência
que tem muito de sabedoria.



Não quero deter-me em
considerações de caráter físico ou
psicológico, que um bom médico
pode comentar muito melhor; mas
não vou continuar sem antes
recordar algo que, embora pareça
bem conhecido, se descuida às vezes.
Muitas vezes, o comportamento ou as
reações inadequadas de uma pessoa
que cria uma situação familiar ou
profissional no limite do suportável,
se resolve conseguindo que essa
pessoa durma o suficiente, que se
submeta a certa ordem nas refeições,
que procure um pouco mais de
distração e recorra – se for preciso –
à oportuna medicação. Uma vez dito
isso, vou me deter nas implicações
espirituais do descanso humano, que
tantas vezes são as que mais pesam e
as que menos atenção recebem,
talvez porque não se enfrenta, com
valentia e bom senso, as dificuldades
concretas que aparecem.



Descansar em Deus: abandonar
nele nossas preocupações

Jesus Cristo falou muito do descanso,
e nada mais lógico, porque Ele veio
trazer paz à nossa alma com sua
graça, e saúde definitiva a nosso
corpo na ressurreição final, da qual
contemplamos o modelo e a causa
em sua ressurreição gloriosa. Desceu
à terra para livrar-nos dos fardos que
nos pesam e das preocupações que
nos oprimem: os pecados, o medo da
morte, as armadilhas do demônio, a
presunção da soberba, as pontadas
da inveja, os assomos da ira; e
também para despertar em nós
tantos bons desejos e a muita
capacidade que nosso coração
alberga.

O Senhor referiu-se ao descanso
desde o primeiro instante de sua
pregação. São Lucas caracteriza o
anúncio público, começo da boa
nova, com esse tema. “Foi então a



Nazaré, onde se tinha criado.
Conforme seu costume, no dia de
sábado, foi à sinagoga e levantou-se
para fazer a leitura. Deram-lhe o
livro do profeta Isaías. Abrindo o
livro, encontrou o lugar onde está
escrito: “O Espírito do Senhor está
sobre mim, pois ele me ungiu, para
anunciar a Boa-Nova aos pobres:
enviou-me para proclamar a
libertação aos presos e, aos cegos, a
recuperação da vista; para dar
liberdade aos oprimidos e proclamar
um ano aceito da parte do Senhor”.
Depois, fechou o livro, entregou-o ao
ajudante e sentou-se. Os olhos de
todos, na sinagoga, estavam fixos
nele. Então, começou a dizer-lhes:
“Hoje se cumpriu esta passagem da
Escritura que acabastes de ouvir” (Lc
4, 16-21). Jesus redime os homens do
peso de uma consciência culpável,
porque perdoa os nossos pecados;
porque nos livra da escravidão do
príncipe deste mundo, pois vence o
maligno e porque nos ajuda a



entender a carga da pobreza, ao
declará-la bem-aventurada. Suprime
toda opressão e oferece a todos um
tempo de paz e de descanso, um
tempo jubilar.

São Mateus também coloca logo este
argumento nos lábios do Mestre. O
primeiro dos longos discursos que
traz em seu evangelho abre-se com
as bem-aventuranças, nas quais Jesus
enfrenta todos os motivos de queixa
que amarguram, ou pelo menos
nublam, a existência das pessoas: de
um lado, a preocupação desordenada
pela riqueza, pela comida e a roupa,
pelos conflitos com algumas pessoas;
de outro, a preocupação geral pela
real consistência desta vida e o
relacionamento com os outros.
Aquelas e essas, o Senhor as resolve,
ao declarar “feliz” a situação de
quem é pobre de espírito, de quem
sofre perseguição pela justiça, de
quem é manso e casto, etc.



No mesmo discurso, como que
voltando a essas realidades de outro
ponto de vista, Jesus ensina a todos
que o ouvem que não andem
ansiosos atrás da comida, da roupa
ou da casa; a todos exorta a
descansar em nosso Pai que está nos
céus, a abandonar em sua
providência apuros e preocupações,
bem convencidos de que Ele não se
esquecerá de nunca de seus filhos
nem os maltratará, nem nas coisas
mais materiais. Vejamos mais uma
vez suas palavras:

“Não vivais preocupados com o que
comer ou beber, quanto à vossa vida;
nem com o que vestir, quanto ao
vosso corpo. Afinal, a vida não é mais
que o alimento, e o corpo, mais que a
roupa? Olhai os pássaros do céu: não
semeiam, não colhem, nem guardam
em celeiros. No entanto, o vosso Pai
celeste os alimenta. Será que vós não
valeis mais do que eles? Quem de vós
pode, com sua preocupação,



acrescentar um só dia à duração de
sua vida? E por que ficar tão
preocupados com a roupa? Olhai
como crescem os lírios do campo.
Não trabalham, nem fiam. No
entanto, eu vos digo, nem Salomão,
em toda a sua glória, jamais se vestiu
como um só dentre eles. Ora, se Deus
veste assim a erva do campo, que
hoje está aí e amanhã é lançada ao
forno, não fará ele muito mais por
vós, gente fraca de fé? Portanto, não
vivais preocupados, dizendo: ‘Que
vamos comer? Que vamos beber?
Como nos vamos vestir?’ Os pagãos é
que vivem procurando todas essas
coisas. Vosso Pai que está nos céus
sabe que precisais de tudo isso” (Mt
6, 25-32).

Descanso e filiação divina: o
ensinamento de Jesus

Ao falar do descanso autêntico, Jesus
está nos ensinando a comportar-nos
como filhos de Deus. Assim como um



pai da terra se preocupa com a
alimentação, com a roupa, com o
desenvolvimento harmônico de seus
filhos, Deus se preocupa conosco; ou,
para exprimi-lo de modo mais exato,
a paternidade na terra é um reflexo
da paternidade divina. Estamos
diante de um aspecto de capital
importância para entender quem é
nosso Pai Deus e como nos trata.
Cairíamos em grave erro se o
imaginássemos como um ser terrível
e longínquo, que habita no céu
infinito, desinteressado das criaturas
que Ele mesmo trouxe à existência.
Apesar de desejarmos sinceramente
comportar-nos como cristãos, esse
perigo nos ronda. “É preciso
convencer-se de que Deus está junto
de nós continuamente. - Vivemos
como se o Senhor estivesse lá longe,
onde brilham as estrelas, e não
consideramos que também está
sempre ao nosso lado. E está como
um Pai amoroso - quer mais a cada
um de nós do que todas as mães do



mundo podem querer a seus filhos -,
ajudando-nos, inspirando-nos,
abençoando... e perdoando” [1].

Deus, que chamou os homens à vida,
continua ocupando-se deles, segue-os
amorosamente, intervém
constantemente para conduzi-los ao
fim que se propôs: acolhê-los na
intimidade de sua vida eterna,
respeitando a sua liberdade e as
outras características de sua
natureza, com a qual Ele mesmo
decidiu dotá-los.

Nós tendemos a resolver,
exclusivamente por nossa conta, os
pequenos ou grandes problemas
diários, se achamos que a solução
deles está ao nosso alcance. Nosso
sentido de responsabilidade – sem
excluir talvez nosso orgulho, nosso
desejo de afirmação pessoal – leva-
nos a apertar os dentes e a esforçar-
nos para deixar tudo bem resolvido;
custa-nos pedir ajuda a outros e só o



fazemos quando não resta outro
remédio, e às vezes com vergonha.

Não recorramos a Deus só quando a
indigência for muito grande: diante
de um perigo de morte, numa doença
séria, quando se dá uma verdadeira
ruína econômica, quando sobrevém
uma catástrofe natural ou conflito
bélico. Recorramos ao Pai celestial
também nas coisas pequenas, nas
coisas de cada dia. Assim, nossos dias
não se encherão de preocupações e
brigas por coisas mínimas, porque
não estarão vazios de Deus, porque O
teremos deixado entrar em nossa
existência concreta e viveremos com
Ele nossa aventura cotidiana:
circunstâncias todas que nos indicam
o modo de viver como seus filhos e
de descansar no Pai.

Um bom filho fala com seu pai de
tudo o que o preocupa e de tudo o
que interessa a seu pai. Jesus
convida-nos a compartilhar com



Deus as preocupações, porque assim
descansaremos; passar da situação
de “estar fechados no que é
nosso” (sepultados pelas pequenezes
materiais e de relacionamento de
cada dia) à de “estar nas coisas do
Pai”; trocar a busca de nossa
justificação, a todo custo e em tudo o
que fazemos, pela busca prioritária
do reino de Deus e de sua justiça (cfr.
Mt 6, 33). São Josemaria, baseando-se
em sua experiência pastoral,
impulsionava a realizar essa
mudança santa: “É normal, às vezes
até entre almas boas, criarem-se
conflitos íntimos, que chegam a
produzir sérias preocupações, mas
que carecem de qualquer base
objetiva. Sua origem está na falta de
conhecimento próprio, que conduz à
soberba: ao desejo de se tornarem o
centro da atenção e estima de todos,
à preocupação de não ficarem mal,
de não se resignarem a fazer o bem e
desaparecer, à ânsia de segurança
pessoal... E assim, muitas almas que



poderiam gozar de uma paz
extraordinária, que poderiam
saborear um imenso júbilo,
transformam-se, por orgulho e
presunção, em infelizes e
infecundas!” [2]

Descansar em Deus: pedir-lhe
perdão como Zaqueu e perdoar

“Depõe no Senhor os teus cuidados,
porque ele será teu sustentáculo, não
permitirá jamais que vacile o
justo” (Sal 54, 23). Desanima-se com o
desequilíbrio dos pecados não
perdoados, vivos ainda na alma. Por
isso, para descansar deveras, é
preciso mostrar-se plenamente
sinceros com Deus e pedir-lhe perdão
no sacramento da Reconciliação, que
devolve a tranquilidade e a paz da
alma.

As palavras do salmista aplicam-se,
sem dúvida, às cargas e angústias
para sobreviver, para ir em frente;
mas referem-se antes e de modo



mais profundo às ofensas contra
Deus, que roubam a paz da
consciência e afundam a alma na
ânsia de uma felicidade falsa. Foi a
isso que nos exortou Jesus em um
momento de exultação no Espírito
Santo, contemplando a seu lado as
pessoas simples e humildes; e vendo
à distância, com atitude de reserva,
os sábios e prudentes. “Vinde a mim
– diz – todos os fatigados e aflitos, e
Eu vos aliviarei. Tomai meu jugo
sobre vós e aprendei de mim, que
sou manso e humilde de coração, e
encontrareis repouso para vossas
almas” (Mt 11, 28-29).

Propõe-nos uma troca: dar-lhe o que
nos pesa e tomar a sua carga.
Sairemos ganhando, “porque meu
jugo é suave e minha carga leve” (Mt
11, 30). Move-nos a abandonar nele a
nossa soberba, que tantas fadigas nos
acarreta e a revestir-nos da sua
humildade, que permite considerar
os problemas em sua verdadeira



dimensão, sem exagerar as
dificuldades. A trocar a nossa ira e a
nossa arrogância pela sua mansidão.
Mudança sempre a nosso favor: nós
carregamos nEle a opressão que os
nossos vícios e pecados merecem, e
conseguimos as virtudes e a paz que
Ele nos traz. Chama-nos a permutar o
amor próprio desordenado, por esse
amor de Deus que se entrega a todos;
e então desaparece a fadiga do
trabalho; ou então, se continua, a
criatura deleita-se precisamente
nela, como resumiu Santo Agostinho
com frase admirável:in eo quod
amatur, aut non laboratur, aut et
labor amatur[3], quando se ama de
verdade, o trabalho não custa; e se
custa, ama-se. Percebeu-o bem
Zaqueu, quando acolheu o Senhor
em sua casa: trocou a sua riqueza
material pela proximidade de Jesus.
Preferiu recebê-lo na alma a
continuar arrecadando dinheiro e
defraudando os pobres. E encheu sua



vida de alegria e de paz (cfr. Lc 19,
1-10).

As palavras do salmista e as que
Jesus pronunciou referem-se, além
disso, aos pesos que com frequência
temos por dentro e que chamamos
ressentimentos, rancores, desejos de
vingança. É preciso igualmente
abandonar essas cargas no Senhor,
porque cansam a alma e a paralisam
em seu caminho para Deus; tiremos
essa carga dos nossos ombros,
perdoando de coração aos que nos
tiverem ofendido Na realidade, o
perdão é antes de mais nada uma
decisão pessoal, uma opção do
coração que vai contra o instinto
espontâneo de devolver mal por mal.
Tal opção tem seu ponto de
referência no amor de Deus, que nos
acolhe apesar de nossos pecados e.
como modelo supremo, o perdão de
Cristo, que invocou da cruz: “Pai,
perdoa-lhes porque não sabem o que
fazem” (Lc 23, 34).



“Assim pois, o perdão tem uma raiz e
uma dimensão divinas. Não obstante,
isto não exclui que o seu valor possa
se entender também à luz de
considerações baseadas em razões
humanas. A primeira de todas é a
que se refere à experiência vivida
pelo ser humano quando comete o
mal. Então ele percebe a sua
fragilidade e deseja que os outros
sejam indulgentes com ele. Portanto
porque não tratar os outros como se
deseja ser tratado? Todo ser humano
abriga em si a esperança de poder
reemprender um caminho na vida e
não permanecer para sempre
prisioneiro de seus próprios erros e
das suas próprias culpas. Sonha em
poder levantar de novo o olhar para
o futuro, para descobrir ainda uma
perspectiva de confiança e
compromisso”[4].

Perdoar coincide sempre com
descansar. Mas perdoar às vezes não
é fácil; a rigor, havemos de



reconhecer que nós homens com
frequência não sabemos fazê-lo; só
Deus se mostra indulgente de modo
perfeito, porque perdoa tudo e
sempre a quem implora sua graça:
manifesta a sua onipotência
justamente com sua misericórdia
para conosco. Fez-se habitual,
infelizmente, a atitude de que se
deve perdoar, mas não esquecer.
Sem negar o evidente – o valor da
experiência – devemos ser exigentes
conosco com sinceridade para não
nos desculparmos e continuarmos
com a alma carregada de velhas
pendências, de listas de injúrias, que
impedem de voar alto rumo a Deus.

Jesus, desde o princípio da sua
pregação, no sermão da montanha
que nos transmite São Mateus,
ensina claramente que um filho de
Deus perdoa a quem o ofendeu. Seu
ser e seu sentido da filiação divina
estão estreitamente ligados à certeza
da misericórdia com que Deus o



trata, e o impulsionam, como
consequência, a outorgar
gozosamente o perdão aos outros.

Para que este ponto ficasse bem
claro, Jesus enfrentou o escândalo
dos fariseus quando perdoou ao
paralítico os seus pecados (cfr. Mt 9,
1-8) e quando se sentou para comer
com os pecadores em casa de Levi
(cfr. Mt 9, 10-13). Disse a Pedro e aos
outros Apóstolos que teriam que
perdoar sempre a seus irmãos, e
explicou-lhes a razão: cada um de
vós deve mais a Deus, mais vos foi
perdoado (cfr. Mt 18, 21-35).
Declarou bem-aventurados os
misericordiosos porque alcançarão
misericórdia, indo assim à
contracorrente num ambiente
vingativo e duro com os fracos e os
derrotados (cfr. Mt 5, 7).

O Senhor insistiu reiteradamente
neste ponto. Insistiu, porque
conhecia a dificuldade do homem



para entendê-lo, para assimilá-lo; e
porque é fundamental para acolher o
dom da filiação divina, intimamente
vinculado com o da fraternidade
sobrenatural. Santo Agostinho
explica que não receberá a herança
do Senhor quem rejeitar o
testamento da paz; não pode estar
em concórdia com Cristo quem se
obstina em permanecer em discórdia
com o cristão[5]. Quem se sente filho
e se sabe perdoado perdoa; quem
olha o outro como a um irmão, outro
filho do mesmo Pai. Tinha-o
ensinado claramente o apóstolo João:
“Se alguém disser: “Amo a Deus”,
mas odeia seu irmão, é mentiroso.
Porque aquele que não ama seu
irmão, a quem vê, é incapaz de amar
a Deus, a quem não vê. Temos de
Deus este mandamento: o que amar
a Deus, ame também a seu irmão” (1
Jo 4, 20-21).

Cristo não se cansou de inculcar a
misericórdia e o perdão, a ponto de



equiparar a perfeição espiritual, a
santidade, com a capacidade de
perdoar e usar de misericórdia com
os outros. “Sede misericordiosos,
como também vosso Pai é
misericordioso. Não julgueis, e não
sereis julgados; não condeneis, e não
sereis condenados; perdoai, e sereis
perdoados; dai, e dar-se-vos-á.
Colocar-vos-ão no regaço medida
boa, cheia, recalcada e
transbordante, porque, com a mesma
medida com que medirdes, sereis
medidos vós também” (Lc 6, 36-38).
Desse modo anima-nos a não
fecharmos nem endurecermos o
nosso coração ante as imperfeições e
defeitos alheios. “Ninguém poderá
dar nada a ninguém, se antes não
deu a si mesmo. Assim, depois de ter
obtido misericórdia e abundância de
justiça, o cristão começa a ter
compaixão dos infelizes e começa a
rezar pelos pecadores. Torna-se
misericordioso inclusive para com
seus inimigos. Prepara para si, com



esta bondade, uma boa reserva de
misericórdia para a chegada do
Senhor”[6].

Descansar com Deus: entrar em
sua lógica de amor e compreensão

A ignorância das próprias culpas
influi também na dificuldade para a
compreensão e a compaixão: quando
não se reconhece os pecados
pessoais, descobrem-se só as faltas
dos outros e eles são acusados sem
piedade, como ficou patente no
episódio da mulher adúltera (cfr. Jo
8, 1-11). Unicamente o Filho de Deus,
inocente, compadeceu-se daquela
infeliz e a perdoou, dizendo-lhe que
não pecasse mais. Explicava um
Padre da Igreja: “Se tu, homem, não
podes viver sem pecado e por isso
buscas o perdão, perdoa sempre;
perdoa na medida em que e quantas
vezes queiras ser perdoado. Já que
desejas sê-lo totalmente, perdoa tudo



e pensa que, perdoando aos outros, a
ti mesmo te perdoas”[7].

Em troca, na facilidade para perdoar,
para compreender, influi o amor.
Quem sabe amar de verdade está
inclinado a perdoar a quem ama. A
ciência da caridade é ciência de
perdão; e vice-versa. São Josemaria
explicou-o muito frequentemente
com frase lapidar, que impressiona
por sua simplicidade e
transparência, vibrante de
sinceridade: “Eu não precisei
aprender a perdoar, porque Deus me
ensinou a amar”[8]. Sabem-no bem e
o experimentaram os pais que amam
de verdade a seus filhos: não
precisam esforçar-se para perdoar,
depois de alguma travessura, ou
quando voltam a casa depois de se
terem afastado. Como o pai da
parábola narrada por Jesus,
adiantam-se para abraçá-los, para
falar com eles, para fazer festa pelo



retorno do filho que se havia perdido
(cfr. Lc 15, 21-24).

É também muito expressiva a esse
respeito a segunda parte da
parábola. O filho mais velho não
entende a alegria do seu pai e não
quer participar da festa, porque não
sabe perdoar. Seu coração guarda
rancor e desprezo pelo irmão que
tinha ido embora, e além disso
manifesta certo ressentimento para
com seu pai; considera-o culpado por
não lhe ter presenteado um cabrito
para organizar festas com seus
amigos. Pode-se afirmar que não se
sente de verdade nem filho nem
irmão, conserva no coração injúrias –
falsas injúrias, nesse caso – que o
impedem de juntar-se ao festejo, ao
descanso na casa paterna.

Descansar em Deus significa nem
mais nem menos participar do
descanso do Senhor: aí se acha o
verdadeiro repouso dos filhos de



Deus. E descansar com Deus,
repousar na casa paterna significa
igualmente: entrar em seu gozo,
encher-se de sua alegria.

O discípulo chegará a essa plenitude
no final da sua passagem fiel por esta
terra, depois de gastar os seus dias
com um trabalho realizado por amor,
colocando todo seu engenho e todo
seu esforço a serviço dos interesses
do seu Senhor, que é ao mesmo
tempo seu Pai e o espera (cfr. Mt 25,
21 e 23); isso não implica, porém que
aqui embaixo não apareça já este
dom, pois a própria história humana
demonstra que os homens e
mulheres que caminham em paz com
seu Senhor, experimentam já o gozo
e a paz que o mundo não pode
oferecer.

Descansar com Deus é um presente
imerecido; por isso, é preciso pedi-lo.
Jesus ensinou-nos a solicitá-lo na
quinta petição do Pai-nosso, quando



dizemos a Deus que nos perdoe e nos
ajude a perdoar. Mas também se
pode suplicar de outro modo; por
exemplo, relacionando este descanso
com a paz que o Senhor nos prepara,
como rezava Santo Agostinho.
“Senhor Deus, dá-nos a paz, posto
que nos deste todas as coisas; a paz
do descanso, a paz do sábado, a paz
sem tarde. Porque toda esta ordem
formosíssima de “coisas muito boas”,
concluídos seus modos, há de passar;
por isso se fez nelas “manhã e tarde”.
O sétimo dia, porém não tem “tarde”,
nem ocaso, porque o santificaste
para que durasse eternamente, a fim
de que assim como tu descansaste no
sétimo dia depois de tantas obras
“sumamente boas” que fizeste (...),
também nós, depois de nossas obras
“muito boas”, porque Tu no-las
doaste, descansaremos em ti no
sábado da vida eterna”[9].

A paz, perfeição do descanso, fruto
do trabalho



A verdadeira paz define a perfeição
do descanso: com a superação da luta
entre o homem velho e o homem
novo; com a ordem na tensão entre o
interior e o exterior da pessoa; com a
falta de tristeza ao comprovar nossas
limitações; ao não se deixar abater
pela fadiga na atividade e na
prossecução do bem. Santo
Agostinho apresenta-a como
“serenidade da mente, tranquilidade
de ânimo, simplicidade de coração,
vínculo de amor, consórcio de
caridade”[10]. Efetivamente todos
ansiamos, e é lógico, por não ter que
lutar nem travar batalhas contra
nada, contra ninguém; chegar a uma
paz completa, estável, eterna; uma
paz à qual não escape a consecução
das retas exigências, e na qual
nenhum temor inquiete e nenhum
inimigo ameace.

Mas um descanso assim não se
alcança neste mundo, como bem
explica São Tomás: “A verdadeira paz



é dupla. Uma é a paz perfeita, que
consiste no gozo do Sumo Bem,
quando todas as inclinações se
fundem aquietando-se num único
objeto; e este é o fim último do
homem. E há uma paz imperfeita,
que é a única possível neste mudo,
pois inclusive quando todos os
movimentos da alma se dirigem a
Deus, dão-se sempre outros
elementos que perturbam essa paz
dentro e fora”[11]; também para que
ansiemos mais, sempre e em tudo,
pela posse definitiva do Senhor.

Enquanto a história continuar o seu
andamento, será preciso lutar
sempre; não podemos considerar
nenhuma virtude definitivamente
conquistada, sempre será preciso
velar pela concórdia adquirida. A
vida do homem na terra, como
advertiu Jó, é milícia, nossos dias
evoluem como os do operário (cfr. Jó
7, 1); a paz interior e a exterior
requerem sempre cuidado e esforço.



Muitos autores espirituais
comentaram a parábola evangélica
do homem cujos negócios iam muito
bem. Imaginou que havia alcançado
grande bem-estar, que podia
prescindir completamente do
trabalho e abandonar-se ao ócio, e se
perguntava: “Que farei? porque não
tenho onde recolher a minha
colheita. Disse então ele: Farei o
seguinte: derrubarei os meus
celeiros, e construirei maiores; neles
recolherei toda a minha colheita e os
meus bens. E direi à minha alma: Ó
minha alma, tens muitos bens em
depósito para muitíssimos anos;
descansa, come, bebe e regala-te.
Deus, porém, lhe disse: Insensato!
Nesta noite ainda exigirão de ti a tua
alma. E as coisas, que ajuntaste, de
quem serão? Assim acontece ao
homem que entesoura para si e não é
rico para Deus” (Lc 12, 17-21).

O pecado deste homem não é só de
comodismo: projeta, faz cálculos,



pensa em construir novos celeiros
para armazenar a colheita
abundante. Mas não para os outros,
só para si; desconhece o
agradecimento ao Céu e a
necessidade fraterna de socorrer os
indigentes, atento exclusivamente a
satisfazer a sua preguiça e o seu
desejo de satisfações. Santo
Ambrósio comenta a passagem com
estas palavras: “Em vão reúne meios
que não sabe se usará; não são
nossas as coisas que não podemos
levar conosco: só a virtude é
companheira dos defuntos; só a
misericórdia vem conosco, é ela que
compra para os defuntos as estâncias
eternas”[12].

A paz daqui de baixo se constrói
mediante o trabalho retamente
ordenado. A propósito da sétima
bem-aventurança, são Jerônimo
observa que a paz se alcança quando
se trabalha para consegui-la: o
homem recebe este dom de Deus



quando o busca, não só com
palavras, mas com obras; quando o
persegue primeiro em si mesmo,
depois nos outros13. Deus bendiz
com a graça o esforço para manter a
concórdia e a paz entre todos, ou
para restaurá-la; e também bendiz o
trabalho em toda a sua amplitude,
quando está ordenado à sua glória e
ao bem-estar do próximo, quando se
realiza por amor e com amor. Uma
tarefa assim é caminho eficaz para
dar paz a cada pessoa e à
comunidade humana; na verdade,
poderíamos dizer que abre o único
caminho, a via necessária para
vivificar a existência pessoal e os
ambientes. Neste sentido diz o
profeta que “a paz é fruto da
justiça” (Is 32, 17), do trabalho
realizado com perfeição humana e
sobrenatural.

A paz, dom de Deus



A paz é um dom divino; sempre e em
todas as religiões se elevaram
súplicas à divindade para que
outorgasse este bem. E, ao rever a
História, compreende-se facilmente
que a paz se limite a uma mera
utopia, se a fazemos depender de
nossa conduta e de nossas forças.
Quando não se permite a intervenção
de Deus, não se alcança nem pessoal
nem socialmente a verdadeira
“relativa” paz de que se pode gozar
neste mundo, preparatória daquela
que nos está reservada no “mais
além”, quando o Senhor, por sua
misericórdia, nos introduzirá em seu
eterno repouso.

Tudo isto sabemos por revelação
divina. Mas Jesus não se limitou a
dizer-nos onde podemos encontrar o
descanso e como; já agora nos
concede participar de sua paz com a
sua Filiação divina, que nos ganhou
com seu sacrifício redentor,
identificando-se com a vontade de



seu Pai. Ele no-la entregou – nos
Apóstolos – na última noite antes de
morrer na Cruz, quando indicou:
“Deixo-vos a minha paz, dou-vos a
minha paz. Não vo-la dou como o
mundo a dá. Não se perturbe o vosso
coração, nem se atemorize!” (Jo 14,
27). E na linha da explicação de
Santo Agostinho, podemos entender
nestas palavras que o Senhor nos 
deixa a paz, porque permanece
conosco no mundo – sobretudo, na
Eucaristia – pois “Ele é a nossa
paz” (Ef 2, 14). Permanece conosco,
como nossa paz, para fortalecer-nos
na luta contra os inimigos e
dificuldades interiores e exteriores; 
dá-nos a sua paz, porque já nos
oferece sua amizade, da qual
gozaremos plenamente na glória,
quando o próprio Deus “enxugará
toda lágrima de seus olhos, e já não
haverá morte, nem luto, nem grito,
nem dor, porque passou a primeira
condição” (Ap 21, 4)14.



A paz de sua vitória na Cruz, Ele no-
la transmitiu ao ressuscitar. Assim
saudou os Apóstolos quando lhes
apareceu: “A paz esteja convosco” (Jo
20, 21). Anuncia-lhes a paz do seu
perdão incondicional para as
fraquezas dos discípulos; a paz da
sua graça e da sua amizade, que
supera toda distância e toda
distinção, pois Ele a concede sem
acepção de pessoas; a paz do seu
amor de Filho, que nos chega através
desse fazer-se presente, na
Eucaristia, sacrifício da paz e da
liberação do pecado.

Entregou-nos também a paz do
Paráclito, quando naquele mesmo
dia manifestou aos Apóstolos:
“Recebei o Espírito Santo. Àqueles a
quem perdoardes os pecados, ser-
lhes-ão perdoados; àqueles a quem
os retiverdes, ser-lhes-ão retidos” (Jo
20, 22-23); paz do consolo que, desde
então, acompanhou sempre os



discípulos do Mestre em meio a
tantas aflições e dificuldades.

Filhos do Deus da paz

O Deus e Pai de Nosso Senhor Jesus
Cristo é o Deus da paz. Para evitar
mal-entendidos e equívocos, Jesus
pregou-o desde o primeiro momento,
na sétima bem-aventurança: “Bem-
aventurados os pacíficos, porque eles
serão chamados filhos de Deus” (Mt
5, 9). Com os Padres da Igreja,
também nós podemos nos perguntar
que relação existe entre a paz e a
filiação divina. Eles nos oferecem
dois tipos de resposta.

São Cromácio de Aquiléia explica-a
assim: “É grande a dignidade de
todos que se esforçam pela paz, pois
são considerados filhos de Deus. É
um bem seguro restabelecer a paz
entre irmãos que vão a juízo por
questões de interesse, de vanglória
ou de rivalidade. Mas isto não
merece senão uma modesta



recompensa (...). Havemos de dar-
nos conta de que existe uma obra de
paz de melhor qualidade e mais
sublime: refiro-me àquela que,
mediante um assíduo ensinamento,
leva a paz aos pagãos, inimigos de
Deus; aquela que corrige os
pecadores e, mediante a penitência,
reconcilia-os com Deus (...). Tais
operários da paz não só são bem-
aventurados, mas antes dignos de ser
chamados filhos de Deus. Por terem
imitado o próprio Filho de Deus,
Cristo, a quem o Apóstolo chama
“nossa paz e nossa reconciliação” (Ef
2, 14-16; 2 Cor 5, 18-19), é-lhes
concedido participar do seu
nome”15. São João Crisóstomo
também considera que é lógico e
justo chamar filhos de Deus a todos
que não só procuram a amizade dos
seus irmãos, mas também se
esforçam por convocar os inimigos à
paz entre si, pois assim atuou o
Unigênito quando veio a esta terra:



unir o que estava separado,
congregar o disperso16.

Esta primeira explicação considera
os pacíficos em sua atividade
exterior: são filhos de Deus porque
trabalham pela paz, semeiam a paz,
como fez sobre esta terra o Filho de
Deus encarnado. Santo Agostinho
segue outra linha: está em paz o que
não repugna à Vontade de Deus; por
isso, são chamados filhos de Deus
aqueles que querem sempre o que
Deus quer, sem resistir à sua
Vontade17. Esta explicação põe em
relevo que a plena identificação com
a Vontade de Deus, que causa a paz
do cristão, caminha intimamente
relacionada com a sua participação
na Filiação divina de Jesus. A
conduta filial de Cristo manifestava-
se em obras de obediência e união a
Deus Pai. A relação filial de Jesus
com seu Pai continha uma relação de
constante referência, de mútuo
olhar-se unificante, que se refletia



em todo o seu comportamento. A
vontade do seu Pai movia-o a todo o
momento e motivava radicalmente
suas ações: “Meu juízo é justo porque
não busco a minha vontade, mas a
Vontade daquele que me enviou” (Jo
5, 30).

Esta segunda resposta põe em relevo
que os filhos de Deus são pacíficos
porque obedecem a seu Pai,
identificam-se com o que Ele quer;
sabem que “todas as coisas
concorrem para o bem daqueles que
amam a Deus” (Rm 8, 28); por isso,
tudo que sucede serve-lhes para
aumentar seu amor a Deus e aos
outros por Deus; e o desejam,
precisamente porque a Vontade
divina o indica.

As duas respostas são conciliáveis;
ressaltam aspectos complementares
porque, efetivamente, o cristão tem
paz quando trabalha pela paz, pois
desempenha o seu trabalho



pensando em Deus e nos outros; por
isso mesmo, pode receber a paz e dá-
la a outros. Seu descanso espiritual,
seu estar em harmonia com Deus,
converte-o em semeador de paz.

Viver a paz e semear a paz: cabe
resumir assim a vida de um bom
filho de Deus. Mostram-se como
filhos de Deus os que imitam a seu
Pai, o Deus da paz, fonte eterna de
infinita paz; conformam-se com
Cristo, o príncipe da paz; e acolhem o
Espírito Santo, vínculo de união e de
paz. Vivem e transmitem uma paz
que cresce junto com sua
regeneração espiritual, com sua
intimidade com a Santíssima
Trindade; e a recuperam – quando a
perdem – recorrendo ao sacramento
da Reconciliação com Deus e com a
Igreja. Esta paz aumenta em suas
almas e a difundem à sua volta na
medida em que se identificam com
Jesus Cristo realmente presente na
Eucaristia.



Descansar junto do Sacrário como
Jesus em Betânia

O Mestre preocupa-se com o nosso
descanso e com a nossa paz, porque
nos ama. Agora também, do Sacrário,
propõe-se como bom pastor que
oferece repouso a nossa alma e a
nosso corpo – na medida indicada
pela providência – de modo análogo
a como se interessava pelo descanso
espiritual e físico dos discípulos
durante sua passagem pela terra.

Narra São Marcos que, ao regressar
de sua primeira missão, “os
Apóstolos voltaram para junto de
Jesus e contaram-lhe tudo que
haviam feito e ensinado. Ele disse-
lhes: “Vinde à parte, para algum
lugar deserto e descansai um pouco”.
Porque eram muitos os que iam e
vinham, e nem tinham tempo para
comer. Partiram na barca para um
lugar solitário, à parte” (Mc 6, 30-32).



Vemos aqui outra manifestação mais
da preocupação de Cristo por aqueles
que O seguem; desta vez, por seu
descanso físico. A ocasião, no
entanto, serve-lhe para ensinar um
detalhe muito importante: para
descansar, não basta abandonar
filialmente nossos cuidados no Pai,
nem nos sabermos perdoados e
perdoar; para gozar a paz profunda é
necessário permanecer fisicamente
perto de Jesus.

Nós também, muitas vezes,
necessitaremos descansar
aproveitando a presença do Senhor
no tabernáculo, afastando-nos (umas
horas, alguns dias) das ocupações
habituais para falar mais
tranquilamente com Ele, como os
Apóstolos naquela ocasião.
Aproximar-nos-emos do Sacrário,
onde Ele ficou à nossa disposição,
para satisfazer essa urgência de
conversar mais a sós com o Mestre
no sossego de seu carinho, na sua



compreensão, na sua palavra. A este
propósito, o Papa João Paulo II
escrevia: “É formoso estar com Ele,
reclinados sobre seu peito como o
discípulo predileto (cfr. Jo 13, 25),
palpar o amor infinito de seu
coração. Se o cristianismo deve
distinguir-se em nosso tempo
sobretudo pela “arte da oração”,
como não sentir uma renovada
necessidade de estar longos tempos
em conversa espiritual, em adoração
silenciosa, em atitude de amor, ante
Cristo presente no Santíssimo
Sacramento? Quantas vezes, meus
queridos irmãos e irmãs, fiz esta
experiência e nela encontrei força,
consolo e apoio!”18.

Com que frequência convirá deixar a
comodidade da própria casa para
passar um tempo fisicamente perto
de Jesus em uma igreja, talvez fria no
inverno, ou quente no verão! Ou
então prolongar o trajeto de volta a
casa, depois do trabalho, para



cumprimentar sem pressa o
Santíssimo Sacramento. Talvez sejam
poucos minutos, porque nossos
deveres não nos permitem
permanecer mais tempo. Mas bastam
esses breves instantes para que a
alma abandone no Coração de Jesus
as preocupações que traz consigo, e
se realize de novo esse maravilhoso
intercâmbio de caridade no qual
sempre saímos ganhando. Levantar-
nos-emos mais leves e alegres, com
paz para nós mesmos e para os
outros.

Normalmente, vemos Deus como
fonte e conteúdo de nossa paz:
consideração verdadeira, mas não
exaustiva. Não costumamos pensar,
por exemplo, que nós também
“podemos” consolar e oferecer
descanso a Deus. Assim procederam
os santos; como muitas pessoas
procederam com Jesus – Deus e
Homem – enquanto esteve sobre esta
terra. João Paulo II traz em sua carta 



Dies Domini um texto de Santo
Ambrósio, no qual alude – de forma
indireta – ao consolo e descanso de
Deus na criatura: “Graças pois a Deus
Nosso Senhor que fez uma obra na
qual pudesse encontrar descanso.
Fez o céu, mas não leio que lá tenha
descansado; fez as estrelas, a lua, o
sol, e nem sequer aí leio que neles
tenha descansado. Leio, no entanto,
que fez o homem e que então
descansou, tendo nele alguém a
quem podia perdoar os pecados”19.

Evidentemente, com a nossa devoção
e a nossa piedade eucarística,
tratamos o Mestre como amigo,
acolhemo-lo na alma. Uma cena
evangélica ajuda a refletir sobre esta
esplêndida realidade de amor. Em
Betânia, seis dias antes da Páscoa,
ofereceram uma ceia a Jesus. “Marta
servia, e Lázaro era um dos
convidados. Tomando Maria uma
libra de bálsamo de nardo puro de
grande preço, ungiu os pés de Jesus e



enxugou-os com os seus cabelos. A
casa encheu-se do perfume do
bálsamo” (Jo 12, 2-3).

Três irmãos atentos ao Senhor: um a
seu lado, comensal da mesma mesa;
uma, servindo-o; outra, ungindo-o.
Companhia, serviço, amor. Esta
passagem resume as coordenadas de
nossa devoção eucarística. Sob o véu
das espécies eucarísticas, Jesus se
acha encerrado no tabernáculo:
“Quando te aproximares do Sacrário
– escreve São Josemaria – pensa que
Ele!... faz vinte séculos que te
espera”20. Com os nossos detalhes de
carinho, com as nossas visitas ao
Santíssimo, podemos conseguir que
Ele se sinta acompanhado, da mesma
forma que quando conversava com
Lázaro; que se sinta servido com os
cuidados de Marta, que dedicava ao
Mestre toda a sua competência
profissional de dona de casa; que se
sinta amado com a magnanimidade
de Maria, que não reparou em gastos



nem em escândalos farisaicos.
Agradeçamos mais esta possibilidade
de oferecer a Jesus sacramentado o
nosso coração e a nossa Igreja como
uma Betânia constante, por
cultivarmos nós as disposições e as
obras daqueles três irmãos.

Não há nisso nem assomo de utopia,
porque o Cristo do Sacrário é o
mesmo que andou na Palestina e que
naquela tarde foi à mesa de Lázaro
em Betânia. Com palavras de São
Josemaria: “Devo dizer que, para
mim, o Sacrário foi sempre Betânia, o
lugar tranqüilo e aprazível onde está
Cristo, onde lhe podemos contar as
nossas preocupações, nossos
sofrimentos, nossos anseios e nossas
alegrias, com a mesma simplicidade
e naturalidade com que lhe falavam
aqueles seus amigos Marta, Maria e
Lázaro. Por isso, ao percorrer as ruas
de uma cidade ou de uma aldeia,
alegra-me descobrir, mesmo de
longe, a silhueta de uma igreja: é um



novo Sacrário, uma nova ocasião de
deixar que a alma se escape para
estar em desejo junto do Senhor
Sacramentado”21.

Descansar com Cristo na Missa,
como os discípulos de Emaús

A palavra páscoa, em hebraico,
significa passagem. No evangelho de
são João (cfr. Jo 13,1) alude à hora da
paixão, morte e glorificação do
Senhor. Jesus deixava a sua presença
sensível na terra, deixava a
companhia dos seus, e passava com a
sua Humanidade Santíssima à direita
do Pai (cfr. Mc 16, 19). Deixava a vida
mortal para ressuscitar, três dias
depois, com uma existência nova,
gloriosa e eterna. A sua Páscoa
contém a passagem da dor para o
gozo glorioso, do seu trabalho para o
seu descanso. Como afirma são João
Damasceno, percorre o caminho da
tribulação da cruz à paz da
ressurreição22.



Nós havemos de segui-lO nesse
itinerário, que se incoa durante a
existência terrena e amadurece no
final, quando todo o caminho foi
uma “páscoa” vivida com o Senhor.
Ir deste mundo ao Pai admite muitos
significados concretos: depende da
situação espiritual de cada um, da
senda que tenha empreendido e do
que lhe falte ainda por andar. São
Máximo de Turim explica que a
Páscoa do Senhor – sua morte, sua
ressurreição e sua ascensão – suscita
um movimento ascendente das
criaturas para Deus, que converte o
infiel à fé, o pecador à graça, o justo à
santidade, os mortos à vida, os santos
à glória23. Em suma, significa
sempre dar um novo passo na
identificação plena com o Filho de
Deus crucificado e ressuscitado por
nós, um passo mais rumo à casa do
Pai.

Como preparar-nos para ir com
Cristo deste mundo ao Pai?



Participando com intensa piedade do
Sacrifício da Missa, sacramento da
Páscoa do Senhor que comunica essa
mesma Páscoa àqueles que dele
participam. A santa Missa consegue-
nos sempre impulso e luzes
sobrenaturais para avançar no
caminho da fidelidade e do amor.
Com esta participação no Sacrifício
do altar – Páscoa do Senhor e nossa
páscoa – buscamos acompanhar a
Cristo em sua morte e ressurreição:
esforçamo-nos em obter a graça de
morrer com Ele para o nosso eu, pela
penitência e o sacrifício, para
ressuscitar com Ele pela graça e as
virtudes; queremos converter-nos em
almas que se ocupam das coisas dele,
não das nossas, e chegar assim –
quando o Senhor nos chamar à sua
presença – a dar o salto definitivo e
sentar-nos com Ele à direita do Pai.

Por estes motivos, celebrar ou
participar da Missa faz-nos entrar no
descanso de Cristo; descansar com



Ele depois de ter trabalhado por Ele;
recuperar forças e voltar com novo
impulso à luta interior, ao trabalho, a
falar de Cristo a outros. Como
sucedeu com aqueles dois que iam a
caminho de Emaús (cfr. Lc 24, 13-35).
Depois de terem acompanhado Jesus
durante sua pregação, e depois do
“fracasso” da Cruz, retornavam a
casa, renunciavam a serem
apóstolos. Mas convidam Jesus,
caminhante desconhecido naqueles
momentos, a ficar com eles e
descansar da fadiga de uma jornada
de caminho.

“Fica conosco, já é tarde e já declina
o dia” (cfr. Lc 24, 29). Este foi o
convite premente que, na própria
tarde do dia da ressurreição, os dois
discípulos que se dirigiam a Emaús
fizeram ao Caminhante que ao longo
do trajeto tinha-se juntado a eles.
Esmagados por tristes pensamentos,
não imaginavam que aquele
desconhecido fosse precisamente seu



Mestre, já ressuscitado. Tinham, no
entanto, experimentado como
“ardia” seu coração (cfr. ibid. 32)
enquanto Ele lhes falava
“explicando” as Escrituras. A luz da
Palavra abrandava a dureza de seu
coração e “se lhes abriram os
olhos” (cfr. ibid. 31). Entre a
penumbra do crepúsculo e o ânimo
sombrio que os embargava, aquele
Caminhante era um raio de luz que
despertava a esperança e abria o
espírito ao desejo da plena luz. “Fica
conosco”, suplicaram, e Ele aceitou.
Pouco depois o rosto de Jesus
desapareceria, mas o Mestre tinha
ficado veladamente no “pão partido”,
diante do qual se haviam aberto seus
olhos”24.

Assim escrevia João Paulo II na carta
apostólica com a qual proclamava
um tempo de especial culto
eucarístico na Igreja. E acrescentava:
“O ícone dos discípulos de Emaús
vem a propósito para orientar um



Ano no qual a Igreja estará voltada
especialmente a viver o mistério da
Santíssima Eucaristia. No caminho
de nossas dúvidas e inquietações, o
divino Caminhante continua
fazendo-se nosso companheiro para
introduzir-nos, com a interpretação
das Escrituras, na compreensão dos
mistérios de Deus. Quando o
encontro chega à sua plenitude, à luz
da Palavra acrescenta-se a que brota
do “Pão da vida”, com o qual Cristo
cumpre com perfeição sua promessa
de “estar conosco todos os dias, até o
fim do mundo” (cfr. Mt 28, 20) 25

A Igreja, Mãe que conhece o coração
dos homens, sabe bem que
necessitamos participar da Páscoa do
Senhor, para passar da morte à vida,
do cansaço da luta e da fadiga do
trabalho ao descanso e felicidade
eternos. Por isso dispôs
piedosamente que essa participação
na Missa seja obrigatória aos
domingos, o dia da semana em que



Jesus entrou em seu descanso. A
páscoa semanal ajuda a não se deter
no caminho, pois essa parada
poderia ser prelúdio de
desfalecimento; a não se desorientar
conferindo às coisas deste mundo
uma importância de que carecem, e
negando-a em troca às “coisas do
Pai”. Com este programa simples e
eficaz a Igreja nos proporciona o
repouso mais profundo e radical:
deter-se caminhando; e evita que
caiamos na miragem dos repousos
vãos.

Esse interesse da Esposa de Cristo
pela fidelidade de seus filhos, para
que cuidem e amem a passagem do
Senhor por sua existência e avancem
com Ele, manifesta-se inclusive nas
orações das Missas dominicais, nas
quais roga instantemente ao Senhor
por sua perseverança, para que não
deixem de discernir o que afasta do
Mestre e se apliquem ao que Ele lhes
pede. Nos domingos do Tempo



Comum, por exemplo, suplica a Deus
para seus filhos:

- “Compreensão dos nossos deveres e
a força para cumpri-los”;

- “Vida segundo o vosso amor, para
que possamos, em nome do vosso
Filho, frutificar em boas obras”;

- “Por vossa graça, viver de tal modo,
que possais habitar em nós”;

- “Que não sejamos envolvidos pelas
trevas do erro, mas brilhe em nossas
vidas a luz da vossa verdade”;

- “A santa alegria, e dai aos que
libertastes da escravidão do pecado o
gozo das alegrias eternas”;

- “A luz da verdade aos que erram
para retomarem o bom caminho”;

- “Os dons da vossa graça, para que,
repletos de fé, esperança e caridade,
guardem fielmente os vosso
mandamentos”;



- “Redobrai de amor para conosco,
para que, conduzidos por vós,
usemos de tal modo os bens que
passam, que possamos abraçar os
que não passam”;

- “Cada vez mais um coração de
filhos, para alcançarmos um dia a
herança que prometestes”;

- “Em nossos corações a chama da
caridade para que, amando-vos em
tudo e acima de tudo, corramos ao
encontro das vossas promessas”;

- “Amar o que ordenais e esperar o
que prometeis, para que, na
instabilidade deste mundo, fixemos
os nossos corações onde se
encontram as verdadeiras alegrias”;

- “O vosso amor e estreitai os laços
que nos unem convosco para
alimentar em nós o que é bom e
guardar com solicitude o que nos
destes”;



- “Vossa graça, para que, caminhando
ao encontro das vossas promessas,
alcancemos os bens que nos
reservais”;

- “Que a nossa alegria consista em
vos servir de todo o coração, pois só
teremos felicidade completa,
servindo a vós, o criador de todas as
coisas” 26.

Em suma, a Igreja urge a Deus para
que não abandone os seus filhos, que
nos olhe, que nos ajude
constantemente, e que cheguemos
até o final com Ele: “Ó Deus, Pai de
bondade, que nos redimistes e
adotastes como filhos e filhas,
concedei aos que creem no Cristo a
verdadeira liberdade e a herança
eterna” 27.

Viver as festas e os domingos com
Deus

Passar o domingo com Deus significa
oferecer-lhe também o tempo do



descanso. Outro paradoxo: que nossa
pobre generosidade lhe proporcione
consolo.

Muitas pessoas têm tanto o que fazer
– pelo menos, pensam isso – que não
encontram tempo para assistir à
Missa dominical. Em nossa época,
este parece o principal obstáculo
para passar com Deus os domingos e
festas da Igreja.

Descansar implica mudar de
ocupação, de ambiente, de
circunstâncias de relacionamento, de
esforço. Em nosso caso, significa
também trocar o nosso pouco com o
muito de Deus: confiar-lhe nossas
misérias e nossas pequenezes, para
receber seus dons – o Corpo e o
Sangue de Cristo, o Espírito Santo –
causa infinita de alegria e de paz.
Oferecer-lhe nosso tempo para
receber sua eternidade, que um dia
nos alcançará.



João Paulo II escreveu: “Este é um dia
que constitui o próprio centro da
vida cristã. Se desde o princípio de
meu Pontificado não me cansei de
repetir: “Não temais! Abri, mais
ainda, abri de par em par as portas a
Cristo!”, nessa mesma linha quisera
hoje convidar a todos com força a
descobrir de novo o domingo: Não
tenhais medo de dar vosso tempo a
Cristo ! Sim, abramos nosso tempo a
Cristo para que ele possa iluminá-lo e
dirigi-lo. É Ele quem conhece o
segredo do tempo e o segredo da
eternidade, e nos entrega “seu dia”
como um dom sempre novo de seu
amor. A descoberta desse dia é uma
graça que se há de pedir, não só para
viver em plenitude as exigências
próprias da fé, mas também para dar
uma resposta concreta aos anelos
íntimos e autênticos de cada ser
humano. O tempo oferecido a Cristo
nunca é um tempo perdido, mas
antes bem ganho para a



humanização profunda de nossas
relações e de nossa vida”28.

Sim, sempre saímos ganhando
quando damos ao Senhor os nossos
jugos e aceitamos o que nos vem
dele. Que bom seria se todo cristão
tivesse consciência de que não pode
viver sem o domingo! Esta expressão,
recordava Bento XVI, “remete-nos ao
ano 304, quando o imperador
Diocleciano proibiu aos cristãos
possuir as Escrituras, reunir-se no
domingo para celebrar a Eucaristia e
construir lugares para suas
assembleias. Em Abitina, pequena
localidade da atual Túnis, 49 cristãos
foram surpreendidos num domingo
enquanto, na casa de Otávio Félix,
celebravam a Eucaristia desafiando
assim as proibições imperiais.
Presos, foram levados a Cartago para
serem interrogados pelo pro-cônsul
Anulino. Foi significativa, entre
outras, a resposta que certo Emérito
deu ao pro-cônsul que lhe



perguntava por que haviam
transgredido a severa ordem do
imperador. Respondeu: “Sine
dominico non possumus”; quer dizer,
sem nos reunirmos em assembleia
no domingo para celebrar a
Eucaristia não podemos viver. Faltar-
nos-iam as forças para enfrentar as
dificuldades diárias e não sucumbir.
Depois de atrozes torturas, estes 49
mártires foram assassinados. Assim,
com a difusão do sangue,
confirmaram sua fé. Morreram, mas
venceram; nós os recordamos agora
na glória de Cristo ressuscitado.

“Nós, cristãos do século XXI, também
devemos refletir sobre a experiência
dos mártires de Abitina. Nem sequer
para nós é fácil viver como cristãos,
embora não existam essas proibições
do imperador. Mas, de um ponto de
vista espiritual, o mundo em que
vivemos, frequentemente marcado
pelo consumismo desenfreado, pela
indiferença religiosa e por um



secularismo fechado à
transcendência, pode parecer um
deserto não menos inóspito que
aquele “imenso e terrível” (Dt 8, 15)
do qual nos falou a primeira leitura,
tomada do livro do Deuteronômio.
Nesse deserto, Deus acorreu com o
dom do maná em ajuda do povo
hebreu em dificuldades, para fazê-lo
compreender que “não só de pão
vive o homem, mas de tudo que sai
da boca do Senhor” (Dt 8, 3). No
evangelho de hoje, Jesus explicou-nos
para que pão Deus queria preparar o
povo da nova aliança mediante o
dom do maná. Aludindo à Eucaristia,
disse: “Este é o pão que desceu do
céu. Não como o maná que vossos
pais comeram e morreram. Quem
come deste pão viverá
eternamente” (Jo 6, 58). O Filho de
Deus, tendo-se feito carne, podia
converter-se em pão e ser assim
alimento para seu povo, para nós que
estamos em caminho neste mundo
rumo à terra prometida do céu.



“Necessitamos deste pão para
enfrentar a fadiga e o cansaço da
viagem. O domingo, dia do Senhor, é
a ocasião propícia para tirar forças
dele, que é o Senhor da vida.
Portanto, o preceito festivo não é um
dever imposto de fora, um peso sobre
nossos ombros. Ao contrário,
participar da celebração dominical,
alimentar-se do Pão eucarístico e
experimentar a comunhão com os
irmãos e irmãs em Cristo, é uma
necessidade para o cristão; é uma
alegria; o cristão pode assim
encontrar a energia necessária para
o caminho que devemos percorrer
cada semana. Não se trata, aliás, de
um caminho arbitrário: o caminho
que Deus nos indica com sua palavra
segue na direção inscrita na própria
essência do homem. A palavra de
Deus e a razão andam juntas. Seguir
a palavra de Deus, estar com Cristo,
significa para o homem realizar-se a
si mesmo; perdê-lo equivale a
perder-se a si mesmo.



“O Senhor não nos deixa sozinhos
neste caminho. Está conosco; mais
ainda, deseja compartilhar nossa
sorte até identificar-se conosco. No
colóquio que o evangelho acaba de
referir-nos, diz: “Quem come minha
carne e bebe meu sangue habita em
mim e eu nele” (Jo 6, 56). Como não
alegrar-se com essa promessa?”29

Passar cristãmente o domingo, com
Cristo nosso Senhor, assegura ao
descanso sua dimensão festiva: não
se limita a simples repouso de uma
fadiga física, mas assume o valor de
comemoração de acontecimentos
que se situam na própria vida como
origem da felicidade atual. A criação,
a aliança, a liberação da escravidão,
a lei, a ressurreição gloriosa,
Pentecostes...Que longa e amável é a
série de maravilhas divinas, das
quais reavivamos a memória no Dia
do Senhor! Ressoa então no coração
do cristão sua amorosa petição
naquela última noite: “Fazei isto em



memória de mim” (Lc 22, 19). Nós
realizamos uma nova troca e lhe
dizemos: “Não te esqueças de mim,
Senhor, quando vier minha hora, a
hora de minha dor e de minha
tribulação; minha hora de passar
deste mundo à eternidade, quando
vier o último dia, Dia tremendo (cfr.
Is 13, 6, 9; Mal 4, 1; Jl 2, 2; So 1, 15).
Lembra-te de mim, Senhor, que
tantas vezes te recebi na Sagrada
Comunhão, que te acompanhei junto
ao Sacrário, e admite-me em teu
reino “para que coma e beba à tua
mesa” (Lc 22, 29)”.

Cristo, glorioso no Santíssimo
Sacramento, escutará nossas
petições, irá enchendo de paz e de
alegria nossos corações, também com
vistas àquele transe, como encheu de
gozo e de serenidade os Apóstolos no
dia de sua ressurreição: “A paz esteja
convosco!” (Jo 20, 21).



Javier Echevarría, publicado no livro
“Eucaristia e vida cristã”

[1]. São Josemaria Escrivá, Caminho,
n. 267.

[2]. São Josemaria Escrivá, É Cristo
que passa, n. 18.

[3]. Santo Agostinho, Sobre o bem da
viuvez 21, 26.

[4]. João Paulo II, Mensagem para a
jornada mundial da paz 2002, 8-
XII-2002, n. 8.

[5]. Cfr. Santo Agostinho, Sermão 59.

[6]. São Cromácio de Aquiléia, 
Sermão 41.

[7]. São Pedro Crisólogo, Sermão 67.



[8]. São Josemaria Escrivá, Notas
tomadas da pregação (AGP, PO1,
1976, p. 34).

[9] Santo Agostinho, Confissões, XIII,
35-36.

[10] Santo Agostinho, Sermão 59.

[11] São Tomás de Aquino, Suma
teológica, II-II, q. 29, a. 2 ad 4.

[12]. Santo Ambrósio, Comentário ao
Evangelho de São Lucas, 7.

13. Cfr. São Jerônimo, Homilias sobre
o Evangelho de São Mateus,
comentando Mt

14. Cfr. Santo Agostinho, Tratados
sobre o Evangelho de São João, 77.

15. São Cromácio de Aquiléia, Sermão
41.

16. Cfr. São João Crisóstomo, 
Homilias sobre o Evangelho de São
Mateus, 15.



17. Cfr. Santo Agostinho, Sobre o
sermão da montanha, lib. I, 2.

18. João Paulo II, Carta encíclica 
Ecclesia de Eucharistia,17-IV-2003.

19. Santo Ambrósio, Comentários ao
Hexameron, VI, 10, 76.

20 São Josemaria Escrivá, Caminho,
n. 537.

21. São Josemaria Escrivá, É Cristo
que passa, n. 154.

22. Cfr. São João Damasceno, Sobre a
fé ortodoxa IV, 11.

23. Cfr. São Máximo de Turim, 
Sermões 53 e 54.

24. João Paulo II, Carta apostólica 
Mane nobiscum, 7-X-2004, n. 1.

25. Ibid., 2.

26. Cfr. Missal Romano, Oração do
dia dos domingos I, III, VI, XIII, XIV,



XV, XVI, XVII, XIX, XX, XXI, XXII, XXVI
e XXXIII do Tempo Comum.

27. Missal Romano, Oração do dia do
Domingo XXIII do Tempo Comum.

28. João Paulo II, Carta apostólica 
Dies Domini, 31-V-1998, n. 7.

29. Bento XVI, Homilia na clausura do
Congresso Eucarístico de Bari, 29-
V-2005.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-eucaristia-e-
o-descanso-dos-filhos-de-deus/

(15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-eucaristia-e-o-descanso-dos-filhos-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-eucaristia-e-o-descanso-dos-filhos-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-eucaristia-e-o-descanso-dos-filhos-de-deus/

	A Eucaristia e o descanso dos filhos de Deus

