opusdei.org

A Fucaristiaeo
descanso dos filhos
de Deus

Aprender a descansar com
medida constitui em si
obrigacdo que requer tanta
generosidade quanta a exigida
pelo trabalho. Cristo, glorioso
no Santissimo Sacramento,
escutara nossas peticoes, ira
enchendo de paz e de alegria
nossos coracgoes.

20/06/2019



“Para tudo ha um tempo, para cada
coisa ha um momento debaixo dos
céus: tempo para nascer e tempo para
morrer; tempo para plantar e tempo
para arrancar o que foi plantado; (...);
tempo para demolir e tempo para
construir; tempo para chorar e tempo
pararir (...)” (Qo e, 1-4).

A necessidade do descanso serve de
contraponto a lei do trabalho. Ja se
sublinhou o fato de que na musica
sdo tdo importantes os momentos
preenchidos pelos sons como os
destinados as pausas. Algo de
semelhante sucede em nossa vida:
serd harmonica se soubermos
distribuir bem os tempos de esforco e
os de repouso. Por isso, tendo
considerado ja a importancia do
trabalho na vida de um filho de Deus
e da relacdo que tem com a alma
eucaristica, convém recordar
também como o descanso informa o
comportamento de um filho de Deus



e pode expressar o seu amor a Jesus
sacramentado.

Dar a cada coisa seu tempo implica
dar a cada tempo a sua propria
tarefa. E preciso realizar as
diferentes atividades de forma
ordenada, se quisermos que 0 N0SsSO
dia produza muito fruto. As pessoas
necessitam repor as forcas — fisicas,
psiquicas, espirituais — gastas pela
dedicacao intensa ao trabalho, e
também é muito conveniente
reservar algum espaco do dia ou da
semana para atividades diferentes da
ocupacdo profissional habitual,
imprescindiveis para ocupar-se
devidamente da familia, cultivar a
amizade com outras pessoas,
aumentar a propria cultura; sem
esquecer que os momentos de
distensdo permitem, além disso,
pensar com calma e profundidade no
futuro — pessoal e das pessoas
queridas —, no sentido da vida
presente, no que vem depois da



existéncia terrena. E interessante
igualmente mudar as circunstancias
nas quais o homem ou a mulher
atuam — dependendo das reais
possibilidades de cada um -
passando umas horas, ou uns dias,
em outro lugar ou outro ambiente,
para voltar, renovados, a situacao
normal.

E claro que nio se pode viver
segundo todas as boas e verdadeiras
exigéncias da pessoa humana, se se
mantém um ritmo frenético na
atividade profissional. Aprender a
descansar com medida constitui em
si obrigacdo que requer tanta
generosidade quanta a exigida pelo
trabalho e, por vezes, inclusive mais,
pois as vezes pede um especial
desprendimento dos proprios
programas e uma maior
disponibilidade para os planos e
necessidades dos outros. Saber
descansar, sem cair no 4cio, é ciéncia
que tem muito de sabedoria.



Nd&o quero deter-me em
consideracdes de carater fisico ou
psicoldgico, que um bom médico
pode comentar muito melhor; mas
ndo vou continuar sem antes
recordar algo que, embora pareca
bem conhecido, se descuida as vezes.
Muitas vezes, 0 comportamento ou as
reacOes inadequadas de uma pessoa
que cria uma situacgdo familiar ou
profissional no limite do suportavel,
se resolve conseguindo que essa
pessoa durma o suficiente, que se
submeta a certa ordem nas refeicdes,
que procure um pouco mais de
distracdo e recorra — se for preciso —
a oportuna medicacdo. Uma vez dito
isso, vou me deter nas implicacdes
espirituais do descanso humano, que
tantas vezes sdo as que mais pesam e
as que menos atencdo recebem,
talvez porque ndo se enfrenta, com
valentia e bom senso, as dificuldades
concretas que aparecem.



Descansar em Deus: abandonar
nele nossas preocupacdes

Jesus Cristo falou muito do descanso,
e nada mais logico, porque Ele veio
trazer paz a nossa alma com sua
graca, e saude definitiva a nosso
corpo na ressurreicdo final, da qual
contemplamos o modelo e a causa
em sua ressurreicdo gloriosa. Desceu
a terra para livrar-nos dos fardos que
nos pesam e das preocupacoes que
nos oprimem: os pecados, o medo da
morte, as armadilhas do demonio, a
presuncdo da soberba, as pontadas
da inveja, os assomos da ira; e
também para despertar em nos
tantos bons desejos e a muita
capacidade que nosso coracao
alberga.

O Senhor referiu-se ao descanso
desde o primeiro instante de sua
pregacdo. Sdo Lucas caracteriza o
anuncio publico, comecgo da boa
nova, com esse tema. “Foi entao a



Nazaré, onde se tinha criado.
Conforme seu costume, no dia de
sdbado, foi a sinagoga e levantou-se
para fazer a leitura. Deram-lhe o
livro do profeta Isaias. Abrindo o
livro, encontrou o lugar onde esta
escrito: “O Espirito do Senhor esta
sobre mim, pois ele me ungiu, para
anunciar a Boa-Nova aos pobres:
enviou-me para proclamar a
libertacdo aos presos e, aos cegos, a
recuperacdo da vista; para dar
liberdade aos oprimidos e proclamar
um ano aceito da parte do Senhor”.
Depois, fechou o livro, entregou-o ao
ajudante e sentou-se. Os olhos de
todos, na sinagoga, estavam fixos
nele. Entdo, comecou a dizer-lhes:
“Hoje se cumpriu esta passagem da
Escritura que acabastes de ouvir” (Lc
4,16-21). Jesus redime os homens do
peso de uma consciéncia culpavel,
porque perdoa os nossos pecados;
porque nos livra da escraviddo do
principe deste mundo, pois vence o
maligno e porque nos ajuda a



entender a carga da pobreza, ao
declara-la bem-aventurada. Suprime
toda opressao e oferece a todos um
tempo de paz e de descanso, um
tempo jubilar.

Sdo Mateus também coloca logo este
argumento nos labios do Mestre. O
primeiro dos longos discursos que
traz em seu evangelho abre-se com
as bem-aventurancgas, nas quais Jesus
enfrenta todos os motivos de queixa
que amarguram, ou pelo menos
nublam, a existéncia das pessoas: de
um lado, a preocupacdo desordenada
pela riqueza, pela comida e a roupa,
pelos conflitos com algumas pessoas;
de outro, a preocupacdo geral pela
real consisténcia desta vida e o
relacionamento com 0s outros.
Aquelas e essas, 0 Senhor as resolve,
ao declarar “feliz” a situacgao de
quem € pobre de espirito, de quem
sofre perseguicdo pela justica, de
quem € manso e casto, etc.



No mesmo discurso, como que
voltando a essas realidades de outro
ponto de vista, Jesus ensina a todos
que 0 ouvem que ndo andem
ansiosos atras da comida, da roupa
ou da casa; a todos exorta a
descansar em nosso Pai que esta nos
céus, a abandonar em sua
providéncia apuros e preocupacaoes,
bem convencidos de que Ele ndo se
esquecera de nunca de seus filhos
nem os maltratara, nem nas coisas
mais materiais. Vejamos mais uma
vez suas palavras:

“Nao vivais preocupados com o que
comer ou beber, quanto a vossa vida;
nem com o que vestir, quanto ao
v0sso corpo. Afinal, a vida ndo é mais
que o alimento, e o corpo, mais que a
roupa? Olhai os passaros do céu: ndo
semeiam, nao colhem, nem guardam
em celeiros. No entanto, o vosso Pai
celeste os alimenta. Sera que vos ndo
valeis mais do que eles? Quem de vos
pode, com sua preocupacao,



acrescentar um so dia a duracdo de
sua vida? E por que ficar tao
preocupados com a roupa? Olhai
como crescem os lirios do campo.
Nao trabalham, nem fiam. No
entanto, eu vos digo, nem Salomao,
em toda a sua gldria, jamais se vestiu
como um soO dentre eles. Ora, se Deus
veste assim a erva do campo, que
hoje esta ai e amanha é langada ao
forno, nao fara ele muito mais por
v0s, gente fraca de fé? Portanto, ndo
vivais preocupados, dizendo: ‘Que
vamos comer? Que vamos beber?
Como nos vamos vestir?’ Os pagaos é
que vivem procurando todas essas
coisas. Vosso Pai que esta nos céus
sabe que precisais de tudo isso” (Mt
6, 25-32).

Descanso e filiacdo divina: o
ensinamento de Jesus

Ao falar do descanso auténtico, Jesus
esta nos ensinando a comportar-nos
como filhos de Deus. Assim como um



pai da terra se preocupa com a
alimentacdo, com a roupa, com o
desenvolvimento harmonico de seus
filhos, Deus se preocupa conosco; ou,
para exprimi-lo de modo mais exato,
a paternidade na terra é um reflexo
da paternidade divina. Estamos
diante de um aspecto de capital
importancia para entender quem €
nosso Pai Deus e como nos trata.
Cairiamos em grave erro se o
imaginassemos como um ser terrivel
e longinquo, que habita no céu
infinito, desinteressado das criaturas
que Ele mesmo trouxe a existéncia.
Apesar de desejarmos sinceramente
comportar-nos como cristaos, esse
perigo nos ronda. “E preciso
convencer-se de que Deus esta junto
de nos continuamente. - Vivemos
como se o Senhor estivesse 1a longe,
onde brilham as estrelas, e nao
consideramos que também esta
sempre ao nosso lado. E esta como
um Pai amoroso - quer mais a cada
um de nos do que todas as maes do



mundo podem querer a seus filhos -,
ajudando-nos, inspirando-nos,
abencoando... e perdoando” [1].

Deus, que chamou os homens a vida,
continua ocupando-se deles, segue-0s
amorosamente, intervém
constantemente para conduzi-los ao
fim que se propos: acolhé-los na
intimidade de sua vida eterna,
respeitando a sua liberdade e as
outras caracteristicas de sua
natureza, com a qual Ele mesmo
decidiu dota-los.

Nos tendemos a resolver,
exclusivamente por nossa conta, 0s
pequenos ou grandes problemas
diarios, se achamos que a solucao
deles esta ao nosso alcance. Nosso
sentido de responsabilidade — sem
excluir talvez nosso orgulho, nosso
desejo de afirmacdo pessoal - leva-
nos a apertar os dentes e a esforcar-
nos para deixar tudo bem resolvido;
custa-nos pedir ajuda a outros e s6 o



fazemos quando ndo resta outro
remédio, e as vezes com vergonha.

Ndao recorramos a Deus s6 quando a
indigéncia for muito grande: diante
de um perigo de morte, numa doenca
séria, quando se dd uma verdadeira
ruina econémica, quando sobrevém
uma catastrofe natural ou conflito
bélico. Recorramos ao Pai celestial
também nas coisas pequenas, nas
coisas de cada dia. Assim, nossos dias
nao se encherdo de preocupacgoes e
brigas por coisas minimas, porque
ndo estardo vazios de Deus, porque O
teremos deixado entrar em nossa
existéncia concreta e viveremos com
Ele nossa aventura cotidiana:
circunstancias todas que nos indicam
o modo de viver como seus filhos e
de descansar no Pai.

Um bom filho fala com seu pai de
tudo o que o preocupa e de tudo o
que interessa a seu pai. Jesus
convida-nos a compartilhar com



Deus as preocupacoes, porque assim
descansaremos; passar da situacao
de “estar fechados no que é

nosso” (sepultados pelas pequenezes
materiais e de relacionamento de
cada dia) a de “estar nas coisas do
Pai”; trocar a busca de nossa
justificacdo, a todo custo e em tudo o
que fazemos, pela busca prioritaria
do reino de Deus e de sua justica (cfr.
Mt 6, 33). Sdo Josemaria, baseando-se
em sua experiéncia pastoral,
impulsionava a realizar essa
mudanca santa: “E normal, as vezes
até entre almas boas, criarem-se
conflitos intimos, que chegam a
produzir sérias preocupacdes, mas
que carecem de qualquer base
objetiva. Sua origem esta na falta de
conhecimento proprio, que conduz a
soberba: ao desejo de se tornarem o
centro da atencdo e estima de todos,
a preocupacdo de ndo ficarem mal,
de ndo se resignarem a fazer o bem e
desaparecer, a dnsia de seguranca
pessoal... E assim, muitas almas que



poderiam gozar de uma paz
extraordindria, que poderiam
saborear um imenso jubilo,
transformame-se, por orgulho e
presuncdo, em infelizes e
infecundas!” [2]

Descansar em Deus: pedir-lhe
perddo como Zaqueu e perdoar

“Depde no Senhor os teus cuidados,
porque ele sera teu sustentaculo, nao
permitira jamais que vacile o

justo” (Sal 54, 23). Desanima-se com o
desequilibrio dos pecados ndo
perdoados, vivos ainda na alma. Por
isso, para descansar deveras, é
preciso mostrar-se plenamente
sinceros com Deus e pedir-lhe perdao
no sacramento da Reconciliacédo, que
devolve a tranquilidade e a paz da
alma.

As palavras do salmista aplicam-se,
sem duvida, as cargas e angustias
para sobreviver, para ir em frente;
mas referem-se antes e de modo



mais profundo as ofensas contra
Deus, que roubam a paz da
consciéncia e afundam a alma na
ansia de uma felicidade falsa. Foi a
iSSo que nos exortou Jesus em um
momento de exultacdo no Espirito
Santo, contemplando a seu lado as
pessoas simples e humildes; e vendo
a distancia, com atitude de reserva,
os sabios e prudentes. “Vinde a mim
— diz - todos os fatigados e aflitos, e
Eu vos aliviarei. Tomai meu jugo
sobre vos e aprendei de mim, que
sou manso e humilde de coracéo, e
encontrareis repouso para vossas
almas” (Mt 11, 28-29).

Propde-nos uma troca: dar-lhe o que
nos pesa e tomar a sua carga.
Sairemos ganhando, “porque meu
jugo é suave e minha carga leve” (Mt
11, 30). Move-nos a abandonar nele a
nossa soberba, que tantas fadigas nos
acarreta e a revestir-nos da sua
humildade, que permite considerar
os problemas em sua verdadeira



dimensdo, sem exagerar as
dificuldades. A trocar a nossa ira e a
nossa arrogancia pela sua mansidao.
Mudanca sempre a nosso favor: nds
carregamos nEle a opressao que os
nossos vicios e pecados merecem, e
conseguimos as virtudes e a paz que
Ele nos traz. Chama-nos a permutar o
amor proprio desordenado, por esse
amor de Deus que se entrega a todos;
e entdo desaparece a fadiga do
trabalho; ou entdo, se continua, a
criatura deleita-se precisamente
nela, como resumiu Santo Agostinho
com frase admiravel:in eo quod
amatur, aut non laboratur, aut et
labor amatur[3], quando se ama de
verdade, o trabalho ndo custa; e se
custa, ama-se. Percebeu-o bem
Zaqueu, quando acolheu o Senhor
em sua casa: trocou a sua riqueza
material pela proximidade de Jesus.
Preferiu recebé-lo na alma a
continuar arrecadando dinheiro e
defraudando os pobres. E encheu sua



vida de alegria e de paz (cfr. Lc 19,
1-10).

As palavras do salmista e as que
Jesus pronunciou referem-se, além
disso, aos pesos que com frequéncia
temos por dentro e que chamamos
ressentimentos, rancores, desejos de
vinganca. E preciso igualmente
abandonar essas cargas no Senhor,
porque cansam a alma e a paralisam
em seu caminho para Deus; tiremos
essa carga dos nossos ombros,
perdoando de coracdo aos que nos
tiverem ofendido Na realidade, o
perdao é antes de mais nada uma
decisdo pessoal, uma opcdo do
coracdo que vai contra o instinto
espontaneo de devolver mal por mal.
Tal opcao tem seu ponto de
referéncia no amor de Deus, que nos
acolhe apesar de nossos pecados e.
como modelo supremo, o perdao de
Cristo, que invocou da cruz: “Pai,
perdoa-lhes porque ndo sabem o que
fazem” (Lc 23, 34).



“Assim pois, o perddo tem uma raiz e
uma dimensao divinas. Nao obstante,
isto ndo exclui que o seu valor possa
se entender também a luz de
consideracodes baseadas em razdes
humanas. A primeira de todas € a
que se refere a experiéncia vivida
pelo ser humano quando comete o
mal. Entao ele percebe a sua
fragilidade e deseja que os outros
sejam indulgentes com ele. Portanto
porque nao tratar os outros como se
deseja ser tratado? Todo ser humano
abriga em si a esperanca de poder
reemprender um caminho na vida e
ndo permanecer para sempre
prisioneiro de seus proprios erros e
das suas proprias culpas. Sonha em
poder levantar de novo o olhar para
o futuro, para descobrir ainda uma
perspectiva de confianga e
compromisso”[4].

Perdoar coincide sempre com
descansar. Mas perdoar as vezes ndo
é facil; a rigor, havemos de



reconhecer que nos homens com
frequéncia ndo sabemos fazé-lo; s6
Deus se mostra indulgente de modo
perfeito, porque perdoa tudo e
sempre a quem implora sua graca:
manifesta a sua onipoténcia
justamente com sua misericordia
para conosco. Fez-se habitual,
infelizmente, a atitude de que se
deve perdoar, mas ndo esquecer.
Sem negar o evidente — o valor da
experiéncia — devemos ser exigentes
conosco com sinceridade para nao
nos desculparmos e continuarmos
com a alma carregada de velhas
pendéncias, de listas de injurias, que
impedem de voar alto rumo a Deus.

Jesus, desde o principio da sua
pregacao, no sermdo da montanha
que nos transmite Sdo Mateus,
ensina claramente que um filho de
Deus perdoa a quem o ofendeu. Seu
ser e seu sentido da filiacdo divina
estao estreitamente ligados a certeza
da misericordia com que Deus o



trata, e o impulsionam, como
consequéncia, a outorgar
gozosamente o perdao aos outros.

Para que este ponto ficasse bem
claro, Jesus enfrentou o escandalo
dos fariseus quando perdoou ao
paralitico os seus pecados (cfr. Mt 9,
1-8) e quando se sentou para comer
com os pecadores em casa de Levi
(cfr. Mt 9, 10-13). Disse a Pedro e aos
outros Apostolos que teriam que
perdoar sempre a seus irmaos, e
explicou-lhes a razdo: cada um de
vOs deve mais a Deus, mais vos foi
perdoado (cfr. Mt 18, 21-35).
Declarou bem-aventurados os
misericordiosos porque alcancgardo
misericordia, indo assim a
contracorrente num ambiente
vingativo e duro com os fracos e o0s
derrotados (cfr. Mt 5, 7).

O Senhor insistiu reiteradamente
neste ponto. Insistiu, porque
conhecia a dificuldade do homem



para entendé-lo, para assimila-lo; e
porque é fundamental para acolher o
dom da filiacdo divina, intimamente
vinculado com o da fraternidade
sobrenatural. Santo Agostinho
explica que ndo receberd a herancga
do Senhor quem rejeitar o
testamento da paz; ndo pode estar
em concordia com Cristo quem se
obstina em permanecer em discérdia
com o cristdo[5]. Quem se sente filho
e se sabe perdoado perdoa; quem
olha o outro como a um irmao, outro
filho do mesmo Pai. Tinha-o
ensinado claramente o apostolo Jodo:
“Se alguém disser: “Amo a Deus”,
mas odeia seu irmao, é mentiroso.
Porque aquele que ndo ama seu
irmdo, a quem Vvé, é incapaz de amar
a Deus, a quem ndo vé. Temos de
Deus este mandamento: o que amar
a Deus, ame também a seu irmé&o” (1
Jo 4, 20-21).

Cristo ndo se cansou de inculcar a
misericordia e o perddo, a ponto de



equiparar a perfeicdo espiritual, a
santidade, com a capacidade de
perdoar e usar de misericordia com
os outros. “Sede misericordiosos,
como também vosso Pai é
misericordioso. Nao julgueis, e ndo
sereis julgados; ndo condeneis, e ndo
sereis condenados; perdoali, e sereis
perdoados; dai, e dar-se-vos-a.
Colocar-vos-do no regaco medida
boa, cheia, recalcada e
transbordante, porque, com a mesma
medida com que medirdes, sereis
medidos vos também” (Lc 6, 36-38).
Desse modo anima-nos a nao
fecharmos nem endurecermos o
nosso coracao ante as imperfeigoes e
defeitos alheios. “Ninguém podera
dar nada a ninguém, se antes nao
deu a si mesmo. Assim, depois de ter
obtido misericdrdia e abundéancia de
justica, o cristdo comeca a ter
compaixdo dos infelizes e comeca a
rezar pelos pecadores. Torna-se
misericordioso inclusive para com
seus inimigos. Prepara para si, com



esta bondade, uma boa reserva de
misericordia para a chegada do
Senhor”[6].

Descansar com Deus: entrar em
sua logica de amor e compreensao

A ignorancia das proprias culpas
influi também na dificuldade para a
compreensdo e a compaixdo: quando
ndo se reconhece os pecados
pessoais, descobrem-se so as faltas
dos outros e eles sdo acusados sem
piedade, como ficou patente no
episddio da mulher adultera (cfr. Jo
8, 1-11). Unicamente o Filho de Deus,
inocente, compadeceu-se daquela
infeliz e a perdoou, dizendo-lhe que
ndo pecasse mais. Explicava um
Padre da Igreja: “Se tu, homem, ndo
podes viver sem pecado e por isso
buscas o perdéao, perdoa sempre;
perdoa na medida em que e quantas
vezes queiras ser perdoado. Ja que
desejas sé-lo totalmente, perdoa tudo



e pensa que, perdoando aos outros, a
ti mesmo te perdoas”[7].

Em troca, na facilidade para perdoar,
para compreender, influi o amor.
Quem sabe amar de verdade esta
inclinado a perdoar a quem ama. A
ciéncia da caridade é ciéncia de
perdao; e vice-versa. Sdo Josemaria
explicou-o muito frequentemente
com frase lapidar, que impressiona
por sua simplicidade e
transparéncia, vibrante de
sinceridade: “Eu ndo precisei
aprender a perdoar, porque Deus me
ensinou a amar”[8]. Sabem-no bem e
0 experimentaram os pais que amam
de verdade a seus filhos: ndo
precisam esforcar-se para perdoar,
depois de alguma travessura, ou
quando voltam a casa depois de se
terem afastado. Como o pai da
parabola narrada por Jesus,
adiantam-se para abraca-los, para
falar com eles, para fazer festa pelo



retorno do filho que se havia perdido
(cfr. Lc 15, 21-24).

E também muito expressiva a esse
respeito a segunda parte da
parabola. O filho mais velho nédo
entende a alegria do seu pai e ndo
quer participar da festa, porque nao
sabe perdoar. Seu coracdo guarda
rancor e desprezo pelo irmdo que
tinha ido embora, e além disso
manifesta certo ressentimento para
com seu pai; considera-o culpado por
ndo lhe ter presenteado um cabrito
para organizar festas com seus
amigos. Pode-se afirmar que nao se
sente de verdade nem filho nem
irmdo, conserva no corac¢ao injurias —
falsas injurias, nesse caso — que 0
impedem de juntar-se ao festejo, ao
descanso na casa paterna.

Descansar em Deus significa nem
mais nem menos participar do
descanso do Senhor: ai se acha o
verdadeiro repouso dos filhos de



Deus. E descansar com Deus,
repousar na casa paterna significa
igualmente: entrar em seu gozo,
encher-se de sua alegria.

O discipulo chegara a essa plenitude
no final da sua passagem fiel por esta
terra, depois de gastar os seus dias
com um trabalho realizado por amor,
colocando todo seu engenho e todo
seu esforco a servico dos interesses
do seu Senhor, que é ao mesmo
tempo seu Pai e o espera (cfr. Mt 25,
21 e 23); isso ndo implica, porém que
aqui embaixo ndo apareca ja este
dom, pois a propria historia humana
demonstra que os homens e
mulheres que caminham em paz com
seu Senhor, experimentam ja o gozo
e a paz que o mundo ndo pode
oferecer.

Descansar com Deus é um presente
imerecido; por isso, € preciso pedi-lo.
Jesus ensinou-nos a solicita-lo na
quinta peticdo do Pai-nosso, quando



dizemos a Deus que nos perdoe e nos
ajude a perdoar. Mas também se
pode suplicar de outro modo; por
exemplo, relacionando este descanso
com a paz que o Senhor nos prepara,
como rezava Santo Agostinho.
“Senhor Deus, da-nos a paz, posto
que nos deste todas as coisas; a paz
do descanso, a paz do sabado, a paz
sem tarde. Porque toda esta ordem
formosissima de “coisas muito boas”,
concluidos seus modos, ha de passar;
por isso se fez nelas “manha e tarde”.
O sétimo dia, porém ndo tem “tarde”,
nem ocaso, porque o santificaste
para que durasse eternamente, a fim
de que assim como tu descansaste no
sétimo dia depois de tantas obras
“sumamente boas” que fizeste (...),
também nos, depois de nossas obras
“muito boas”, porque Tu no-las
doaste, descansaremos em ti no
sdbado da vida eterna”[9].

A paz, perfeicdo do descanso, fruto
do trabalho



A verdadeira paz define a perfeicao
do descanso: com a superacdo da luta
entre o homem velho e 0 homem
novo; com a ordem na tensao entre o
interior e o exterior da pessoa; com a
falta de tristeza ao comprovar nossas
limitacdes; ao ndo se deixar abater
pela fadiga na atividade e na
prossecucdo do bem. Santo
Agostinho apresenta-a como
“serenidade da mente, tranquilidade
de &nimo, simplicidade de coracao,
vinculo de amor, consorcio de
caridade”[10]. Efetivamente todos
ansiamos, e é 16gico, por ndo ter que
lutar nem travar batalhas contra
nada, contra ninguém; chegar a uma
paz completa, estavel, eterna; uma
paz a qual ndo escape a consecucao
das retas exigéncias, e na qual
nenhum temor inquiete e nenhum
inimigo ameace.

Mas um descanso assim nao se
alcanca neste mundo, como bem
explica Sdo Tomas: “A verdadeira paz



é dupla. Uma é a paz perfeita, que
consiste no gozo do Sumo Bem,
quando todas as inclinacdes se
fundem aquietando-se num unico
objeto; e este é o fim ultimo do
homem. E ha uma paz imperfeita,
que é a unica possivel neste mudo,
pois inclusive quando todos os
movimentos da alma se dirigem a
Deus, dao-se sempre outros
elementos que perturbam essa paz
dentro e fora”[11]; também para que
ansiemos mais, sempre e em tudo,
pela posse definitiva do Senhor.

Enquanto a histdria continuar o seu
andamento, sera preciso lutar
sempre; ndo podemos considerar
nenhuma virtude definitivamente
conquistada, sempre sera preciso
velar pela concordia adquirida. A
vida do homem na terra, como
advertiu J6, é milicia, nossos dias
evoluem como os do operario (cfr. Jo
7, 1); a paz interior e a exterior
requerem sempre cuidado e esforcgo.



Muitos autores espirituais
comentaram a parabola evangélica
do homem cujos negocios iam muito
bem. Imaginou que havia alcancado
grande bem-estar, que podia
prescindir completamente do
trabalho e abandonar-se ao dcio, e se
perguntava: “Que farei? porque nao
tenho onde recolher a minha
colheita. Disse entdo ele: Farei o
seguinte: derrubarei os meus
celeiros, e construirei maiores; neles
recolherei toda a minha colheita e os
meus bens. E direi 8 minha alma: O
minha alma, tens muitos bens em
depdsito para muitissimos anos;
descansa, come, bebe e regala-te.
Deus, porém, lhe disse: Insensato!
Nesta noite ainda exigirdo de ti a tua
alma. E as coisas, que ajuntaste, de
quem serdo? Assim acontece ao
homem que entesoura para si e néo é
rico para Deus” (Lc 12, 17-21).

O pecado deste homem nao € s6 de
comodismo: projeta, faz calculos,



pensa em construir novos celeiros
para armazenar a colheita
abundante. Mas nao para os outros,
SO para si; desconhece o
agradecimento ao Céu e a
necessidade fraterna de socorrer os
indigentes, atento exclusivamente a
satisfazer a sua preguica e o seu
desejo de satisfacdes. Santo
Ambrosio comenta a passagem com
estas palavras: “Em vao reune meios
que ndo sabe se usara; nao sao
nossas as coisas que nao podemos
levar conosco: so a virtude é
companheira dos defuntos; so a
misericordia vem conosco, é ela que
compra para os defuntos as estancias
eternas”[12].

A paz daqui de baixo se constroi
mediante o trabalho retamente
ordenado. A propdsito da sétima
bem-aventuranca, sdo Jeronimo
observa que a paz se alcanca quando
se trabalha para consegui-la: o
homem recebe este dom de Deus



quando o busca, ndo s6 com
palavras, mas com obras; quando o
persegue primeiro em si mesmo,
depois nos outros13. Deus bendiz
com a graca o esforco para manter a
concordia e a paz entre todos, ou
para restaura-la; e também bendiz o
trabalho em toda a sua amplitude,
quando esta ordenado a sua gloria e
ao bem-estar do proximo, quando se
realiza por amor e com amor. Uma
tarefa assim é caminho eficaz para
dar paz a cada pessoa e a
comunidade humana; na verdade,
poderiamos dizer que abre o unico
caminho, a via necessaria para
vivificar a existéncia pessoal e o0s
ambientes. Neste sentido diz o
profeta que “a paz é fruto da
justica” (Is 32, 17), do trabalho
realizado com perfeicdo humana e
sobrenatural.

A paz, dom de Deus



A paz é um dom divino; sempre e em
todas as religides se elevaram
suplicas a divindade para que
outorgasse este bem. E, ao rever a
Histdria, compreende-se facilmente
que a paz se limite a uma mera
utopia, se a fazemos depender de
nossa conduta e de nossas forcas.
Quando ndo se permite a intervengao
de Deus, ndo se alcanca nem pessoal
nem socialmente a verdadeira
“relativa” paz de que se pode gozar
neste mundo, preparatoria daquela
que nos esta reservada no “mais
além”, quando o Senhor, por sua
misericordia, nos introduzira em seu
eterno repouso.

Tudo isto sabemos por revelacao
divina. Mas Jesus ndo se limitou a
dizer-nos onde podemos encontrar o
descanso e como; ja agora nos
concede participar de sua paz com a
sua Filiacdo divina, que nos ganhou
com seu sacrificio redentor,
identificando-se com a vontade de



seu Pai. Ele no-la entregou — nos
Apostolos — na ultima noite antes de
morrer na Cruz, quando indicou:
“Deixo-vos a minha paz, dou-vos a
minha paz. Ndo vo-la dou como o
mundo a da. Nao se perturbe o vosso
coracdo, nem se atemorize!” (Jo 14,
27). E na linha da explicacdo de
Santo Agostinho, podemos entender
nestas palavras que o Senhor nos
deixa a paz, porque permanece
conosco no mundo — sobretudo, na
Eucaristia — pois “Ele é a nossa

paz” (Ef 2, 14). Permanece conosco,
como nossa paz, para fortalecer-nos
na luta contra os inimigos e
dificuldades interiores e exteriores;
da-nos a sua paz, porque ja nos
oferece sua amizade, da qual
gozaremos plenamente na gloria,
quando o proprio Deus “enxugara
toda lagrima de seus olhos, e ja ndo
havera morte, nem luto, nem grito,
nem dor, porque passou a primeira
condicdo” (Ap 21, 4)14.



A paz de sua vitoria na Cruz, Ele no-
la transmitiu ao ressuscitar. Assim
saudou os Apodstolos quando lhes
apareceu: “A paz esteja convosco” (Jo
20, 21). Anuncia-lhes a paz do seu
perddo incondicional para as
fraquezas dos discipulos; a paz da
sua graca e da sua amizade, que
supera toda distancia e toda
distincao, pois Ele a concede sem
acepcao de pessoas; a paz do seu
amor de Filho, que nos chega através
desse fazer-se presente, na
Eucaristia, sacrificio da paz e da
liberacdo do pecado.

Entregou-nos também a paz do
Paraclito, quando naquele mesmo
dia manifestou aos Apdstolos:
“Recebei o Espirito Santo. Aqueles a
quem perdoardes os pecados, ser-
lhes-ao0 perdoados; aqueles a quem
os retiverdes, ser-lhes-do retidos” (Jo
20, 22-23); paz do consolo que, desde
entdo, acompanhou sempre os



discipulos do Mestre em meio a
tantas aflicOes e dificuldades.

Filhos do Deus da paz

O Deus e Pai de Nosso Senhor Jesus
Cristo € o Deus da paz. Para evitar
mal-entendidos e equivocos, Jesus
pregou-o desde o primeiro momento,
na sétima bem-aventuranca: “Bem-
aventurados os pacificos, porque eles
serdo chamados filhos de Deus” (Mt
5,9). Com os Padres da Igreja,
também nos podemos nos perguntar
que relacdo existe entre a paz e a
filiacdo divina. Eles nos oferecem
dois tipos de resposta.

Sdo Cromacio de Aquiléia explica-a
assim: “E grande a dignidade de
todos que se esforcam pela paz, pois
sdo considerados filhos de Deus. F
um bem seguro restabelecer a paz
entre irmaos que vao a juizo por
questdes de interesse, de vangloria
ou de rivalidade. Mas isto ndo
merece sendo uma modesta



recompensa (...). Havemos de dar-
nos conta de que existe uma obra de
paz de melhor qualidade e mais
sublime: refiro-me aquela que,
mediante um assiduo ensinamento,
leva a paz aos pagaos, inimigos de
Deus; aquela que corrige os
pecadores e, mediante a peniténcia,
reconcilia-os com Deus (...). Tais
operarios da paz ndo so sdo bem-
aventurados, mas antes dignos de ser
chamados filhos de Deus. Por terem
imitado o proprio Filho de Deus,
Cristo, a quem o Apostolo chama
“nossa paz e nossa reconciliacdo” (Ef
2, 14-16; 2 Cor 5, 18-19), é-lhes
concedido participar do seu
nome”15. Sdo Jodo Criséstomo
também considera que é 16gico e
justo chamar filhos de Deus a todos
que ndo sO procuram a amizade dos
seus irmaos, mas também se
esforcam por convocar os inimigos a
paz entre si, pois assim atuou o
Unigénito quando veio a esta terra:



unir o que estava separado,
congregar o disperso16.

Esta primeira explicacdo considera
os pacificos em sua atividade
exterior: sdo filhos de Deus porque
trabalham pela paz, semeiam a paz,
como fez sobre esta terra o Filho de
Deus encarnado. Santo Agostinho
segue outra linha: esta em paz o que
ndo repugna a Vontade de Deus; por
isso, sdo chamados filhos de Deus
aqueles que querem sempre o que
Deus quer, sem resistir a sua
Vontadel7. Esta explicacdo pde em
relevo que a plena identificagdo com
a Vontade de Deus, que causa a paz
do cristdo, caminha intimamente
relacionada com a sua participacao
na Filiacdo divina de Jesus. A
conduta filial de Cristo manifestava-
se em obras de obediéncia e unido a
Deus Pai. A relacdo filial de Jesus
com seu Pai continha uma relacdo de
constante referéncia, de mutuo
olhar-se unificante, que se refletia



em todo o seu comportamento. A
vontade do seu Pai movia-o a todo o
momento e motivava radicalmente
suas acoes: “Meu juizo € justo porque
nao busco a minha vontade, mas a
Vontade daquele que me enviou” (Jo
5, 30).

Esta segunda resposta pde em relevo
que os filhos de Deus sdo pacificos
porque obedecem a seu Pai,
identificam-se com o que Ele quer;
sabem que “todas as coisas
concorrem para o bem daqueles que
amam a Deus” (Rm 8, 28); por isso,
tudo que sucede serve-lhes para
aumentar seu amor a Deus e aos
outros por Deus; e o desejam,
precisamente porque a Vontade
divina o indica.

As duas respostas sdo conciliaveis;
ressaltam aspectos complementares
porque, efetivamente, o cristdo tem
paz quando trabalha pela paz, pois
desempenha o seu trabalho



pensando em Deus e nos outros; por
isso mesmo, pode receber a paz e da-
la a outros. Seu descanso espiritual,
seu estar em harmonia com Deus,
converte-o em semeador de paz.

Viver a paz e semear a paz: cabe
resumir assim a vida de um bom
filho de Deus. Mostram-se como
filhos de Deus os que imitam a seu
Pai, o Deus da paz, fonte eterna de
infinita paz; conformam-se com
Cristo, o principe da paz; e acolhem o
Espirito Santo, vinculo de unido e de
paz. Vivem e transmitem uma paz
que cresce junto com sua
regeneracao espiritual, com sua
intimidade com a Santissima
Trindade; e a recuperam — quando a
perdem - recorrendo ao sacramento
da Reconciliacdo com Deus e com a
Igreja. Esta paz aumenta em suas
almas e a difundem a sua volta na
medida em que se identificam com
Jesus Cristo realmente presente na
Eucaristia.



Descansar junto do Sacrario como
Jesus em Betania

O Mestre preocupa-se com 0 Nosso
descanso e com a nossa paz, porque
nos ama. Agora também, do Sacrario,
propde-se como bom pastor que
oferece repouso a nossa alma e a
nosso corpo —na medida indicada
pela providéncia — de modo analogo
a como se interessava pelo descanso
espiritual e fisico dos discipulos
durante sua passagem pela terra.

Narra Sdo Marcos que, ao regressar
de sua primeira missao, “os
Apostolos voltaram para junto de
Jesus e contaram-lhe tudo que
haviam feito e ensinado. Ele disse-
lhes: “Vinde a parte, para algum
lugar deserto e descansai um pouco”.
Porque eram muitos os que iam e
vinham, e nem tinham tempo para
comer. Partiram na barca para um
lugar solitario, a parte” (Mc 6, 30-32).



Vemos aqui outra manifestacdo mais
da preocupacdo de Cristo por aqueles
que O seguem; desta vez, por seu
descanso fisico. A ocasido, no
entanto, serve-lhe para ensinar um
detalhe muito importante: para
descansar, nao basta abandonar
filialmente nossos cuidados no Pai,
nem nos sabermos perdoados e
perdoar; para gozar a paz profunda é
necessario permanecer fisicamente
perto de Jesus.

Nos também, muitas vezes,
necessitaremos descansar
aproveitando a presenca do Senhor
no tabernaculo, afastando-nos (umas
horas, alguns dias) das ocupacdes
habituais para falar mais
tranquilamente com Ele, como 0s
Apostolos naquela ocasido.
Aproximar-nos-emos do Sacrario,
onde Ele ficou a nossa disposicao,
para satisfazer essa urgéncia de
conversar mais a sos com o Mestre
no sossego de seu carinho, na sua



compreensdo, na sua palavra. A este
propdasito, o Papa Jodo Paulo II
escrevia: “E formoso estar com Ele,
reclinados sobre seu peito como o
discipulo predileto (cfr. Jo 13, 25),
palpar o amor infinito de seu
coracao. Se o cristianismo deve
distinguir-se em nosso tempo
sobretudo pela “arte da oracao”,
como ndo sentir uma renovada
necessidade de estar longos tempos
em conversa espiritual, em adoracao
silenciosa, em atitude de amor, ante
Cristo presente no Santissimo
Sacramento? Quantas vezes, meus
queridos irmdos e irmas, fiz esta
experiéncia e nela encontrei forca,
consolo e apoio!”18.

Com que frequéncia convira deixar a
comodidade da propria casa para
passar um tempo fisicamente perto
de Jesus em uma igreja, talvez fria no
inverno, ou quente no verdo! Ou
entdo prolongar o trajeto de volta a
casa, depois do trabalho, para



cumprimentar sem pressa o
Santissimo Sacramento. Talvez sejam
poucos minutos, porque nossos
deveres ndo nos permitem
permanecer mais tempo. Mas bastam
esses breves instantes para que a
alma abandone no Coracao de Jesus
as preocupacdes que traz consigo, e
se realize de novo esse maravilhoso
intercambio de caridade no qual
sempre saimos ganhando. Levantar-
nos-emos mais leves e alegres, com
paz para nds mesmos e para o0s
outros.

Normalmente, vemos Deus como
fonte e conteudo de nossa paz:
consideracdo verdadeira, mas ndo
exaustiva. Ndo costumamos pensar,
por exemplo, que nds também
“podemos” consolar e oferecer
descanso a Deus. Assim procederam
0s santos; como muitas pessoas
procederam com Jesus — Deus e
Homem - enquanto esteve sobre esta
terra. Jodo Paulo II traz em sua carta



Dies Domini um texto de Santo
Ambrosio, no qual alude — de forma
indireta — ao consolo e descanso de
Deus na criatura: “Gragas pois a Deus
Nosso Senhor que fez uma obra na
qual pudesse encontrar descanso.
Fez o céu, mas ndo leio que 1a tenha
descansado; fez as estrelas, a lua, o
sol, e nem sequer ai leio que neles
tenha descansado. Leio, no entanto,
que fez o homem e que entao
descansou, tendo nele alguém a
quem podia perdoar os pecados”19.

Evidentemente, com a nossa devoc¢ao
e a nossa piedade eucaristica,
tratamos o Mestre como amigo,
acolhemo-lo na alma. Uma cena
evangélica ajuda a refletir sobre esta
espléndida realidade de amor. Em
Betania, seis dias antes da Pascoa,
ofereceram uma ceia a Jesus. “Marta
servia, e Lazaro era um dos
convidados. Tomando Maria uma
libra de balsamo de nardo puro de
grande preco, ungiu os pés de Jesus e



enxugou-os com os seus cabelos. A
casa encheu-se do perfume do
balsamo” (Jo 12, 2-3).

Trés irmaos atentos ao Senhor: um a
seu lado, comensal da mesma mesa;
uma, servindo-o; outra, ungindo-o.
Companbhia, servigo, amor. Esta
passagem resume as coordenadas de
nossa devocdo eucaristica. Sob o véu
das espécies eucaristicas, Jesus se
acha encerrado no tabernaculo:
“Quando te aproximares do Sacrario
— escreve S3o Josemaria — pensa que
Ele!... faz vinte séculos que te
espera”20. Com os nossos detalhes de
carinho, com as nossas visitas ao
Santissimo, podemos conseguir que
Ele se sinta acompanhado, da mesma
forma que quando conversava com
Lazaro; que se sinta servido com 0s
cuidados de Marta, que dedicava ao
Mestre toda a sua competéncia
profissional de dona de casa; que se
sinta amado com a magnanimidade
de Maria, que ndo reparou em gastos



nem em escandalos farisaicos.
Agradecamos mais esta possibilidade
de oferecer a Jesus sacramentado o
nosso coracao e a nossa Igreja como
uma Betania constante, por
cultivarmos nos as disposicoes e as
obras daqueles trés irmdos.

Ndao ha nisso nem assomo de utopia,
porque o Cristo do Sacrario € o
mesmo que andou na Palestina e que
naquela tarde foi a mesa de Lazaro
em Betania. Com palavras de Sao
Josemaria: “Devo dizer que, para
mim, o Sacrario foi sempre Betania, o
lugar tranquilo e aprazivel onde esta
Cristo, onde lhe podemos contar as
nossas preocupacoes, n0ssos
sofrimentos, n0ssos anseios e nossas
alegrias, com a mesma simplicidade
e naturalidade com que lhe falavam
aqueles seus amigos Marta, Maria e
Lazaro. Por isso, ao percorrer as ruas
de uma cidade ou de uma aldeia,
alegra-me descobrir, mesmo de
longe, a silhueta de uma igreja: é um



novo Sacrario, uma nova ocasiao de
deixar que a alma se escape para
estar em desejo junto do Senhor
Sacramentado”21.

Descansar com Cristo na Missa,
como os discipulos de Emaus

A palavra pascoa, em hebraico,
significa passagem. No evangelho de
sdo Jodo (cfr. Jo 13,1) alude a hora da
paixdo, morte e glorificacao do
Senhor. Jesus deixava a sua presenca
sensivel na terra, deixava a
companhia dos seus, e passava com a
sua Humanidade Santissima a direita
do Pai (cfr. Mc 16, 19). Deixava a vida
mortal para ressuscitar, trés dias
depois, com uma existéncia nova,
gloriosa e eterna. A sua Pascoa
contém a passagem da dor para o
gozo glorioso, do seu trabalho para o
seu descanso. Como afirma sao Joao
Damasceno, percorre o caminho da
tribulacdo da cruz a paz da
ressurreicao22.



Nos havemos de segui-10 nesse
itinerario, que se incoa durante a
existéncia terrena e amadurece no
final, quando todo o caminho foi
uma “pascoa” vivida com o Senhor.
Ir deste mundo ao Pai admite muitos
significados concretos: depende da
situacdo espiritual de cada um, da
senda que tenha empreendido e do
que lhe falte ainda por andar. Sdo
Maximo de Turim explica que a
Pascoa do Senhor - sua morte, sua
ressurreicdo e sua ascensao — suscita
um movimento ascendente das
criaturas para Deus, que converte o
infiel a fé, o pecador a graca, o justo a
santidade, os mortos a vida, os santos
a gloria23. Em suma, significa
sempre dar um novo passo na
identificacdo plena com o Filho de
Deus crucificado e ressuscitado por
nos, um passo mais rumo a casa do
Pai.

Como preparar-nos para ir com
Cristo deste mundo ao Pai?



Participando com intensa piedade do
Sacrificio da Missa, sacramento da
Pascoa do Senhor que comunica essa
mesma Pascoa aqueles que dele
participam. A santa Missa consegue-
nos sempre impulso e luzes
sobrenaturais para avancar no
caminho da fidelidade e do amor.
Com esta participacdo no Sacrificio
do altar — Pascoa do Senhor e nossa
pascoa — buscamos acompanhar a
Cristo em sua morte e ressurreicao:
esforcamo-nos em obter a gracga de
morrer com Ele para o nosso eu, pela
peniténcia e o sacrificio, para
ressuscitar com Ele pela graca e as
virtudes; queremos converter-nos em
almas que se ocupam das coisas dele,
ndo das nossas, e chegar assim —
quando o Senhor nos chamar a sua
presenca — a dar o salto definitivo e
sentar-nos com Ele a direita do Pai.

Por estes motivos, celebrar ou
participar da Missa faz-nos entrar no
descanso de Cristo; descansar com



Ele depois de ter trabalhado por Ele;
recuperar forcas e voltar com novo
impulso a luta interior, ao trabalho, a
falar de Cristo a outros. Como
sucedeu com aqueles dois que iam a
caminho de Emaus (cfr. Lc 24, 13-35).
Depois de terem acompanhado Jesus
durante sua pregacdao, e depois do
“fracasso” da Cruz, retornavam a
casa, renunciavam a serem
apostolos. Mas convidam Jesus,
caminhante desconhecido naqueles
momentos, a ficar com eles e
descansar da fadiga de uma jornada
de caminho.

“Fica conosco, ja é tarde e ja declina
o dia” (cfr. Lc 24, 29). Este foi o
convite premente que, na propria
tarde do dia da ressurreicao, os dois
discipulos que se dirigiam a Emaus
fizeram ao Caminhante que ao longo
do trajeto tinha-se juntado a eles.
Esmagados por tristes pensamentos,
ndo imaginavam que aquele
desconhecido fosse precisamente seu



Mestre, ja ressuscitado. Tinham, no
entanto, experimentado como
“ardia” seu coracdo (cfr. ibid. 32)
enquanto Ele lhes falava
“explicando” as Escrituras. A luz da
Palavra abrandava a dureza de seu
coracdo e “se lhes abriram os

olhos” (cfr. ibid. 31). Entre a
penumbra do crepusculo e 0 &nimo
sombrio que os embargava, aquele
Caminhante era um raio de luz que
despertava a esperanca e abria o
espirito ao desejo da plena luz. “Fica
conosco”, suplicaram, e Ele aceitou.
Pouco depois o rosto de Jesus
desapareceria, mas o Mestre tinha
ficado veladamente no “pao partido”,
diante do qual se haviam aberto seus
olhos”24.

Assim escrevia Jodo Paulo II na carta
apostolica com a qual proclamava
um tempo de especial culto
eucaristico na Igreja. E acrescentava:
“O icone dos discipulos de Emaus
vem a propasito para orientar um



Ano no qual a Igreja estara voltada
especialmente a viver o mistério da
Santissima Eucaristia. No caminho
de nossas duvidas e inquietacgoes, o
divino Caminhante continua
fazendo-se nosso companheiro para
introduzir-nos, com a interpretacgao
das Escrituras, na compreensdo dos
mistérios de Deus. Quando o
encontro chega a sua plenitude, a luz
da Palavra acrescenta-se a que brota
do “Pdo da vida”, com o qual Cristo
cumpre com perfeicdo sua promessa
de “estar conosco todos os dias, até o
fim do mundo” (cfr. Mt 28, 20) 25

A Igreja, Mde que conhece o coracao
dos homens, sabe bem que
necessitamos participar da Pascoa do
Senhor, para passar da morte a vida,
do cansacgo da luta e da fadiga do
trabalho ao descanso e felicidade
eternos. Por isso dispos
piedosamente que essa participacgao
na Missa seja obrigatoria aos
domingos, o dia da semana em que



Jesus entrou em seu descanso. A
pascoa semanal ajuda a ndo se deter
no caminho, pois essa parada
poderia ser preludio de
desfalecimento; a ndo se desorientar
conferindo as coisas deste mundo
uma importancia de que carecem, e
negando-a em troca as “coisas do
Pai”. Com este programa simples e
eficaz a Igreja nos proporciona o
repouso mais profundo e radical:
deter-se caminhando; e evita que
caiamos na miragem dos repousos
vaos.

Esse interesse da Esposa de Cristo
pela fidelidade de seus filhos, para
que cuidem e amem a passagem do
Senhor por sua existéncia e avancem
com Ele, manifesta-se inclusive nas
oracOes das Missas dominicais, nas
quais roga instantemente ao Senhor
por sua perseveranca, para que nao
deixem de discernir o que afasta do
Mestre e se apliquem ao que Ele lhes
pede. Nos domingos do Tempo



Comum, por exemplo, suplica a Deus
para seus filhos:

- “Compreensdo dos nossos deveres e
a forca para cumpri-los”;

- “Vida segundo o vosso amor, para
que possamos, em nome do V0sso
Filho, frutificar em boas obras”;

- “Por vossa graca, viver de tal modo,
que possais habitar em nos”;

- “Que nao sejamos envolvidos pelas
trevas do erro, mas brilhe em nossas
vidas a luz da vossa verdade”;

- “A santa alegria, e dai aos que
libertastes da escravidao do pecado o
gozo das alegrias eternas”;

- “Aluz da verdade aos que erram
para retomarem o bom caminho”;

- “Os dons da vossa graca, para que,
repletos de fé, esperanca e caridade,
guardem fielmente 0s vosso
mandamentos”;



- “Redobrai de amor para conosco,
para que, conduzidos por vos,
usemos de tal modo os bens que
passam, que possamos abracar os
que ndo passam”;

- “Cada vez mais um coracio de
filhos, para alcancarmos um dia a
heranca que prometestes”;

- “Em nossos coracdes a chama da
caridade para que, amando-vos em
tudo e acima de tudo, corramos ao
encontro das vossas promessas”;

- “Amar o que ordenais e esperar o
que prometeis, para que, na
instabilidade deste mundo, fixemos
0s Nnossos coracdes onde se
encontram as verdadeiras alegrias”;

- “O vosso amor e estreitai os lacos
que nos unem convosco para
alimentar em nos o que é bom e
guardar com solicitude o que nos
destes”;



- “Vossa graca, para que, caminhando
ao encontro das vossas promessas,
alcancemos os bens que nos
reservais”;

- “Que a nossa alegria consista em
vos servir de todo o coragao, pois sO
teremos felicidade completa,
servindo a v@s, o criador de todas as
coisas” 26.

Em suma, a Igreja urge a Deus para
que ndo abandone os seus filhos, que
nos olhe, que nos ajude
constantemente, e que cheguemos
até o final com Ele: “O Deus, Pai de
bondade, que nos redimistes e
adotastes como filhos e filhas,
concedei aos que creem no Cristo a
verdadeira liberdade e a heranca
eterna” 27.

Viver as festas e os domingos com
Deus

Passar o domingo com Deus significa
oferecer-lhe também o tempo do



descanso. Outro paradoxo: que nossa
pobre generosidade lhe proporcione
consolo.

Muitas pessoas tém tanto o que fazer
— pelo menos, pensam isso — que nao
encontram tempo para assistir a
Missa dominical. Em nossa época,
este parece o principal obstaculo
para passar com Deus os domingos e
festas da Igreja.

Descansar implica mudar de
ocupacdo, de ambiente, de
circunstancias de relacionamento, de
esfor¢co. Em nosso caso, significa
também trocar o nosso pouco com o
muito de Deus: confiar-lhe nossas
misérias e nossas pequenezes, para
receber seus dons — o Corpo e o
Sangue de Cristo, o Espirito Santo —
causa infinita de alegria e de paz.
Oferecer-lhe nosso tempo para
receber sua eternidade, que um dia
nos alcancara.



Jodo Paulo II escreveu: “Este é um dia
que constitui o proprio centro da
vida crista. Se desde o principio de
meu Pontificado ndo me cansei de
repetir: “Nao temais! Abri, mais
ainda, abri de par em par as portas a
Cristo!”, nessa mesma linha quisera
hoje convidar a todos com forga a
descobrir de novo o domingo: Ndo
tenhais medo de dar vosso tempo a
Cristo ! Sim, abramos nosso tempo a
Cristo para que ele possa ilumina-lo e
dirigi-lo. E Ele quem conhece o
segredo do tempo e o segredo da
eternidade, e nos entrega “seu dia”
como um dom sempre novo de seu
amor. A descoberta desse dia é uma
graca que se ha de pedir, ndo so para
viver em plenitude as exigéncias
proprias da fé, mas também para dar
uma resposta concreta aos anelos
intimos e auténticos de cada ser
humano. O tempo oferecido a Cristo
nunca é um tempo perdido, mas
antes bem ganho para a



humanizac¢do profunda de nossas
relacdes e de nossa vida”28.

Sim, sempre saimos ganhando
quando damos ao Senhor 0s nossos
jugos e aceitamos o0 que nos vem
dele. Que bom seria se todo cristdo
tivesse consciéncia de que ndo pode
viver sem o domingo! Esta expressao,
recordava Bento XVI, “remete-nos ao
ano 304, quando o imperador
Diocleciano proibiu aos cristdos
possuir as Escrituras, reunir-se no
domingo para celebrar a Eucaristia e
construir lugares para suas
assembleias. Em Abitina, pequena
localidade da atual Tunis, 49 cristaos
foram surpreendidos num domingo
enquanto, na casa de Otavio Félix,
celebravam a Eucaristia desafiando
assim as proibi¢des imperiais.
Presos, foram levados a Cartago para
serem interrogados pelo pro-consul
Anulino. Foi significativa, entre
outras, a resposta que certo Emérito
deu ao pro-consul que lhe



perguntava por que haviam
transgredido a severa ordem do
imperador. Respondeu: “Sine
dominico non possumus”; quer dizer,
sem nos reunirmos em assembleia
no domingo para celebrar a
Eucaristia ndo podemos viver. Faltar-
nos-iam as forcas para enfrentar as
dificuldades diarias e ndo sucumbir.
Depois de atrozes torturas, estes 49
martires foram assassinados. Assim,
com a difusdo do sangue,
confirmaram sua fé. Morreram, mas
venceram; nds os recordamos agora
na gloria de Cristo ressuscitado.

“Nés, cristdos do século XXI, também
devemos refletir sobre a experiéncia
dos martires de Abitina. Nem sequer
para nos é facil viver como cristaos,
embora ndo existam essas proibicdes
do imperador. Mas, de um ponto de
vista espiritual, o mundo em que
vivemos, frequentemente marcado
pelo consumismo desenfreado, pela
indiferenca religiosa e por um



secularismo fechado a
transcendéncia, pode parecer um
deserto ndo menos indspito que
aquele “imenso e terrivel” (Dt 8, 15)
do qual nos falou a primeira leitura,
tomada do livro do Deuteronémio.
Nesse deserto, Deus acorreu com o
dom do mana em ajuda do povo
hebreu em dificuldades, para fazé-lo
compreender que “ndo so de pdo
vive 0 homem, mas de tudo que sai
da boca do Senhor” (Dt 8, 3). No
evangelho de hoje, Jesus explicou-nos
para que pao Deus queria preparar o
povo da nova alianca mediante o
dom do mana. Aludindo a Eucaristia,
disse: “Este é o pdo que desceu do
céu. Ndo como 0 mand que vossos
pais comeram e morreram. Quem
come deste pao vivera

eternamente” (Jo 6, 58). O Filho de
Deus, tendo-se feito carne, podia
converter-se em pao e ser assim
alimento para seu povo, para nos que
estamos em caminho neste mundo
rumo a terra prometida do céu.



“Necessitamos deste pao para
enfrentar a fadiga e o cansaco da
viagem. O domingo, dia do Senhor, é
a ocasido propicia para tirar forcas
dele, que é o Senhor da vida.
Portanto, o preceito festivo ndo é um
dever imposto de fora, um peso sobre
nossos ombros. Ao contrario,
participar da celebracdo dominical,
alimentar-se do Pao eucaristico e
experimentar a comunhdo com os
irmdos e irmas em Cristo, é uma
necessidade para o cristdo; é uma
alegria; o cristdo pode assim
encontrar a energia necessaria para
o0 caminho que devemos percorrer
cada semana. Nao se trata, alias, de
um caminho arbitrario: o caminho
que Deus nos indica com sua palavra
segue na direcdo inscrita na propria
esséncia do homem. A palavra de
Deus e a razdo andam juntas. Seguir
a palavra de Deus, estar com Cristo,
significa para o homem realizar-se a
si mesmo; perdé-lo equivale a
perder-se a si mesmo.



“O Senhor ndo nos deixa sozinhos
neste caminho. Estd conosco; mais
ainda, deseja compartilhar nossa
sorte até identificar-se conosco. No
coloquio que o evangelho acaba de
referir-nos, diz: “Quem come minha
carne e bebe meu sangue habita em
mim e eu nele” (Jo 6, 56). Como néo
alegrar-se com essa promessa?”29

Passar cristimente o domingo, com
Cristo nosso Senhor, assegura ao
descanso sua dimensao festiva: ndo
se limita a simples repouso de uma
fadiga fisica, mas assume o valor de
comemoracao de acontecimentos
que se situam na propria vida como
origem da felicidade atual. A criacao,
a alianga, a liberacéo da escravidao,
a lei, a ressurreicdo gloriosa,
Pentecostes...Que longa e amavel é a
série de maravilhas divinas, das
quais reavivamos a memoria no Dia
do Senhor! Ressoa entdo no coragao
do cristdo sua amorosa peticdo
naquela ultima noite: “Fazei isto em



memoria de mim” (Lc 22, 19). NoOs
realizamos uma nova troca e lhe
dizemos: “Ndao te esquecas de mim,
Senhor, quando vier minha hora, a
hora de minha dor e de minha
tribulacdo; minha hora de passar
deste mundo a eternidade, quando
vier o ultimo dia, Dia tremendo (cfT.
Is 13,6,9; Mal 4, 1;]1 2, 2; So 1, 15).
Lembra-te de mim, Senhor, que
tantas vezes te recebi na Sagrada
Comunhdo, que te acompanhei junto
ao Sacrario, e admite-me em teu
reino “para que coma e beba a tua
mesa” (Lc 22, 29)”.

Cristo, glorioso no Santissimo
Sacramento, escutara nossas
peticdes, ird enchendo de paz e de
alegria nossos coracoes, também com
vistas aquele transe, como encheu de
g0zo e de serenidade os Apostolos no
dia de sua ressurreicdo: “A paz esteja
convosco!” (Jo 20, 21).



Javier Echevarria, publicado no livro
“Eucaristia e vida crista”

[1]. Sdo Josemaria Escriva, Caminho,
n. 267.

[2]. Sdo Josemaria Escriva, E Cristo
que passa, n. 18.

[3]. Santo Agostinho, Sobre o bem da
viuvez 21, 26.

[4]. Jodo Paulo II, Mensagem para a
jornada mundial da paz 2002, 8-
XI1-2002, n. 8.

[5]. Cfr. Santo Agostinho, Sermdo 59.

[6]. Sdo Cromacio de Aquiléia,
Sermadao 41.

[7]. Sdo Pedro Crisdlogo, Sermdao 67.



[8]. Sdo Josemaria Escriva, Notas
tomadas da pregacdo (AGP, PO1,
1976, p. 34).

[9] Santo Agostinho, Confissoes, XIII,
35-36.

[10] Santo Agostinho, Sermdo 59.

[11] S&o Tomas de Aquino, Suma
teologica, 11-11, q. 29, a. 2 ad 4.

[12]. Santo Ambradsio, Comentdrio ao
Evangelho de Sdo Lucas, 7.

13. Cfr. Sdo Jeronimo, Homilias sobre
o Evangelho de Sdo Mateus,
comentando Mt

14. Cfr. Santo Agostinho, Tratados
sobre o Evangelho de Sdo Jodo, 77.

15. Sdo Cromacio de Aquiléia, Sermdo
41.

16. Cfr. Sdo Jodo Crisdstomo,
Homilias sobre o Evangelho de Sdo
Mateus, 15.



17. Cfr. Santo Agostinho, Sobre o
sermado da montanha, lib. I, 2.

18. Jodo Paulo II, Carta enciclica
Ecclesia de Eucharistia,17-1V-2003.

19. Santo Ambrdésio, Comentarios ao
Hexameron, VI, 10, 76.

20 Sao Josemaria Escriva, Caminho,
n. 537.

21. Sao Josemaria Escriva, E Cristo
que passa, n. 154.

22. Cfr. Sdo Jodo Damasceno, Sobre a
fé ortodoxa 1V, 11.

23. Cfr. Sdo Maximo de Turim,
Sermoes 53 e 54.

24. Jodo Paulo II, Carta apostolica
Mane nobiscum, 7-X-2004, n. 1.

25. Ibid., 2.

26. Cfr. Missal Romano, Oracdo do
dia dos domingos I, III, VI, XIII, XIV,



XV, XVI, XVII, XIX, XX, XXI, XXII, XXVI
e XXXIII do Tempo Comum.

27. Missal Romano, Oracdo do dia do
Domingo XXIII do Tempo Comum.

28. Jodo Paulo II, Carta apostolica
Dies Domini, 31-V-1998, n. 7.

29. Bento XVI, Homilia na clausura do
Congresso Eucaristico de Bari, 29-
V-2005.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/a-eucaristia-e-
o-descanso-dos-filhos-de-deus/
(15/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/a-eucaristia-e-o-descanso-dos-filhos-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-eucaristia-e-o-descanso-dos-filhos-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-eucaristia-e-o-descanso-dos-filhos-de-deus/

	A Eucaristia e o descanso dos filhos de Deus

