
opusdei.org

A despedida e a
herança: memória e
testemunho

O Papa Francisco, nesta 4°
Catequese sobre a Velhice, fala
do dom insubstituível dos avós:
a transmissão da experiência de
vida e da fé aos netos.

23/03/2022

Prezados irmãos e irmãs, bom dia!

Na Bíblia, a narração da morte do
velho Moisés é precedida pelo seu
testamento espiritual, chamado
“Cântico de Moisés”. Este Cântico é,



em primeiro lugar, uma bonita
profissão de fé, que reza assim:
"Proclamarei o nome do Senhor: /
darei glória ao nosso Deus! / Ele é a
Rocha: perfeitas são as suas obras /
justos, todos os seus caminhos; / Ele é
um Deus de lealdade, não de
iniquidade; é justo e reto" (Dt 32, 3-4).
Mas é também a memória da história
vivida com Deus, das aventuras do
povo formado a partir da fé no Deus
de Abraão, Isaac e Jacob. E, portanto,
Moisés também se recorda das
amarguras e desilusões do próprio
Deus: a sua fidelidade
continuamente posta à prova pela
infidelidade do seu povo. O Deus fiel
e a resposta do povo infiel: como se o
povo quisesse pôr à prova a
fidelidade de Deus. E Ele permanece
sempre fiel, próximo do seu povo.
Este é precisamente o cerne do
Cântico de Moisés: a fidelidade de
Deus que nos acompanha ao longo de
toda a vida.



Quando Moisés pronuncia esta
profissão de fé, está no limiar da
terra prometida, e também da sua
despedida da vida. Tinha cento e
vinte anos, lê-se na narração, "mas a
sua vista nunca enfraqueceu" (Dt 34,
7). A capacidade de ver, de ver
realmente, de ver até
simbolicamente, como os idosos, que
sabem ver as coisas, o significado
mais profundo das coisas. A
vitalidade do seu olhar é um dom
precioso: permite-lhe transmitir a
herança da sua longa experiência de
vida e de fé, com a necessária
lucidez. Moisés vê a história e
transmite-a; os idosos veem a
história e transmitem-na.

Uma velhice à qual é concedida esta
lucidez é um dom precioso para a
geração que há de vir. A escuta
pessoal e direta da narração da
história de fé vivida, com todos os
seus altos e baixos, é insubstituível.
Lê-la nos livros, vê-la nos filmes,



consultá-la na internet, por muito
útil que seja, nunca será a mesma
coisa. Esta transmissão - que é a
verdadeira tradição, a transmissão
concreta do idoso ao jovem! - esta
transmissão falta muito hoje, e cada
vez mais, às novas gerações. Porquê?
Porque segundo esta nova civilização
os idosos são material descartável, os
velhos devem ser descartados. É uma
brutalidade! Não, não deve ser
assim! A narração direta, de pessoa a
pessoa, tem tons e modos de
comunicação que nenhum outro
meio pode substituir. Um idoso que
viveu muito tempo, e recebe o dom
de um testemunho lúcido e
apaixonado da sua história, é uma
bênção insubstituível. Seremos nós
capazes de reconhecer e honrar este
dom dos idosos? A transmissão da fé
- e do sentido da vida - segue hoje
este caminho de escuta dos idosos?
Posso dar um testemunho pessoal.
Aprendi o ódio e a raiva pela guerra
com o meu avô, que combateu no



Piave em 1914: ele transmitiu-me
esta raiva pela guerra. Porque me
falou sobre os sofrimentos da guerra.
E isto não se aprende nos livros, nem
de outra forma; aprende-se assim,
transmitindo-o dos avós aos netos. E
isto é insubstituível. A transmissão
da experiência de vida dos avós aos
netos. Hoje, infelizmente, não é
assim, e pensa-se que os avós são
material descartável: não! São a
memória viva de um povo, e os
jovens e as crianças devem ouvir os
avós.

Na nossa cultura, tão “politicamente
correta”, este caminho parece ser
impedido de muitas maneiras: na
família, na sociedade, na própria
comunidade cristã. Alguns até
propõem a abolição do ensino da
história, como informação supérflua
sobre mundos que já não são atuais,
que tira recursos ao conhecimento
do presente. Como se tivéssemos
nascido ontem!



Por outro lado, a transmissão da fé
carece frequentemente da paixão
própria de uma “história vivida”.
Transmitir a fé não é dizer coisas,
“blá-blá-blá”. É narrar a experiência
de fé. Então, dificilmente pode levar
a escolher o amor para sempre, a
fidelidade à palavra dada, a
perseverança na dedicação, a
compaixão pelos rostos feridos e
desanimados? Claro, as histórias da
vida devem ser transformadas em
testemunho, e o testemunho deve ser
leal. Não é certamente leal a
ideologia que limita a história aos
próprios esquemas; não é leal a
propaganda que adapta a história à
promoção do próprio grupo; não é
leal fazer da história um tribunal no
qual se condena todo o passado,
desencorajando-se qualquer futuro.
Ser leal significa contar a história tal
como ela é, e só quem a viveu a pode
narrar bem. Por isso, é muito
importante ouvir os idosos, ouvir os



avós, é importante que as crianças
conversem com eles.

Os próprios Evangelhos narram
honestamente a história abençoada
de Jesus, sem esconder os erros, os
desentendimentos e até as traições
dos discípulos. Esta é a história, a
verdade, o testemunho. Este é o dom
da memória que os “anciãos” da
Igreja transmitem, desde o início,
passando-o “de mão em mão” à
geração seguinte. Far-nos-á bem
perguntar-nos: como valorizamos
este modo de transmitir a fé, na
passagem do testemunho entre os
idosos da comunidade e os jovens
que se abrem ao futuro? E aqui vem-
me à mente algo que já disse muitas
vezes, mas que gostaria de repetir.
Como se transmite a fé? “Ah, eis um
livro, estuda-o”: não! Assim não se
pode transmitir a fé. A fé transmite-
se em dialeto, ou seja, na conversa
familiar, entre avós e netos, entre
pais e netos. A fé transmite-se



sempre em dialeto, no dialeto
familiar e experiencial que se
aprende ao longo dos anos. Por isso é
tão importante o diálogo na família,
o diálogo das crianças com os avós,
que têm a sabedoria da fé.

Às vezes reflito sobre esta estranha
anomalia. Hoje, o catecismo da
iniciação cristã inspira-se
generosamente na Palavra de Deus e
transmite informações exatas sobre
os dogmas, a moral da fé e os
sacramentos. No entanto, muitas
vezes falta um conhecimento da
Igreja que derive da escuta e do
testemunho da história real da fé e
da vida da comunidade eclesial,
desde o princípio até aos dias de
hoje. Na infância, aprendemos a
Palavra de Deus nas aulas de
catecismo; mas quando se é jovem
“aprende-se” a Igreja nas salas de
aula e nos meios de comunicação da
informação global.



A narração da história da fé deveria
ser como o Cântico de Moisés, como o
testemunho dos Evangelhos e dos
Atos dos Apóstolos. Ou seja, uma
história capaz de evocar com emoção
as bênçãos de Deus e com lealdade as
nossas falhas. Seria bom se, desde o
início, nos itinerários de catequese
houvesse também o hábito de ouvir,
da experiência vivida pelos idosos, a
lúcida confissão das bênçãos
recebidas de Deus, que devemos
preservar, e o testemunho leal das
nossas faltas de fidelidade, que
devemos reparar e corrigir. Os idosos
entram na terra prometida, que Deus
deseja para cada geração, quando
oferecem aos jovens a bonita
iniciação do seu testemunho e
transmitem a história da fé, a fé em
dialeto, em dialeto familiar, naquele
dialeto que passa dos idosos para os
jovens. Assim, guiados pelo Senhor
Jesus, idosos e jovens entram juntos
no seu Reino de vida e de amor. Mas
todos juntos. Todos em família, com



este grande tesouro que é a fé
transmitida em dialeto.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-despedida-e-
a-heranca-memoria-e-testemunho/

(22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-despedida-e-a-heranca-memoria-e-testemunho/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-despedida-e-a-heranca-memoria-e-testemunho/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-despedida-e-a-heranca-memoria-e-testemunho/

	A despedida e a herança: memória e testemunho

