opusdei.org

A cultura do cuidado
como percurso de
paz

Mensagem do Papa Francisco
para o Dia Mundial da Paz 2021
(1° de janeiro).

01/01/2021

1. Aproximando-se o Ano Novo,
desejo apresentar as minhas
respeitosas saudacoes aos Chefes de
Estado e de Governo, aos
responsaveis das Organizacoes
Internacionais, aos lideres espirituais
e fiéis das varias religides, aos



homens e mulheres de boa vontade.
Para todos formulo os melhores
votos, esperando que o ano de 2021
faca a humanidade progredir no
caminho da fraternidade, da justica e
da paz entre as pessoas, as
comunidades, os povos e os Estados.

O ano de 2020 ficou marcado pela
grande crise sanitaria da Covid-19,
que se transformou num fenémeno
plurissetorial e global, agravando
fortemente outras crises inter-
relacionadas como a climatica,
alimentar, econdmica e migratoria, e
provocando grandes sofrimentos e
incomodos. Penso, em primeiro
lugar, naqueles que perderam um
familiar ou uma pessoa querida, mas
também em quem ficou sem
trabalho. Lembro de modo especial
os médicos, enfermeiras e
enfermeiros, farmacéuticos,
investigadores, voluntarios, capelaes
e funcionarios dos hospitais e centros
de saude, que se prodigalizaram — e



continuam a fazé-lo — com grande
fadiga e sacrificio, a ponto de alguns
deles morrerem quando procuravam
estar perto dos doentes a fim de
aliviar os seus sofrimentos ou salvar-
lhes a vida. Ao mesmo tempo que
presto homenagem a estas pessoas,
renovo o apelo aos responsaveis
politicos e ao setor privado para que
tomem as medidas adequadas a
garantir o acesso as vacinas contra a
Covid-19 e as tecnologias essenciais
necessarias para dar assisténcia aos
doentes e a todos aqueles que sdo
mais pobres e mais frageis.[1]

E doloroso constatar que, ao lado de
numerosos testemunhos de caridade
e solidariedade, infelizmente
ganham novo impulso varias formas
de nacionalismo, racismo, xenofobia
e também guerras e conflitos que
semeiam morte e destruicao.

Estes e outros acontecimentos, que
marcaram o caminho da



humanidade no ano de 2020,
ensinam-nos a importancia de
cuidarmos uns dos outros e da
criacdo a fim de se construir uma
sociedade alicercada em relacdes de
fraternidade. Por isso, escolhi como
tema desta mensagem “a cultura do
cuidado como percurso de paz”; a
cultura do cuidado* para erradicar a
cultura da indiferenca, do descarte e
do conflito, que hoje muitas vezes
parece prevalecer.

2. Deus Criador, origem da voca¢do
humana ao cuidado

Em muitas tradigdes religiosas,
existem narrativas que se referem a
origem do homem, a sua relagdo com
o Criador, com a natureza e com 0S
seus semelhantes. Na Biblia, o livro
do Génesis revela, desde o inicio, a
importancia do cuidado ou da
custodia no projeto de Deus para a
humanidade, destacando a relacdo
entre o homem (Cadam) e a terra



(Cadamah) e entre os irmdos. Na
narracdo biblica da criacdo, Deus
confia o jardim “plantado no

Eden” (cf. Gn 2, 8) as mios de Adido
com o encargo de “o cultivar e
guardar” (Gn 2, 15). Isto significa, por
um lado, tornar a terra produtiva e,
por outro, protegé-la e fazé-la manter
a sua capacidade de sustentar a vida.
[2] Os verbos “cultivar” e “guardar”
descrevem a relacdo de Adao com a
sua casa-jardim e indicam também a
confiancga que Deus deposita nele
fazendo-o senhor e guardido de toda
a criacao.

O nascimento de Caim e Abel gera
uma historia de irmaos, cuja relacao
em termos de tutela ou custodia sera
vivida negativamente por Caim.
Depois de ter assassinado o seu
irmdo Abel, a Deus que lhe pergunta
por ele, Caim responde: “Sou,
porventura, guarda do meu

irmao?” (Gn 4, 9).[3] Com certeza!
Caim é o “guarda” de seu irmao.



“Nestas narrac¢Oes tdo antigas, ricas
de profundo simbolismo, ja estava
contida a convicg¢do atual de que
tudo estd inter-relacionado e o
cuidado auténtico da nossa propria
vida e das nossas relacdes com a
natureza é inseparavel da
fraternidade, da justica e da
fidelidade aos outros”.[4]

3.Deus Criador, modelo do cuidado

A Sagrada Escritura apresenta Deus,
além de Criador, como Aquele que
cuida das suas criaturas, em
particular de Adao, Eva e seus filhos.
O proprio Caim, embora caia sobre
ele a maldicdo por causa do crime
que cometera, recebe como dom do
Criador um sinal de protegdo, para
que a sua vida seja salvaguardada
(cf. Gn 4, 15). Este fato, ao mesmo
tempo que confirma a dignidade
invioldavel da pessoa, criada a imagem
e semelhanca de Deus, manifesta
também o plano divino para



preservar a harmonia da criacao,
porque “a paz e a violéncia nao
podem habitar na mesma morada”.

[5]

E precisamente o cuidado da criagio
que esta na base da instituig¢do do
Shabbat que, além de regular o culto
divino, visava restabelecer a ordem
social e a solicitude pelos pobres (Gn
2,1-3; Lv 25, 4). A celebracdo do
Jubileu, quando se completava o
sétimo ano sabatico, consentia uma
trégua a terra, aos escravos e aos
endividados. Neste ano de graca,
cuidava-se dos mais vulneraveis,
oferecendo-lhes uma nova
perspectiva de vida, para que ndo
houvesse qualquer necessitado entre
o povo (cf. Dt 15, 4).

Digna de nota é também a tradigao
profética, onde o auge da
compreensao biblica da justica se
manifesta na forma como uma
comunidade trata os mais frageis no



seu seio. E por isso que
particularmente Amos (2, 6-8; 8) e
Isaias (58) erguem continuamente a
voz em prol de justica para os
pobres, que, pela sua vulnerabilidade
e falta de poder, sdo ouvidos so por
Deus, que cuida deles (cf. Sal 34, 7;
113, 7-8).

4. O cuidado no ministério de Jesus

A vida e o ministério de Jesus
encarnam o apice da revelacdo do
amor do Pai pela humanidade (Jo
3,16). Na sinagoga de Nazaré, Jesus
manifestou-Se como Aquele que o
Senhor consagrou e enviou a
“anunciar a Boa-Nova aos pobres”, “a
proclamar a libertagdo aos cativos e,
aos cegos, a recuperacao da vista; a
mandar em liberdade os

oprimidos” (Lc 4, 18). Estas ac¢des
messianicas, tipicas dos jubileus,
constituem o testemunho mais
eloquente da missdo que o Pai Lhe
confiou. Na sua compaixao, Cristo



aproxima-Se dos doentes no corpo e
no espirito e cura-os; perdoa os
pecadores e da-lhes uma nova vida.
Jesus é o Bom Pastor que cuida das
ovelhas (cf. Jo 10, 11-18; Ez 34, 1-31);
€ 0 Bom Samaritano que Se inclina
sobre o ferido, trata das suas feridas
e cuida dele (cf. Lc 10, 30-37).

No ponto culminante da sua misséo,
Jesus sela o seu cuidado por nos,
oferecendo-Se na cruz e libertando-
nos assim da escravidao do pecado e
da morte. Deste modo, com o dom da
sua vida e o seu sacrificio, abriu-nos
o caminho do amor e disse a cada
um: “Segue-Me! Faz tu também o
mesmo” (cf. Lc 10, 37).

5. A cultura do cuidado, na vida dos
seguidores de Jesus

As obras de misericordia espiritual e
corporal constituem o nucleo do
servico de caridade da Igreja
primitiva. Os cristdos da primeira
geracdo praticavam a partilha para



ndo haver entre eles alguém
necessitado (cf. At 4, 34-35) e
esforcavam-se por tornar a
comunidade uma casa acolhedora,
aberta a todas as situa¢6es humanas,
disposta a ocupar-se dos mais frageis.
Assim, tornou-se habitual fazer
ofertas voluntdarias para alimentar os
pobres, enterrar os mortos e nutrir
os 6rfaos, os idosos e as vitimas de
desastres, como os naufragos. E em
periodos sucessivos, quando a
generosidade dos cristaos perdeu um
pouco do seu impeto, alguns Padres
da Igreja insistiram que a
propriedade é pensada por Deus
para o bem comum. Santo Ambrosio
afirmava que “a natureza concedeu
todas as coisas aos homens para uso
comum. (...) Portanto, a natureza
produziu um direito comum para
todos, mas a ganancia tornou-o um
direito de poucos”.[6] Superadas as
perseguicdes dos primeiros séculos, a
Igreja aproveitou a liberdade para
inspirar a sociedade e a sua cultura.



“As necessidades da época exigiam
novas energias ao servico da
caridade cristd. As cronicas
historicas relatam intimeros
exemplos de obras de misericordia.
De tais esforcos conjuntos,
resultaram numerosas instituicdes
para alivio das varias necessidades
humanas: hospitais, albergues para
0s pobres, orfanatos, lares para
criancas, abrigos para forasteiros, e
assim por diante”.[7]

6. Os principios da doutrina social da
Igreja como base da cultura do
cuidado

A diakonia das origens, enriquecida
pela reflexdo dos Padres e animada,
ao longo dos séculos, pela caridade
operosa de tantas luminosas
testemunhas da fé, tornou-se o
coracao pulsante da doutrina social
da Igreja, proporcionando a todas as
pessoas de boa vontade um precioso
patriménio de principios, critérios e



indicacdes, donde se pode haurir a
“gramatica” do cuidado: a promocgao
da dignidade de toda a pessoa
humana, a solidariedade com os
pobres e indefesos, a solicitude pelo
bem comum e a salvaguarda da
criacao.

* O cuidado como promocdo da
dignidade e dos direitos da pessoa

“O conceito de pessoa, que surgiu e
amadureceu no cristianismo, ajuda a
promover um desenvolvimento
plenamente humano. Porque a
pessoa exige sempre a relacdo e ndo
o individualismo, afirma a inclusdo e
ndo a exclusdo, a dignidade singular,
inviolavel e ndo a exploracao”.[8]
Toda a pessoa humana é fim em si
mesma, e nunca um mero
instrumento a ser avaliado apenas
pela sua utilidade: foi criada para
viver em conjunto na familia, na
comunidade, na sociedade, onde
todos os membros sdo iguais em



dignidade. E desta dignidade
derivam os direitos humanos, bem
como os deveres, que recordam, por
exemplo, a responsabilidade de
acolher e socorrer os pobres, 0s
doentes, os marginalizados, 0 nosso
“proximo, vizinho ou distante no
espaco e no tempo.[9]

* O cuidado do bem comum

Cada aspecto da vida social, politica e
econdmica encontra a sua realizacao,
quando se coloca ao servi¢co do bem
comum, isto é do “conjunto das
condig¢Oes da vida social que
permitem, tanto aos grupos como a
cada membro, alcancar mais plena e
facilmente a propria perfei¢do”.[10]
Por conseguinte 0s nossos projetos e
esforgos devem ter sempre em conta
os efeitos sobre a familia humana
inteira, ponderando as suas
consequéncias para o momento
presente e para as geracoes futuras.
Qudo verdadeiro e atual seja tudo



isto, no-lo mostra a pandemia
Covid-19, perante a qual “nos demos
conta de estar no mesmo barco,
todos frageis e desorientados mas ao
mesmo tempo importantes e
necessarios, todos chamados a remar
juntos”,[11] porque “ninguém se
salva sozinho”[12] e nenhum Estado
nacional isolado pode assegurar o
bem comum da propria populagao.
[13]

* O cuidado através da solidariedade

A solidariedade exprime o amor pelo
outro de maneira concreta, ndo como
um sentimento vago, mas como “a
determinacao firme e perseverante
de se empenhar pelo bem comum, ou
seja, pelo bem de todos e de cada um,
porque todos nds somos
verdadeiramente responsaveis por
todos”.[14] A solidariedade ajuda-nos
a ver o outro — quer como pessoa
quer, em sentido lato, como povo ou
nacado —ndo como um dado



estatistico, nem como meio a usar e
depois descartar quando ja ndo for
util, mas como nosso proximo,
companheiro de viagem, chamado a
participar, como ndés, no banquete da
vida, para o qual todos somos
igualmente convidados por Deus.

* O cuidado e a salvaguarda da
criacdo

A enciclica Laudato si’ reconhece
plenamente a interconexdo de toda a
realidade criada, destacando a
exigéncia de ouvir ao mesmo tempo
0 grito dos necessitados e o da
criacdo. Desta escuta atenta e
constante pode nascer um cuidado
eficaz da terra, nossa casa comuimn, e
dos pobres. A proposito, desejo
reiterar que “ndo pode ser auténtico
um sentimento de unido intima com
0s outros seres da natureza, se ao
mesmo tempo ndo houver no
coracao ternura, compaixao e
preocupacdo pelos seres humanos”.



[15] Na verdade “paz, justica e
salvaguarda da criacdo sao trés
questdes completamente ligadas, que
ndo se poderdo separar para ser
tratadas individualmente, sob pena
de cair novamente no
reducionismo”.[16]

7. A bussola para um rumo comum

Assim, num tempo dominado pela
cultura do descarte e perante o
agravamento das desigualdades
dentro das nacdes e entre elas,[17]
gostaria de convidar os responsaveis
das Organizac0Oes internacionais e
dos Governos, dos mundos
econdmico e cientifico, da
comunicagdo social e das institui¢des
educativas a pegarem nesta
“bussola” dos principios acima
lembrados para dar um rumo comum
ao processo de globalizacao, “um
rumo verdadeiramente humano”.
[18] Na verdade, este permitiria
estimar o valor e a dignidade de cada



pessoa, agir conjunta e
solidariamente em prol do bem
comum, aliviando quantos padecem
por causa da pobreza, da doenca, da
escravidao, da discriminacao e dos
conflitos. Através desta bussola,
encorajo todos a tornarem-se
profetas e testemunhas da cultura do
cuidado, a fim de preencher tantas
desigualdades sociais. E isto s6 sera
possivel com um forte e generalizado
protagonismo das mulheres na
familia e em todas as esferas sociais,
politicas e institucionais.

A bussola dos principios sociais,
necessaria para promover a cultura
do cuidado, vale também para as
relacOes entre as nacoes, que
deveriam ser inspiradas pela
fraternidade, o respeito mutuo, a
solidariedade e a observancia do
direito internacional. A este respeito,
héo de ser reafirmadas a protecdo e
a promocao dos direitos humanos



fundamentais, que sdo inalienaveis,
universais e indivisiveis.[19]

Deve ser recordado também o
respeito pelo direito humanitario,
sobretudo nesta fase em que se
sucedem, sem interrupc¢ao, conflitos
e guerras. Infelizmente, muitas
regioes e comunidades ja ndo se
recordam dos tempos em que viviam
em paz e seguranca. Numerosas
cidades tornaram-se um epicentro da
inseguranca: os seus habitantes
fatigam a manter os seus ritmos
normais, porque sdo atacados e
bombardeados indiscriminadamente
por explosivos, artilharia e armas
ligeiras. As crianc¢as ndo podem
estudar. Homens e mulheres nédo
podem trabalhar para sustentar as
familias. A carestia lanca raizes em
lugares onde antes era desconhecida.
As pessoas sdo obrigadas a fugir,
deixando para tras ndo s as suas
casas, mas também a sua historia
familiar e as raizes culturais.



As causas de conflitos sdo muitas,
mas o resultado é sempre 0 mesmo:
destruicdo e crise humanitaria.
Temos de parar e interrogar-nos: O
que foi que levou a sentir o conflito
como algo normal no mundo? E,
sobretudo, como converter o nosso
coracdo e mudar a nossa
mentalidade para procurar
verdadeiramente a paz na
solidariedade e na fraternidade?

Quanta dispersdo de recursos para
armas, em particular para as armas
nucleares,[20] recursos que
poderiam ser utilizados para
prioridades mais significativas a fim
de garantir a seguranca das pessoas,
como a promocdo da paz e do
desenvolvimento humano integral, o
combate a pobreza, o remédio das
caréncias sanitarias! Alias, também
isto é evidenciado por problemas
globais, como a atual pandemia
Covid-19 e as mudangas climaticas.
Como seria corajosa a decisdo de



criar 'um “Fundo mundial” com o
dinheiro que se gasta em armas e
outras despesas militares, para poder
eliminar a fome e contribuir para o
desenvolvimento dos paises mais
pobres'![21]

8. Para educar em ordem a cultura do
cuidado

A promocao da cultura do cuidado
requer um processo educativo, e a
bussola dos principios sociais
constitui, para o efeito, um
instrumento fiavel para varios
contextos relacionados entre si. A
propasito, gostaria de fornecer
alguns exemplos:

A educacdo para o cuidado nasce na
familia, nucleo natural e
fundamental da sociedade, onde se
aprende a viver em relacdo e no
respeito mutuo. Mas a familia
precisa ser colocada em condicdes de
poder cumprir esta tarefa vital e
indispensavel.



Sempre em colaboragdo com a
familia, temos outros sujeitos
encarregados da educacdo como a
escola e a universidade e
analogamente, em certos aspectos, 0s
sujeitos da comunicag¢do social.[22]
Sdo chamados a transmitir um
sistema de valores fundado no
reconhecimento da dignidade de
cada pessoa, de cada comunidade
linguistica, étnica e religiosa, de cada
povo e dos direitos fundamentais que
dela derivam. A educacao constitui
um dos pilares de sociedades mais
justas e solidarias.

As religioes em geral, e os lideres
religiosos em particular, podem
desempenhar um papel
insubstituivel na transmissdo aos
fiéis e a sociedade dos valores da
solidariedade, do respeito pelas
diferencas, do acolhimento e do
cuidado dos irmdos mais frageis.
Recordo, a proposito, as palavras que
o Papa Paulo VI proferiu no



Parlamento do Uganda em 1969:
“Nao temais a Igreja; esta honra-vos,
educa-vos cidaddos honestos e leais,
ndo fomenta rivalidades nem
divisdes, procura promover a
liberdade sadia, a justica social, a
paz; se tem alguma preferéncia é
pelos pobres, a educacdo dos
pequeninos e do povo, o cuidado dos
atribulados e desvalidos”.[23]

A todas as pessoas empenhadas no
servico das populacdes, nas
organizacdes internacionais,
governamentais e ndo
governamentais, com uma missao
educativa, e a quantos trabalham,
pelos mais variados titulos, no campo
da educacio e da pesquisa, renovo o
meu encorajamento para que se
possa chegar a meta duma educacao
“mais aberta e inclusiva, capaz de
escuta paciente, didlogo construtivo e
mutua compreensdo”.[24] Espero
que este convite, dirigido no contexto



do Pacto Educativo Global, encontre
ampla e variada adeséo.

9. Ndo ha paz sem a cultura do
cuidado

A cultura do cuidado, enquanto
compromisso comum, solidario e
participativo para proteger e
promover a dignidade e o bem de
todos, enquanto disposicdo a
interessar-se, a prestar atencao,
disposicdo a compaixao, a
reconciliacdo e a cura, ao respeito
mutuo e ao acolhimento reciproco,
constitui uma via privilegiada para a
construcdo da paz. “Em muitas
partes do mundo, fazem falta
percursos de paz que levem a
cicatrizar as feridas, ha necessidade
de artesdos de paz prontos a gerar,
com criatividade e ousadia,
processos de cura e de um novo
encontro”.[25]

Neste tempo, em que a barca da
humanidade, sacudida pela



tempestade da crise, avanca com
dificuldade a procura dum horizonte
mais calmo e sereno, o leme da
dignidade da pessoa humana e a
“bussola” dos principios sociais
fundamentais podem consentir-nos
navegar com um rumo seguro e
comum. Como cristaos, mantemos o
olhar fixo na Virgem Maria, Estrela
do Mar e Méae da Esperanca.
Colaboremos, todos juntos, a fim de
avancar para um novo horizonte de
amor e paz, de fraternidade e
solidariedade, de apoio mutuo e
acolhimento reciproco. Nao cedamos
a tentacdo de nos desinteressarmos
dos outros, especialmente dos mais
frageis, ndo nos habituemos a
desviar o olhar,[26] mas
empenhemo-nos cada dia
concretamente por “formar uma
comunidade feita de irmaos que se
acolhem mutuamente e cuidam uns
dos outros”.[27]

Vaticano, 8 de dezembro de 2020.



Franciscus

[1] Cf. Francisco, Video-mensagem
por ocasido da LXXV Sessdo da
Assembleia Geral das Nacgdes Unidas
(25 de setembro de 2020).

* A expressao “cultura do cuidado”
aparece na enciclica Laudato si’: “o
amor social impele-nos a pensar em
grandes estratégias que detenham
eficazmente a degradacao ambiental
e incentivem uma cultura do cuidado
que permeie toda a sociedade” (n.
231). Veja-se também o numero 229.

[2] Cf. Francisco, Carta enc. Laudato
si’ (24 de maio de 2015), 67

[3] Cf. Francisco,“Fraternidade,
fundamento e caminho para a paz”,
Mensagem para a celebragdo do XLVII
Dia Mundial da Paz (1 de janeiro de
2014), 2.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html

[4] Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24 de maio de 2015), 70.

[5] Pont. Conselho “Justica e Paz”,
Compéndio da Doutrina Social da
Igreja, n. 488.

[6] De officiis, 1, 28, 132: PL 16, 67.

[7] K. Bihlmeyer — H. Tuchle, Church
History, vol.1 (Westminster, The
Newman Press, 1958), 373-374.

[8] Francisco, Discurso aos
participantes no Congresso
promovido pelo Dicastério para o
Servico do Desenvolvimento Humano
Integral, no cinquentendrio da
“Populorum progressio” (4 de abril de
2017).

[9] Francisco, Mensagem a XXII
Sessdo da Conferéncia das Partes da
Convencgdo-Quadro das Nagoes
Unidas sobre as Mudangas Climdticas
(COP22) (10 de novembro de 2016. Cf.
Mesa Interdicasterial da Santa Sé


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2016/documents/papa-francesco_20161110_messaggio-cop22.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2016/documents/papa-francesco_20161110_messaggio-cop22.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2016/documents/papa-francesco_20161110_messaggio-cop22.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2016/documents/papa-francesco_20161110_messaggio-cop22.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2016/documents/papa-francesco_20161110_messaggio-cop22.html

sobre a ecologia integral, Em marcha
pelo cuidado da casa comum; no V
aniversario da “Laudato si’” (LEV, 31
de maio de 2020).

[10] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
sobre a Igreja no mundo
contemporaneoGaudium et spes, 26.

[11] Francisco, Momento
Extraordindrio de Oragdo em Tempo
de Epidemia (27 de marco de 2020).

[12] Ibidem.

[13] Cf. Francisco, Carta enc. Fratelli
tutti (3 de outubro de 2020), 8; 153.

[14] S&o Joao Paulo II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis (30 de
dezembro de 1987), 38.

[15] Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24 de maio de 2015), 91.

[16] Conferéncia do Episcopado
Dominicano, Carta past. Sobre la
relacion del hombre con la naturaleza


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/events/event.dir.html/content/vaticanevents/pt/2020/3/27/uniti-in-preghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/events/event.dir.html/content/vaticanevents/pt/2020/3/27/uniti-in-preghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/events/event.dir.html/content/vaticanevents/pt/2020/3/27/uniti-in-preghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/events/event.dir.html/content/vaticanevents/pt/2020/3/27/uniti-in-preghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

(21 de janeiro de 1987); cf. Francisco,
Carta enc. Laudato si’ (24 de maio de
2015), 92.

[17] Cf. Francisco, Carta enc. Fratelli
tutti Fratelli tutti (3 de outubro de
2020), 125.

[18] Ibid., 29.

[19] Cf. Francisco, Mensagem aos
participantes na Conferéncia
Internacional “Os direitos humanos
no mundo contemporaneo:
conquistas, omissoes, negacoes”
(Roma, 10 de dezembro de 2018).

[20] Cf. Francisco, Mensagem a
Conferéncia da ONU finalizada a
negociar um instrumento
juridicamente vinculante sobre a
proibicdo das armas nucleares, que
leve a sua total eliminagdo (23 de
marco de 2017).

[21] Francisco, Video-mensagem por
ocasido do Dia Mundial da


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201016_videomessaggio-giornataalimentazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201016_videomessaggio-giornataalimentazione.html

Alimentacgado de 2020 (16 de outubro
de 2020).

[22] Cf. Bento XVI, “Educar os jovens
para a justica e a paz”,Mensagem
para o XLV Dia Mundial da Paz (1 de
janeiro de 2012), 2; Francisco, “Vence
a indiferenca e conquista a paz”,
Mensagem para o XLIX Dia Mundial
da Paz(1 de janeiro de 2016), 6.

[23] Discurso aos Deputados e
Senadores do Uganda (Kampala 1 de
agosto de 1969).

[24] Francisco, Mensagem para o
lancamento do Pacto Educativo (12 de
setembro de 2019).

[25] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
Fratelli tutti (3 de outubro de 2020),
225.

[26] Cf. ibid., 64.

[27] Ibid., 96; cf.
Francisco,“Fraternidade,


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201016_videomessaggio-giornataalimentazione.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html

fundamento e caminho para a paz”,
Mensagem para a celebragdo do XLVII
Dia Mundial da Paz (1 de janeiro de
2014), 1.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/a-cultura-do-
cuidado-como-percurso-de-paz/
(02/02/2026)


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://opusdei.org/pt-br/article/a-cultura-do-cuidado-como-percurso-de-paz/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-cultura-do-cuidado-como-percurso-de-paz/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-cultura-do-cuidado-como-percurso-de-paz/

	A cultura do cuidado como percurso de paz

