
opusdei.org

A cultura do cuidado
como percurso de
paz

Mensagem do Papa Francisco
para o Dia Mundial da Paz 2021
(1˚ de janeiro).

01/01/2021

1. Aproximando-se o Ano Novo,
desejo apresentar as minhas
respeitosas saudações aos Chefes de
Estado e de Governo, aos
responsáveis das Organizações
Internacionais, aos líderes espirituais
e fiéis das várias religiões, aos



homens e mulheres de boa vontade.
Para todos formulo os melhores
votos, esperando que o ano de 2021
faça a humanidade progredir no
caminho da fraternidade, da justiça e
da paz entre as pessoas, as
comunidades, os povos e os Estados.

O ano de 2020 ficou marcado pela
grande crise sanitária da Covid-19,
que se transformou num fenômeno
plurissetorial e global, agravando
fortemente outras crises inter-
relacionadas como a climática,
alimentar, econômica e migratória, e
provocando grandes sofrimentos e
incômodos. Penso, em primeiro
lugar, naqueles que perderam um
familiar ou uma pessoa querida, mas
também em quem ficou sem
trabalho. Lembro de modo especial
os médicos, enfermeiras e
enfermeiros, farmacêuticos,
investigadores, voluntários, capelães
e funcionários dos hospitais e centros
de saúde, que se prodigalizaram – e



continuam a fazê-lo – com grande
fadiga e sacrifício, a ponto de alguns
deles morrerem quando procuravam
estar perto dos doentes a fim de
aliviar os seus sofrimentos ou salvar-
lhes a vida. Ao mesmo tempo que
presto homenagem a estas pessoas,
renovo o apelo aos responsáveis
políticos e ao setor privado para que
tomem as medidas adequadas a
garantir o acesso às vacinas contra a
Covid-19 e às tecnologias essenciais
necessárias para dar assistência aos
doentes e a todos aqueles que são
mais pobres e mais frágeis.[1]

É doloroso constatar que, ao lado de
numerosos testemunhos de caridade
e solidariedade, infelizmente
ganham novo impulso várias formas
de nacionalismo, racismo, xenofobia
e também guerras e conflitos que
semeiam morte e destruição.

Estes e outros acontecimentos, que
marcaram o caminho da



humanidade no ano de 2020,
ensinam-nos a importância de
cuidarmos uns dos outros e da
criação a fim de se construir uma
sociedade alicerçada em relações de
fraternidade. Por isso, escolhi como
tema desta mensagem “a cultura do
cuidado como percurso de paz”; a
cultura do cuidado* para erradicar a
cultura da indiferença, do descarte e
do conflito, que hoje muitas vezes
parece prevalecer.

2. Deus Criador, origem da vocação
humana ao cuidado

Em muitas tradições religiosas,
existem narrativas que se referem à
origem do homem, à sua relação com
o Criador, com a natureza e com os
seus semelhantes. Na Bíblia, o livro
do Gênesis revela, desde o início, a
importância do cuidado ou da 
custódia no projeto de Deus para a
humanidade, destacando a relação
entre o homem (’adam) e a terra



(’adamah) e entre os irmãos. Na
narração bíblica da criação, Deus
confia o jardim “plantado no
Éden” (cf. Gn 2, 8) às mãos de Adão
com o encargo de “o cultivar e
guardar” (Gn 2, 15). Isto significa, por
um lado, tornar a terra produtiva e,
por outro, protegê-la e fazê-la manter
a sua capacidade de sustentar a vida.
[2] Os verbos “cultivar” e “guardar”
descrevem a relação de Adão com a
sua casa-jardim e indicam também a
confiança que Deus deposita nele
fazendo-o senhor e guardião de toda
a criação.

O nascimento de Caim e Abel gera
uma história de irmãos, cuja relação
em termos de tutela ou custódia será
vivida negativamente por Caim.
Depois de ter assassinado o seu
irmão Abel, a Deus que lhe pergunta
por ele, Caim responde: “Sou,
porventura, guarda do meu
irmão?” (Gn 4, 9).[3] Com certeza!
Caim é o “guarda” de seu irmão.



“Nestas narrações tão antigas, ricas
de profundo simbolismo, já estava
contida a convicção atual de que
tudo está inter-relacionado e o
cuidado autêntico da nossa própria
vida e das nossas relações com a
natureza é inseparável da
fraternidade, da justiça e da
fidelidade aos outros”.[4]

3.Deus Criador, modelo do cuidado

A Sagrada Escritura apresenta Deus,
além de Criador, como Aquele que
cuida das suas criaturas, em
particular de Adão, Eva e seus filhos.
O próprio Caim, embora caia sobre
ele a maldição por causa do crime
que cometera, recebe como dom do
Criador um sinal de proteção, para
que a sua vida seja salvaguardada
(cf. Gn 4, 15). Este fato, ao mesmo
tempo que confirma a dignidade
inviolável da pessoa, criada à imagem
e semelhança de Deus, manifesta
também o plano divino para



preservar a harmonia da criação,
porque “a paz e a violência não
podem habitar na mesma morada”.
[5]

É precisamente o cuidado da criação
que está na base da instituição do 
Shabbat que, além de regular o culto
divino, visava restabelecer a ordem
social e a solicitude pelos pobres (Gn
2, 1-3; Lv 25, 4). A celebração do
Jubileu, quando se completava o
sétimo ano sabático, consentia uma
trégua à terra, aos escravos e aos
endividados. Neste ano de graça,
cuidava-se dos mais vulneráveis,
oferecendo-lhes uma nova
perspectiva de vida, para que não
houvesse qualquer necessitado entre
o povo (cf. Dt 15, 4).

Digna de nota é também a tradição
profética, onde o auge da
compreensão bíblica da justiça se
manifesta na forma como uma
comunidade trata os mais frágeis no



seu seio. É por isso que
particularmente Amós (2, 6-8; 8) e
Isaías (58) erguem continuamente a
voz em prol de justiça para os
pobres, que, pela sua vulnerabilidade
e falta de poder, são ouvidos só por
Deus, que cuida deles (cf. Sal 34, 7;
113, 7-8).

4. O cuidado no ministério de Jesus

A vida e o ministério de Jesus
encarnam o ápice da revelação do
amor do Pai pela humanidade (Jo
3,16). Na sinagoga de Nazaré, Jesus
manifestou-Se como Aquele que o
Senhor consagrou e enviou a
“anunciar a Boa-Nova aos pobres”, “a
proclamar a libertação aos cativos e,
aos cegos, a recuperação da vista; a
mandar em liberdade os
oprimidos” (Lc 4, 18). Estas ações
messiânicas, típicas dos jubileus,
constituem o testemunho mais
eloquente da missão que o Pai Lhe
confiou. Na sua compaixão, Cristo



aproxima-Se dos doentes no corpo e
no espírito e cura-os; perdoa os
pecadores e dá-lhes uma nova vida.
Jesus é o Bom Pastor que cuida das
ovelhas (cf. Jo 10, 11-18; Ez 34, 1-31);
é o Bom Samaritano que Se inclina
sobre o ferido, trata das suas feridas
e cuida dele (cf. Lc 10, 30-37).

No ponto culminante da sua missão,
Jesus sela o seu cuidado por nós,
oferecendo-Se na cruz e libertando-
nos assim da escravidão do pecado e
da morte. Deste modo, com o dom da
sua vida e o seu sacrifício, abriu-nos
o caminho do amor e disse a cada
um: “Segue-Me! Faz tu também o
mesmo” (cf. Lc 10, 37).

5. A cultura do cuidado, na vida dos
seguidores de Jesus

As obras de misericórdia espiritual e
corporal constituem o núcleo do
serviço de caridade da Igreja
primitiva. Os cristãos da primeira
geração praticavam a partilha para



não haver entre eles alguém
necessitado (cf. At 4, 34-35) e
esforçavam-se por tornar a
comunidade uma casa acolhedora,
aberta a todas as situações humanas,
disposta a ocupar-se dos mais frágeis.
Assim, tornou-se habitual fazer
ofertas voluntárias para alimentar os
pobres, enterrar os mortos e nutrir
os órfãos, os idosos e as vítimas de
desastres, como os náufragos. E em
períodos sucessivos, quando a
generosidade dos cristãos perdeu um
pouco do seu ímpeto, alguns Padres
da Igreja insistiram que a
propriedade é pensada por Deus
para o bem comum. Santo Ambrósio
afirmava que “a natureza concedeu
todas as coisas aos homens para uso
comum. (…) Portanto, a natureza
produziu um direito comum para
todos, mas a ganância tornou-o um
direito de poucos”.[6] Superadas as
perseguições dos primeiros séculos, a
Igreja aproveitou a liberdade para
inspirar a sociedade e a sua cultura.



“As necessidades da época exigiam
novas energias ao serviço da
caridade cristã. As crônicas
históricas relatam inúmeros
exemplos de obras de misericórdia.
De tais esforços conjuntos,
resultaram numerosas instituições
para alívio das várias necessidades
humanas: hospitais, albergues para
os pobres, orfanatos, lares para
crianças, abrigos para forasteiros, e
assim por diante”.[7]

6. Os princípios da doutrina social da
Igreja como base da cultura do
cuidado

A diakonia das origens, enriquecida
pela reflexão dos Padres e animada,
ao longo dos séculos, pela caridade
operosa de tantas luminosas
testemunhas da fé, tornou-se o
coração pulsante da doutrina social
da Igreja, proporcionando a todas as
pessoas de boa vontade um precioso
patrimônio de princípios, critérios e



indicações, donde se pode haurir a
“gramática” do cuidado: a promoção
da dignidade de toda a pessoa
humana, a solidariedade com os
pobres e indefesos, a solicitude pelo
bem comum e a salvaguarda da
criação.

* O cuidado como promoção da
dignidade e dos direitos da pessoa

“O conceito de pessoa, que surgiu e
amadureceu no cristianismo, ajuda a
promover um desenvolvimento
plenamente humano. Porque a
pessoa exige sempre a relação e não
o individualismo, afirma a inclusão e
não a exclusão, a dignidade singular,
inviolável e não a exploração”.[8]
Toda a pessoa humana é fim em si
mesma, e nunca um mero
instrumento a ser avaliado apenas
pela sua utilidade: foi criada para
viver em conjunto na família, na
comunidade, na sociedade, onde
todos os membros são iguais em



dignidade. E desta dignidade
derivam os direitos humanos, bem
como os deveres, que recordam, por
exemplo, a responsabilidade de
acolher e socorrer os pobres, os
doentes, os marginalizados, o nosso
“próximo, vizinho ou distante no
espaço e no tempo.[9]

* O cuidado do bem comum

Cada aspecto da vida social, política e
econômica encontra a sua realização,
quando se coloca ao serviço do bem
comum, isto é do “conjunto das
condições da vida social que
permitem, tanto aos grupos como a
cada membro, alcançar mais plena e
facilmente a própria perfeição”.[10]
Por conseguinte os nossos projetos e
esforços devem ter sempre em conta
os efeitos sobre a família humana
inteira, ponderando as suas
consequências para o momento
presente e para as gerações futuras.
Quão verdadeiro e atual seja tudo



isto, no-lo mostra a pandemia
Covid-19, perante a qual “nos demos
conta de estar no mesmo barco,
todos frágeis e desorientados mas ao
mesmo tempo importantes e
necessários, todos chamados a remar
juntos”,[11] porque “ninguém se
salva sozinho”[12] e nenhum Estado
nacional isolado pode assegurar o
bem comum da própria população.
[13]

* O cuidado através da solidariedade

A solidariedade exprime o amor pelo
outro de maneira concreta, não como
um sentimento vago, mas como “a
determinação firme e perseverante
de se empenhar pelo bem comum, ou
seja, pelo bem de todos e de cada um,
porque todos nós somos
verdadeiramente responsáveis por
todos”.[14] A solidariedade ajuda-nos
a ver o outro – quer como pessoa
quer, em sentido lato, como povo ou
nação – não como um dado



estatístico, nem como meio a usar e
depois descartar quando já não for
útil, mas como nosso próximo,
companheiro de viagem, chamado a
participar, como nós, no banquete da
vida, para o qual todos somos
igualmente convidados por Deus.

* O cuidado e a salvaguarda da
criação

A encíclica Laudato si’ reconhece
plenamente a interconexão de toda a
realidade criada, destacando a
exigência de ouvir ao mesmo tempo
o grito dos necessitados e o da
criação. Desta escuta atenta e
constante pode nascer um cuidado
eficaz da terra, nossa casa comum, e
dos pobres. A propósito, desejo
reiterar que “não pode ser autêntico
um sentimento de união íntima com
os outros seres da natureza, se ao
mesmo tempo não houver no
coração ternura, compaixão e
preocupação pelos seres humanos”.



[15] Na verdade “paz, justiça e
salvaguarda da criação são três
questões completamente ligadas, que
não se poderão separar para ser
tratadas individualmente, sob pena
de cair novamente no
reducionismo”.[16]

7. A bússola para um rumo comum

Assim, num tempo dominado pela
cultura do descarte e perante o
agravamento das desigualdades
dentro das nações e entre elas,[17]
gostaria de convidar os responsáveis
das Organizações internacionais e
dos Governos, dos mundos
econômico e científico, da
comunicação social e das instituições
educativas a pegarem nesta
“bússola” dos princípios acima
lembrados para dar um rumo comum
ao processo de globalização, “um
rumo verdadeiramente humano”.
[18] Na verdade, este permitiria
estimar o valor e a dignidade de cada



pessoa, agir conjunta e
solidariamente em prol do bem
comum, aliviando quantos padecem
por causa da pobreza, da doença, da
escravidão, da discriminação e dos
conflitos. Através desta bússola,
encorajo todos a tornarem-se
profetas e testemunhas da cultura do
cuidado, a fim de preencher tantas
desigualdades sociais. E isto só será
possível com um forte e generalizado
protagonismo das mulheres na
família e em todas as esferas sociais,
políticas e institucionais.

A bússola dos princípios sociais,
necessária para promover a cultura
do cuidado, vale também para as
relações entre as nações, que
deveriam ser inspiradas pela
fraternidade, o respeito mútuo, a
solidariedade e a observância do
direito internacional. A este respeito,
hão de ser reafirmadas a proteção e
a promoção dos direitos humanos



fundamentais, que são inalienáveis,
universais e indivisíveis.[19]

Deve ser recordado também o
respeito pelo direito humanitário,
sobretudo nesta fase em que se
sucedem, sem interrupção, conflitos
e guerras. Infelizmente, muitas
regiões e comunidades já não se
recordam dos tempos em que viviam
em paz e segurança. Numerosas
cidades tornaram-se um epicentro da
insegurança: os seus habitantes
fatigam a manter os seus ritmos
normais, porque são atacados e
bombardeados indiscriminadamente
por explosivos, artilharia e armas
ligeiras. As crianças não podem
estudar. Homens e mulheres não
podem trabalhar para sustentar as
famílias. A carestia lança raízes em
lugares onde antes era desconhecida.
As pessoas são obrigadas a fugir,
deixando para trás não só as suas
casas, mas também a sua história
familiar e as raízes culturais.



As causas de conflitos são muitas,
mas o resultado é sempre o mesmo:
destruição e crise humanitária.
Temos de parar e interrogar-nos: O
que foi que levou a sentir o conflito
como algo normal no mundo? E,
sobretudo, como converter o nosso
coração e mudar a nossa
mentalidade para procurar
verdadeiramente a paz na
solidariedade e na fraternidade?

Quanta dispersão de recursos para
armas, em particular para as armas
nucleares,[20] recursos que
poderiam ser utilizados para
prioridades mais significativas a fim
de garantir a segurança das pessoas,
como a promoção da paz e do
desenvolvimento humano integral, o
combate à pobreza, o remédio das
carências sanitárias! Aliás, também
isto é evidenciado por problemas
globais, como a atual pandemia
Covid-19 e as mudanças climáticas.
Como seria corajosa a decisão de



criar 'um “Fundo mundial” com o
dinheiro que se gasta em armas e
outras despesas militares, para poder
eliminar a fome e contribuir para o
desenvolvimento dos países mais
pobres'![21]

8. Para educar em ordem à cultura do
cuidado

A promoção da cultura do cuidado
requer um processo educativo, e a
bússola dos princípios sociais
constitui, para o efeito, um
instrumento fiável para vários
contextos relacionados entre si. A
propósito, gostaria de fornecer
alguns exemplos:

A educação para o cuidado nasce na 
família, núcleo natural e
fundamental da sociedade, onde se
aprende a viver em relação e no
respeito mútuo. Mas a família
precisa ser colocada em condições de
poder cumprir esta tarefa vital e
indispensável.



Sempre em colaboração com a
família, temos outros sujeitos
encarregados da educação como a
escola e a universidade e
analogamente, em certos aspectos, os
sujeitos da comunicação social.[22]
São chamados a transmitir um
sistema de valores fundado no
reconhecimento da dignidade de
cada pessoa, de cada comunidade
linguística, étnica e religiosa, de cada
povo e dos direitos fundamentais que
dela derivam. A educação constitui
um dos pilares de sociedades mais
justas e solidárias.

As religiões em geral, e os líderes
religiosos em particular, podem
desempenhar um papel
insubstituível na transmissão aos
fiéis e à sociedade dos valores da
solidariedade, do respeito pelas
diferenças, do acolhimento e do
cuidado dos irmãos mais frágeis.
Recordo, a propósito, as palavras que
o Papa Paulo VI proferiu no



Parlamento do Uganda em 1969:
“Não temais a Igreja; esta honra-vos,
educa-vos cidadãos honestos e leais,
não fomenta rivalidades nem
divisões, procura promover a
liberdade sadia, a justiça social, a
paz; se tem alguma preferência é
pelos pobres, a educação dos
pequeninos e do povo, o cuidado dos
atribulados e desvalidos”.[23]

A todas as pessoas empenhadas no
serviço das populações, nas
organizações internacionais,
governamentais e não
governamentais, com uma missão
educativa, e a quantos trabalham,
pelos mais variados títulos, no campo
da educação e da pesquisa, renovo o
meu encorajamento para que se
possa chegar à meta duma educação
“mais aberta e inclusiva, capaz de
escuta paciente, diálogo construtivo e
mútua compreensão”.[24] Espero
que este convite, dirigido no contexto



do Pacto Educativo Global, encontre
ampla e variada adesão.

9. Não há paz sem a cultura do
cuidado

A cultura do cuidado, enquanto
compromisso comum, solidário e
participativo para proteger e
promover a dignidade e o bem de
todos, enquanto disposição a
interessar-se, a prestar atenção,
disposição à compaixão, à
reconciliação e à cura, ao respeito
mútuo e ao acolhimento recíproco,
constitui uma via privilegiada para a
construção da paz. “Em muitas
partes do mundo, fazem falta
percursos de paz que levem a
cicatrizar as feridas, há necessidade
de artesãos de paz prontos a gerar,
com criatividade e ousadia,
processos de cura e de um novo
encontro”.[25]

Neste tempo, em que a barca da
humanidade, sacudida pela



tempestade da crise, avança com
dificuldade à procura dum horizonte
mais calmo e sereno, o leme da
dignidade da pessoa humana e a
“bússola” dos princípios sociais
fundamentais podem consentir-nos
navegar com um rumo seguro e
comum. Como cristãos, mantemos o
olhar fixo na Virgem Maria, Estrela
do Mar e Mãe da Esperança.
Colaboremos, todos juntos, a fim de
avançar para um novo horizonte de
amor e paz, de fraternidade e
solidariedade, de apoio mútuo e
acolhimento recíproco. Não cedamos
à tentação de nos desinteressarmos
dos outros, especialmente dos mais
frágeis, não nos habituemos a
desviar o olhar,[26] mas
empenhemo-nos cada dia
concretamente por “formar uma
comunidade feita de irmãos que se
acolhem mutuamente e cuidam uns
dos outros”.[27]

Vaticano, 8 de dezembro de 2020.



Franciscus

[1] Cf. Francisco, Vídeo-mensagem
por ocasião da LXXV Sessão da
Assembleia Geral das Nações Unidas
(25 de setembro de 2020).

* A expressão “cultura do cuidado”
aparece na encíclica Laudato si’: “o
amor social impele-nos a pensar em
grandes estratégias que detenham
eficazmente a degradação ambiental
e incentivem uma cultura do cuidado
que permeie toda a sociedade” (n.
231). Veja-se também o número 229.

[2] Cf. Francisco, Carta enc. Laudato
si’ (24 de maio de 2015), 67

[3] Cf. Francisco,“Fraternidade,
fundamento e caminho para a paz”, 
Mensagem para a celebração do XLVII
Dia Mundial da Paz (1 de janeiro de
2014), 2.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html


[4] Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24 de maio de 2015), 70.

[5] Pont. Conselho “Justiça e Paz”, 
Compêndio da Doutrina Social da
Igreja, n. 488.

[6] De officiis, 1, 28, 132: PL 16, 67.

[7] K. Bihlmeyer – H. Tüchle, Church
History, vol.1 (Westminster, The
Newman Press, 1958), 373-374.

[8] Francisco, Discurso aos
participantes no Congresso
promovido pelo Dicastério para o
Serviço do Desenvolvimento Humano
Integral, no cinquentenário da
“Populorum progressio” (4 de abril de
2017).

[9] Francisco, Mensagem à XXII
Sessão da Conferência das Partes da
Convenção-Quadro das Nações
Unidas sobre as Mudanças Climáticas
(COP22) (10 de novembro de 2016. Cf.
Mesa Interdicasterial da Santa Sé

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2016/documents/papa-francesco_20161110_messaggio-cop22.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2016/documents/papa-francesco_20161110_messaggio-cop22.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2016/documents/papa-francesco_20161110_messaggio-cop22.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2016/documents/papa-francesco_20161110_messaggio-cop22.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2016/documents/papa-francesco_20161110_messaggio-cop22.html


sobre a ecologia integral, Em marcha
pelo cuidado da casa comum; no V
aniversário da “Laudato si’” (LEV, 31
de maio de 2020).

[10] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
sobre a Igreja no mundo
contemporâneoGaudium et spes, 26.

[11] Francisco, Momento
Extraordinário de Oração em Tempo
de Epidemia (27 de março de 2020).

[12] Ibidem.

[13] Cf. Francisco, Carta enc. Fratelli
tutti (3 de outubro de 2020), 8; 153.

[14] São João Paulo II, Carta enc. 
Sollicitudo rei socialis (30 de
dezembro de 1987), 38.

[15] Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24 de maio de 2015), 91.

[16] Conferência do Episcopado
Dominicano, Carta past. Sobre la
relación del hombre con la naturaleza

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/events/event.dir.html/content/vaticanevents/pt/2020/3/27/uniti-in-preghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/events/event.dir.html/content/vaticanevents/pt/2020/3/27/uniti-in-preghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/events/event.dir.html/content/vaticanevents/pt/2020/3/27/uniti-in-preghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/events/event.dir.html/content/vaticanevents/pt/2020/3/27/uniti-in-preghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


(21 de janeiro de 1987); cf. Francisco,
Carta enc. Laudato si’ (24 de maio de
2015), 92.

[17] Cf. Francisco, Carta enc. Fratelli
tutti Fratelli tutti (3 de outubro de
2020), 125.

[18] Ibid., 29.

[19] Cf. Francisco, Mensagem aos
participantes na Conferência
Internacional “Os direitos humanos
no mundo contemporâneo:
conquistas, omissões, negações”
(Roma, 10 de dezembro de 2018).

[20] Cf. Francisco, Mensagem à
Conferência da ONU finalizada a
negociar um instrumento
juridicamente vinculante sobre a
proibição das armas nucleares, que
leve à sua total eliminação (23 de
março de 2017).

[21] Francisco, Vídeo-mensagem por
ocasião do Dia Mundial da

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201016_videomessaggio-giornataalimentazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201016_videomessaggio-giornataalimentazione.html


Alimentação de 2020 (16 de outubro
de 2020).

[22] Cf. Bento XVI, “Educar os jovens
para a justiça e a paz”,Mensagem
para o XLV Dia Mundial da Paz (1 de
janeiro de 2012), 2; Francisco, “Vence
a indiferença e conquista a paz”, 
Mensagem para o XLIX Dia Mundial
da Paz(1 de janeiro de 2016), 6.

[23] Discurso aos Deputados e
Senadores do Uganda (Kampala 1 de
agosto de 1969).

[24] Francisco, Mensagem para o
lançamento do Pacto Educativo (12 de
setembro de 2019).

[25] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
Fratelli tutti (3 de outubro de 2020),
225.

[26] Cf. ibid., 64.

[27] Ibid., 96; cf.
Francisco,“Fraternidade,

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201016_videomessaggio-giornataalimentazione.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html


fundamento e caminho para a paz”, 
Mensagem para a celebração do XLVII
Dia Mundial da Paz (1 de janeiro de
2014), 1.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-cultura-do-
cuidado-como-percurso-de-paz/

(02/02/2026)

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://opusdei.org/pt-br/article/a-cultura-do-cuidado-como-percurso-de-paz/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-cultura-do-cuidado-como-percurso-de-paz/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-cultura-do-cuidado-como-percurso-de-paz/

	A cultura do cuidado como percurso de paz

