
opusdei.org

A Cruz: fonte
inesgotável de bem

“O poder do mal no coração
humano e na história humana é
inegável. A questão é: como se
explica este mal?” Bento XVI
aborda esta questão e responde:
“Deus introduziu a cura. Entrou
pessoalmente na história. Opôs
à fonte permanente do mal uma
fonte de bem puro.

12/09/2011

“O poder do mal no coração humano
e na história humana é inegável. A
questão é: como se explica este mal?”



Bento XVI aborda esta questão e
responde: “Deus introduziu a cura.
Entrou pessoalmente na história.
Opôs à fonte permanente do mal
uma fonte de bem puro”.

De Adão a Cristo

Trataremos sobre as relações entre
Adão e Cristo, traçadas por São Paulo
na conhecida página da Carta aos
Romanos (5, 12-21), na qual ele
entrega à Igreja as orientações
essenciais da doutrina sobre o
pecado original. Na realidade, já na
primeira Carta aos Coríntios,
tratando da fé na ressurreição, Paulo
tinha introduzido o confronto entre o
progenitor e Cristo: "Assim como
todos morrem em Adão, assim
também, em Cristo, todos serão
vivificados... O primeiro homem,
Adão, foi feito alma vivente: o último
Adão é um espírito vivificante" ( 1
Cor 15, 22-45). Com Rm 5, 12-21 o
confronto entre Cristo e Adão torna-



se mais articulado e iluminador:
Paulo repercorre a história da
salvação de Adão até à Lei e dela até
Cristo.

Felicidade ganha pelo “segundo
Adão”

No centro do cenário não se encontra
tanto Adão com as consequências do
pecado sobre a humanidade, quanto
Jesus Cristo e a graça que, através
d'Ele, foi derramada em abundância
sobre a humanidade. A repetição do
"muito mais" relativo a Cristo
ressalta como o dom recebido n'Ele
supera, em grande medida, o pecado
de Adão e as consequências causadas
sobre a humanidade, de modo que
Paulo pode chegar à conclusão:
"Onde, porém, abundou o pecado,
superabundou a graça" ( Rm 5, 20).
Portanto, o confronto que Paulo traça
entre Adão e Cristo põe em realce a
inferioridade do primeiro homem



em relação à prevalência do
segundo.

É sustentável a doutrina do
pecado?

Por outro lado, é precisamente para
pôr em ressalto o dom
incomensurável da graça, em Cristo,
que Paulo menciona o pecado de
Adão: dir-se-ia que se não tivesse
sido para demonstrar a centralidade
da graça, ele não teria demorado a
tratar o pecado que, "por causa de
um só homem, entrou no mundo e,
com o pecado, a morte" ( Rm 5, 12).
Por isso, se na fé da Igreja maturou a
consciência do dogma do pecado
original foi porque ele está
relacionado inseparavelmente com o
outro dogma, o da salvação e da
liberdade em Cristo. A consequência
disto é que nunca deveríamos tratar
o pecado de Adão e da humanidade
separando-os do contexto salvífico,



isto é, sem os incluir no horizonte da
justificação em Cristo.

Mas como homens de hoje devemos
perguntar-nos: o que é este pecado
original? O que ensina São Paulo, o
que ensina a Igreja? Ainda hoje se
pode afirmar esta doutrina? Muitos
pensam que, à luz da história da
evolução, já não haveria lugar para a
doutrina de um primeiro pecado, que
depois se teria difundido em toda a
história da humanidade. E, por
conseguinte, também a questão da
Redenção e do Redentor perderia o
seu fundamento. Portanto, existe ou
não o pecado original?

Paradoxo: o bem e o mal nascem
do coração humano

Para poder responder devemos
distinguir dois aspectos da doutrina
sobre o pecado original. Existe um
aspecto empírico, isto é, realidade
concreta, visível, diria tangível para
todos. E um aspecto mistérico,



relativo ao fundamento ontológico
deste fato. O dado empírico é que
existe uma contradição no nosso ser.
Por um lado, cada homem sabe que
deve fazer o bem e intimamente até
o quer fazer. Mas, ao mesmo tempo,
sente também o outro impulso para
fazer o contrário, para seguir o
caminho do egoísmo, da violência,
para fazer só o que lhe apraz, mesmo
sabendo que assim age contra o bem,
contra Deus e contra o próximo. São
Paulo na sua Carta aos Romanos
expressou esta contradição no nosso
ser assim: "Quero o bem, que está ao
meu alcance, mas realizá-lo não.
Efetivamente, o bem que quero, não
o faço, mas o mal que não quero é
que pratico" (7, 18-19). Esta
contradição interior do nosso ser não
é uma teoria. Cada um de nós a vive
todos os dias. E sobretudo vemos
sempre em nossa volta a prevalência
desta segunda vontade. É suficiente
pensar nas notícias quotidianas
sobre injustiças, violência, mentira,



luxúria. Vemo-lo todos os dias: é uma
realidade.

O que é realmente “humano”?

Como consequência deste poder do
mal nas nossas almas, desenvolveu-
se na história um rio impuro, que
envenena a geografia da história
humana. O grande pensador francês
Blaise Pascal falou de uma "segunda
natureza", que se sobrepõe à nossa
natureza originária, boa. Esta
"segunda natureza" faz sobressair o
mal como normal para o homem.
Assim também a expressão habitual:
"Isto é humano" pode querer dizer:
este homem é bom, realmente age
como deveria agir um homem. Mas
"isto é humano" também pode
significar falsidade: o mal é normal,
é humano. O mal parece ter-se
tornado uma segunda natureza. Esta
contradição do ser humano, da nossa
história deve provocar, e provoca
também hoje, o desejo de redenção.



E, na realidade, o desejo que o
mundo seja mudado e a promessa
que será criado um mundo de justiça,
de paz, de bem, está presente em
toda a parte: na política, por
exemplo, todos falam desta
necessidade de mudar o mundo, de
criar um mundo mais justo. É
precisamente esta a expressão do
desejo que haja uma libertação da
contradição que experimentamos em
nós próprios.

Como se explica o mal?

Por conseguinte, o fato do poder do
mal no coração humano e na história
humana é inegável. A questão é:
como se explica este mal? Na história
do pensamento, prescindindo da fé
cristã, existe um modelo principal de
explicação, com diversas variações.
Este modelo diz: o próprio ser é
contraditório, tem em si quer o bem
quer o mal. Na antiguidade esta ideia
incluía a opinião que existiam dois



princípios igualmente originários:
um princípio bom e um princípio
mau. Este dualismo seria
insuperável; os dois princípios estão
no mesmo nível, por isso haverá
sempre, desde a origem do ser, esta
contradição. A contradição do nosso
ser, portanto, refletiria apenas, por
assim dizer, a contrariedade dos dois
princípios divinos.

A versão evolucionista

Na versão evolucionista, ateia, do
mundo volta de maneira nova a
mesma visão. Mesmo se, nesta
concepção, a visão do ser é monista,
supõe-se que o ser como tal desde o
início tenha em si o mal e o bem. O
próprio ser não é simplesmente bom,
mas aberto ao bem e ao mal. O mal é
igualmente originário como o bem. E
a história humana desenvolveria
apenas o modelo já presente em toda
a evolução precedente. Aquilo a que
os cristãos chamam pecado original



na realidade seria apenas o caráter
misto do ser, uma mistura de bem e
de mal que, segundo esta teoria,
pertenceria à própria capacidade do
ser. No fundo, trata-se de uma visão
desesperada: se assim é, o mal é
invencível. No final conta
unicamente o próprio interesse. E
cada progresso deveria ser
necessariamente pago com um rio de
mal e quem quisesse servir o
progresso deveria aceitar pagar este
preço. No fundo, a política é
delineada precisamente sobre estas
premissas: e vemos os seus efeitos.
Este pensamento moderno pode, no
final, criar tristeza e cinismo.

A resposta da fé

E assim perguntamos de novo: o que
diz a fé, testemunhada por São
Paulo? Como primeiro ponto, ela
confirma o fato da competição entre
as duas naturezas, o fato deste mal
cuja sombra pesa sobre toda a



criação. Ouvimos o capítulo 7 da
Carta aos Romanos, poderíamos
acrescentar o capítulo 8. O mal
simplesmente existe. Como
explicação, em contraste com os
dualismos e os monismos que
consideramos brevemente e que
achamos desoladores, a fé diz-nos:
existem dois mistérios de luz e um
mistério de trevas, que contudo está
envolvido pelos mistérios de luz.

O bem como único princípio

O primeiro mistério de luz é este: a fé
diz-nos que não existem dois
princípios, um bom e um mau, mas
há um só princípio, o Deus criador, e
este princípio é bom, só bom, sem
sombra de mal. E por isso também o
ser não é uma mistura de bem e mal;
o ser como tal é bom e por isso é bom
ser, é bom viver. É esta a boa nova da
fé: há apenas uma fonte boa, o
Criador. E por isso viver é um bem, é
bom ser um homem, uma mulher, a



vida é boa. Depois se segue um
mistério de escuridão, de trevas. O
mal não provém da fonte do próprio
ser, não tem a mesma origem. O mal
vem de uma liberdade criada, de
uma liberdade abusada.

O mal como mistério

Como foi possível, como aconteceu?
Isto permanece obscuro. O mal não é
lógico. Só Deus e o bem são lógicos,
são luz. O mal permanece misterioso.
Apresentamo-lo com grandes
imagens, como faz o capítulo 3 do
Genesis, com aquela visão das duas
árvores, da serpente, do homem
pecador. Uma grande imagem que
nos faz adivinhar, mas não pode
explicar quanto é em si mesmo
ilógico. Podemos adivinhar, não
explicar; nem sequer o podemos
contar como um fato ao lado do
outro, porque é uma realidade mais
profunda. Permanece um mistério de
escuridão, de trevas.



A Cruz de Cristo:luz, fonte
inesgotável de bem

Mas acrescenta-se imediatamente
um mistério de luz. O mal vem de
uma fonte subordinada. Deus com a
sua luz é mais forte. E por isso o mal
pode ser superado. Portanto a
criatura, o homem, é curável. As
visões dualistas, também o monismo
do evolucionismo, não podem dizer
que o homem é curável; mas se o mal
só vem de uma fonte subordinada, é
uma verdade que o homem é
curável. E o livro da Sabedoria diz:
"São salutares as criaturas do
mundo" (1, 14 vulg). E finalmente,
último aspecto, o homem não é só
curável, de fato está curado. Deus
introduziu a cura. Entrou
pessoalmente na história. Opôs à
fonte permanente do mal uma fonte
de bem puro. Cristo crucificado e
ressuscitado, novo Adão, opõe ao rio
impuro do mal um rio de luz. E este
rio está presente na história: vejamos



os santos, os grandes santos mas
também os santos humildes, os
simples fiéis. Vemos que o rio de luz
que provém de Cristo está presente, é
forte.

Fonte: Bento XVI, Audiência geral,
3-12-2008

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-cruz-fonte-
inesgotavel-de-bem/ (01/02/2026)

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/audiences/2008/documents/hf_ben-xvi_aud_20081203_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/audiences/2008/documents/hf_ben-xvi_aud_20081203_po.html
https://opusdei.org/pt-br/article/a-cruz-fonte-inesgotavel-de-bem/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-cruz-fonte-inesgotavel-de-bem/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-cruz-fonte-inesgotavel-de-bem/

	A Cruz: fonte inesgotável de bem

