
opusdei.org

“Deus contemplou
toda a sua obra, e
viu que tudo era
bom” (A Criação, 1)

Se antes o mundo manifestava
Deus, hoje, para muitos, se
tornou obscuro. Por que a fé na
Criação é ainda decisiva na era
da ciência?

27/09/2017

“Quando olho para o teu céu, obra de
tuas mãos, vejo a lua e as estrelas
que criaste: Que coisa é o ser
humano, para dele te lembrares, o



filho do homem, para o visitares?” (Sl
8,4-5). A contemplação do mundo
causa assombro nos homens de todas
as épocas. Também hoje, mesmo que
possamos conhecer bem as causas
físicas das cores de um pôr do sol, de
um eclipse ou da aurora boreal,
presenciar esses fenômenos nos
fascina. Além disso, à medida que a
ciência avança, se torna mais patente
a complexidade e a imensidão que
nos rodeia, tanto abaixo da nossa
escala – desde a vida microscópica
até as entranhas da matéria – como
acima, nas distâncias e magnitudes
das galáxias, que ultrapassam a
imaginação de qualquer um.

Também nos surpreendemos
profundamente ao considerar a
realidade de nosso eu: quando
percebemos que existimos, sem
podermos compreender
completamente a origem da nossa
vida e da consciência que cada um
tem de si próprio. De onde venho?



Ainda que a velocidade com que se
vive hoje em muitas partes do
planeta leve a esquivar este tipo de
perguntas, na realidade não são
questões exclusivas para pessoas
especialmente introspectivas:
correspondem a uma necessidade de
encontrar as coordenadas
fundamentais, uma orientação que
pode ficar adormecida, mas cedo ou
tarde, volta a brotar na vida de todos.

A busca de um Rosto além do
universo

Perceber o abismo da própria
consciência ou a imensidão do
mundo pode se limitar, às vezes, a
sentir uma profunda vertigem. No
entanto, em todas as épocas, a
religiosidade dos homens sondou
além desses fenômenos; buscou, de
formas, muito variadas, um Rosto ao
qual adorar. Por isso, diante do
espetáculo da natureza, diz o
salmista: “Os céus narram a glória de



Deus, o firmamento anuncia a obra
de suas mãos” (Sl 19, 2); e também,
ante o mistério do eu, da vida: “Eu te
louvo porque me fizeste
maravilhoso” (Sl 139,14). Durante
séculos esta passagem do mundo
visível a Deus se fazia com grande
naturalidade. Mas hoje, às vezes, o
fiel se vê ante perguntas que podem
causar perplexidade: essa busca de
um Rosto além do universo
conhecido não é própria de um
estado superado da humanidade? Os
avanços da ciência, mesmo quando
esta não disponha de respostas para
todas as perguntas e problemas, não
fazem da noção de criação um tipo
de cobertura da nossa ignorância?
Portanto, não é uma questão de
tempo que a ciência responda a todas
essas perguntas?

Seria um erro descartar com muita
rapidez essas questões como
impertinências, ou como sintomas de
um ceticismo sem fundamento.



Simplesmente, manifestam como “a
fé tem que ser revivida e
reencontrada em cada geração”[1]:
também no momento presente, no
qual a ciência e a tecnologia
mostram tudo o que o homem pode
conhecer e fazer por si mesmo, até o
ponto de que a ideia da existência de
algo anterior à nossa iniciativa se
tornou, às vezes, distante e difícil de
imaginar. Essas questões, pois,
requerem uma consideração
tranquila, que permita fortalecer a
própria fé, compreendendo o seu
sentido e a sua relação com a ciência
e a razão, para poder iluminar
também a outros. Naturalmente, em
dois artigos só é possível traçar
algumas vias, sem esgotar um
problema que por si só afeta muitos
aspectos da fé cristã.

A revelação da criação

Em nosso percurso podemos partir
simplesmente da afirmação



fundamental da Bíblia sobre a
origem de tudo o que existe e, em
particular, de cada pessoa ao longo
da história. Trata-se de uma
afirmação muito concreta e fácil de
enunciar: somos criaturas de Deus,
fruto da sua liberdade, sabedoria e
amor. “O Senhor realiza tudo quanto
quer no céu e na terra, no mar e em
todos os abismos” (Sl 135, 6). “Como
são numerosas, Senhor, tuas obras!
Tudo fizeste com sabedoria, a terra
está cheia das tuas criaturas” (Sl
104,24).

Entretanto, às vezes, as afirmações
mais simples ocultam as realidades
mais complexas. Se, no presente, a
razão humana não vê nitidamente
essa concepção do mundo como
criatura, tampouco chegou a ela de
um modo simples. Historicamente, a
noção de criação –no sentido em que
a Igreja exprime no Credo – surgiu só
no percurso da revelação ao povo de
Israel. O apoio da Palavra divina



permitiu expor os limites das
distintas concepções míticas sobre as
origens do cosmos e do homem, para
ultrapassar as especulações dos
brilhantes filósofos gregos, e
reconhecer o Deus de Israel como o
único Deus, que criou tudo do nada.

Uma característica distintiva do
relato bíblico é, pois, o fato de que
Deus crie sem partir de nada
preexistente, só com a força da sua
palavra: “Deus disse: ‘Faça-se a luz’! E
a luz se fez (...).‘ ‘Façamos o ser
humano à nossa imagem’ (...). Deus
criou o ser humano à sua
imagem” (Gn 1, 3.26-27).

Também é característico deste relato
o fato de que na origem não havia
nenhum rastro de mal: “Deus
contemplou toda a sua obra, e viu
que tudo era muito bom” (Gn 1, 31).
O próprio Gênesis não poupa
detalhes sobre como o mal e a dor
abrem caminho desde o início da



história. Contudo, e em contraste
com esta experiência universal, a
Bíblia afirma, repetidamente, que o
mundo é essencialmente bom, que a
Criação não é uma forma degradada
de ser, mas um imenso dom de Deus.
“O universo não apareceu como
resultado duma onipotência
arbitrária, duma demonstração de
força ou dum desejo de
autoafirmação. A criação pertence à
ordem do amor. (...): “Tu amas tudo
quanto existe e não detestas nada do
que fizeste; pois, se odiasses alguma
coisa, não a terias criado” (Sb 11, 24).
Então cada criatura é objeto da
ternura do Pai que lhe atribui um
lugar no mundo. Até a vida efêmera
do ser mais insignificante é objeto do
seu amor e, naqueles poucos
segundos de existência, Ele envolve-o
com o seu carinho”[2].

O início do Evangelho de São João
também lança uma luz decisiva
sobre esse relato. “No princípio era o



Verbo” (Jo 1, 1), escreve o quarto
evangelista, retomando as primeiras
palavras do Gênesis (Cfr. Gn 1, 1). No
início do mundo está o logos de Deus,
que faz dele uma realidade
profundamente racional,
radicalmente plena de sentido.
“Contigo está a Sabedoria que
conhece as tuas obras e que estava
presente quando fazias o mundo; ela
sabe o que é agradável aos teus olhos
e o que é correto conforme os teus
preceitos” (Sb 9, 9). A propósito do
termo grego com o qual se designa ao
Verbo de Deus, explicava Bento XVI:
“Logos significa conjuntamente
razão e palavra – uma razão que é
criadora e capaz de se comunicar,
mas precisamente enquanto razão.
Com este termo, João ofereceu-nos a
palavra conclusiva para o conceito
bíblico de Deus, uma palavra na qual
todos os caminhos, muitas vezes
cansativos e sinuosos, da fé bíblica
alcançam a sua meta, encontram a
sua síntese. No princípio era o logos,



e o logos é Deus: diz-nos o
evangelista. Este encontro entre a
mensagem bíblica e o pensamento
grego não era simples
coincidência”[3].

Todo diálogo pressupõe um
interlocutor racional, com logos.
Desta forma, o diálogo que os
filósofos gregos começaram a
praticar com o mundo era possível
precisamente porque a realidade
criada está repleta de racionalidade,
de uma lógica muito simples e ao
mesmo tempo muito complexa. Este
diálogo vinha a encontrar-se, pois,
com a afirmação decidida de que o
mundo “não é fruto duma qualquer
necessidade, dum destino cego ou do
acaso”[4], mas de uma inteligência
amorosa – um Ser pessoal – que
transcende a própria ordem do
universo, porque o precede.

O núcleo dos relatos da criação



Não é raro que os relatos da criação
no Gênesis sejam percebidos hoje
como textos belos e poéticos, cheios
de sabedoria, mas no fundo, não
estão à altura da sofisticação e a
seriedade metodológica que a ciência
e a crítica literária e histórica
adquiriram com o tempo. No
entanto, seria um erro tratar com
desdém os nossos antepassados
porque não tiveram um microscópio,
aceleradores de partículas ou
revistas especializadas:
esqueceríamos facilmente que talvez
sabiam e viam coisas essenciais;
coisas que nós podemos ter perdido
de vista pelo caminho. Para
compreender o que uma pessoa ou
um texto querem nos dizer é
necessário compreender o seu modo
de falar, sobretudo se é diferente do
nosso. Neste sentido, convém ter em
conta que, nos relatos da criação, “a
imagem do mundo emerge sob as
letras do autor inspirado com as
características das cosmogonias da



época”, e é nesse quadro onde Deus
insere a novidade específica da sua
revelação a Israel e aos homens de
todos os tempos: “a verdade sobre a
criação de tudo por obra do único
Deus”[5].

Contudo, se responde com
frequência que, a noção de criação
teve um papel no passado, mas hoje
seria ingênuo tentar propor isso
novamente. A física moderna e as
descobertas sobre a evolução das
espécies teriam tornado obsoleta a
ideia de um criador que intervém
para gerar e dar forma ao mundo: a
racionalidade do universo seria, no
melhor dos casos, uma propriedade
interior à matéria, e falar de outros
agentes suporia desafiar a seriedade
do discurso científico. No entanto, ao
raciocinar deste modo, faz-se de
modo inconsciente, uma leitura
literalista da Bíblia, que a própria
Bíblia descarta. Se, por exemplo, se
comparam os dois relatos sobre a



criação, situados um após o outro nos
dois primeiros capítulos do Gênesis,
observam-se diferenças muito claras
que não é possível atribuir a um
descuido do redator. Os autores
sagrados eram conscientes de que
não precisavam oferecer uma
descrição detalhada e literal sobre
como foi a origem do mundo e do
homem: procuravam expressar, por
meio da linguagem e dos conceitos
de que dispunham, algumas
verdades fundamentais[6].

Quando se compreende
corretamente a linguagem peculiar
desses relatos – uma linguagem
primitiva, mas cheia de sabedoria e
de profundidade –, pode-se
identificar o seu verdadeiro núcleo.
Falam-nos de uma “intervenção
pessoal”[7] que transcende a realidade
do universo: antes do mundo existe a
liberdade pessoal e a sabedoria
infinita de um Deus criador. Por
meio de uma linguagem simbólica,



aparentemente ingênua, uma
profunda pretensão de verdade abre
o seu caminho; poderia ser resumida
assim: Deus fez tudo isto porque
quis[8]. A Bíblia não pretende
pronunciar-se sobre os estados da
evolução do universo e da origem da
vida, mas afirmar “a liberdade da
onipotência”[9] de Deus, a
racionalidade do mundo que Deus
cria, e o seu amor por este mundo.
Desta forma se mostra uma imagem
da realidade, e de cada um dos seres
que fazem parte dela, como “um dom
que vem das mãos abertas do Pai de
todos”[10]. A realidade, sob a luz da fé
na criação, é marcada em sua
própria entranha com o sinal da
aceitação. Mesmo no meio da
imperfeição, do mal, da dor, o cristão
vê em cada ser um presente que
surge do Amor e que chama ao amor:
a desfrutar, a respeitar, a cuidar, a
transmitir.

Marco Vanzini / Carlos Ayxelá



Foto: Kurt K. Kreger (cc)

[1] J. Ratzinger, Dios y el mundo,
Random House Mondadori,
Barcelona 2002, p. 49.

[2] Francisco, Enc. Laudato si’ (24-
V-2015), 77.

[3] Bento XVI, Discurso na
Universidade de Regensburg (12-
IX-2006).

[4] Catecismo da Igreja Católica, 295.

[5] São João Paulo II, Audiência, 29-
I-1986.

[6] Junto a essas razões internas à
própria Bíblia, o conhecimento sobre
a forma correta de interpretar o
texto sagrado também se conseguiu
pelo diálogo – não isento de tensões,
mas muito frutífero – entre a teologia



e a ciência. Nesses longos processos,
é frequente que ocorram excessos
por ambas as partes, que se
alimentam mutuamente: uma leitura
fundamentalista da Bíblia, pela qual
se pretende fazer que diga mais do
que realmente diz, costuma
desacreditar o texto sagrado, de
modo que a ciência se considera
autorizada a dizer mais do que
realmente é capaz de dizer sobre a
origem e o sentido da realidade.

[7] J. Ratzinger, La fiesta de la fe,
Desclée, Bilbao 1999, 25.

[8] Esta convicção estava radicada
fortemente na fé de Israel, como
mostram as palavras de uma mãe a
seu filho, antes do martírio: “Eu te
suplico, filho, contempla o céu e a
terra e o que neles existe. Reconhece
que Deus os fez do que não existia, e
que assim também se originou a
humanidade” (2 Mc 7, 28).



[9] R. Guardini,La fine dell’epoca
moderna. Il potere, Morcelliana,
Brescia 1993, 17.

[10] Francisco, Laudato si’, 76.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-criacao-1/
(11/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-criacao-1/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-criacao-1/

	“Deus contemplou toda a sua obra, e viu que tudo era bom” (A Criação, 1)

