
opusdei.org

Correção fraterna - o
que é?

A correção fraterna é uma
advertência que o cristão faz ao
seu próximo para o ajudar a
avançar no caminho da
santidade. É um instrumento de
progresso espiritual que
contribui para conhecermos os
nossos defeitos pessoais e, com
a ajuda de Deus, encararmos
esses defeitos e melhorar na
nossa vida cristã.

27/08/2019



Baixe o artigo A correção fraterna,
em formato PDF

Sumário

1. A correção fraterna, tradição de
raiz evangélica

2. A correção fraterna, uma
necessidade do cristão

3. Corrigir por amor

4. A correção fraterna, dever de
justiça

5. Disposições necessárias para fazer
e para receber a correção fraterna

6. Como fazer e receber uma
correção fraterna

7. Os frutos da correção fraterna

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/A%20corre%C3%A7%C3%A3o%20fraterna20190815-144413.pdf


Outros textos • Textos de São
Josemaria sobre a correção fraterna •
Textos do Papa Francisco em “Amoris
Laetitia” • Quais são as Obras de
Misericórdia? • A Comunhão dos
santos

1. A correção fraterna, tradição de
raiz evangélica

A correção fraterna tem uma
profunda raiz evangélica. Jesus
aconselha a sua prática no contexto
de um discurso sobre o serviço aos
mais pequenos e o perdão sem
limites: “Se teu irmão tiver pecado
contra ti, vai e repreende-o entre ti e
ele somente; se te ouvir, terás ganho
teu irmão”[1].

O próprio Jesus corrige os discípulos
em diversas ocasiões, como nos
mostram os Evangelhos: censura-os
pelo germe de inveja que

https://opusdei.org/pt-br/article/a-correcao-fraterna/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-correcao-fraterna/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-alegria-do-amor-sincero-e-verdadeiro/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-alegria-do-amor-sincero-e-verdadeiro/
https://opusdei.org/pt-br/article/obras-de-misericordia-jubileu/
https://opusdei.org/pt-br/article/obras-de-misericordia-jubileu/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-13-creio-na-comunhao-dos-santos-e-na-remissao-dos-pecados/
https://opusdei.org/pt-br/article/tema-13-creio-na-comunhao-dos-santos-e-na-remissao-dos-pecados/


manifestam ao verem alguém que
expulsava demônios em nome de
Jesus[2]; repreende Pedro com
firmeza porque não pensa como
Deus, mas como os homens[3];
orienta a ambição desordenada de
Tiago e João, corrigindo com carinho
o modo errado como entendiam o
reino que Jesus anuncia, ao mesmo
tempo que reconhece as corajosas
disposições dos dois irmãos para
“beber o seu cálice”[4].

A partir do exemplo e dos
ensinamentos de Jesus, a correção
fraterna passou a ser uma espécie de
tradição da família cristã, vivida
desde o início da Igreja, uma
obrigação ao mesmo tempo de amor
e de justiça. Entre os conselhos de
São Paulo aos cristãos de Corinto
conta-se o de “se encorajarem
mutuamente” (exhortamini invicem)
[5]. Inúmeras passagens do Novo
Testamento testemunham o desvelo
dos pastores da Igreja ao corrigirem



os abusos que estavam se infiltrando
em algumas das primitivas
comunidades cristãs[6]. No século IV,
Santo Ambrósio, testemunha da
prática da correção fraterna, escreve:
“Se descobrires num amigo algum
defeito, corrige-o a sós (…). É um fato
que as correções fazem bem e são de
maior proveito que uma amizade
muda. Se o amigo se sentir ofendido,
corrige-o mesmo assim; insiste sem
medo, mesmo que o sabor amargo da
correção o desgoste. Está escrito no
livro dos Provérbios que as feridas
provocadas por um amigo são mais
toleráveis que os beijos dos
aduladores (Pr 27,6)[7]. Também
Santo Agostinho previne sobre a falta
grave que suporia omitir esta ajuda
ao nosso próximo: “Pior és tu
calando do que ele pecando”[8].

2. A correção fraterna, uma
necessidade do cristão



O fundamento natural da correção
fraterna é a necessidade que
qualquer pessoa tem de que os
outros a ajudem a atingir o seu fim,
pois ninguém se vê bem a si mesmo
nem reconhece facilmente as suas
faltas. Daí que também autores
clássicos tenham recomendado esta
prática como meio para ajudar os
amigos. Corrigir o outro é expressão
de amizade e de franqueza, e traço
que distingue o adulador do amigo
verdadeiro[9]. Deixar-se corrigir, por
sua vez, é sinal de maturidade e
condição de progresso espiritual:
“Quem é bom se compraz em ser
advertido, já os piores toleram com
muita resistência quem os
corrige” (Admoneri bónus gaudet;
pessimus quisque rectorem asperrime
patitur)[10].

O cristão precisa de que os seus
irmãos na fé lhe façam o favor da
correção fraterna. Com outras ajudas
imprescindíveis – oração,



mortificação, bom exemplo – essa
prática – já constante da sabedoria
do povo judeu – constitui um meio
fundamental para alcançar a
santidade, contribuindo assim para a
extensão do Reino de Deus no
mundo: “O que observa a disciplina
está no caminho da vida; anda
errado o que esquece a
repressão”[11].

3. Corrigir por amor

A correção fraterna cristã nasce da
caridade, virtude teologal que nos
leva a amar a Deus sobre todas as
coisas e ao nosso próximo como a
nós mesmos, por amor a Deus. Sendo
a caridade o “vínculo da
perfeição[12] e a base de todas as
virtudes, o exercício da correção
fraterna é fonte de santidade pessoal
para quem a faz e para quem a
recebe. Para a pessoa que faz a
correção, é uma oportunidade de
viver o mandamento do Senhor:



“Este é o meu mandamento: amai-
vos uns aos outros como eu vos
amo”[13]. Para quem a recebe, traz
as luzes necessárias para renovar a
sua adesão a Cristo naquele aspecto
concreto que foi objeto de correção.
“A prática da correção fraterna – que
tem raiz evangélica – é uma prova de
carinho sobrenatural e de confiança.
Agradece-a quando a receberes, e não
deixes de a praticá-la com aqueles
com quem convives”[14]. A correção
fraterna não tem origem na irritação
por uma ofensa que se recebe, nem
na soberba ou vaidade feridas por
faltas alheias. Só o amor pode ser o
genuíno motivo para corrigir o
próximo. Como ensina Santo
Agostinho, “devemos, pois, corrigir
com amor; não com desejo de causar
dano, mas com a carinhosa intenção
de conseguir a emenda. Se assim
procedermos, cumpriremos muito
bem o preceito: Se o teu irmão pecar
contra ti, repreende-o entre ti e ele só.
Porque o corriges? Porque ficaste



aborrecido com a ofensa que te fez?
Deus não o permita. Se o fazes por
amor-próprio, nada fazes. Se o que te
leva a fazê-lo é o amor, ages de modo
sublime”[15].

4. A correção fraterna, dever de
justiça

O dever que têm os cristãos de
corrigir fraternalmente o seu
próximo é uma exigência grave da
virtude da caridade[16].
Encontramos no Antigo Testamento
exemplos em que Javé lembra aos
profetas essa obrigação, como no
caso da advertência feita a Ezequiel:
“Filho do homem, eu te constituí
sentinela na casa de Israel. Logo que
escutares um oráculo meu, tu lhe
transmitirás esse oráculo de minha
parte. Se eu disser ao pecador que
ele deve morrer, e tu não o avisares
para pô-lo de guarda contra seu
proceder nefasto, ele perecerá por
causa de seu pecado, mas a ti pedirei



conta do seu sangue"Todavia, se
depois de receber tua advertência
para mudar de proceder, nada fizer,
ele perecerá devido ao seu pecado,
enquanto tu salvarás a tua vida”[17].

A mesma ideia aparece no Novo
Testamento. O Apóstolo São Tiago
põe-na em destaque: “Meus irmãos,
se alguém fizer voltar ao bom
caminho algum de vós que se afastou
para longe da verdade, saiba: aquele
que fizer um pecador retroceder do
seu erro, salvará sua alma da morte e
fará desaparecer uma multidão de
pecados”[18]. E São Paulo considera
a correção fraterna o meio mais
adequado para atrair quem se
afastou do bom caminho: “Se alguém
não obedecer ao que ordenamos por
esta carta […] não deveis considerá-lo
como inimigo, mas repreendê-lo
como irmão”[19]. Quando vemos as
faltas dos nossos irmãos não
podemos permanecer numa atitude
passiva ou indiferente. Muito menos,



queixarmo-nos ou fazermos
acusações mal-humoradas: “É de
maior proveito a correção amiga que
a acusação irritada; a primeira leva à
compunção, a última à
indignação”[20].

Se todos os cristãos precisam dessa
ajuda, temos o especial dever de
praticar a correção fraterna com
aqueles que ocupam determinadas
posições de autoridade, de direção
espiritual, de formação, etc., na
Igreja e nas suas instituições, nas
famílias e nas comunidades cristãs.
Quem dirige precisa dessa ajuda com
maior urgência pela maior
responsabilidade da função que
desempenha, pois, “Ninguém acende
uma lâmpada e a cobre com um vaso
ou a põe debaixo da cama; mas a põe
sobre um castiçal, para iluminar os
que entram”[21]. De igual modo,
quem desempenha tarefas de
governo ou formação tem uma
especial responsabilidade em a



praticar. Considerando estes casos
São Josemaria ensina: “Esconde-se
um grande comodismo - e, por vezes,
uma grande falta de
responsabilidade - naqueles que,
constituídos em autoridade, fogem
da dor de corrigir, com a desculpa de
evitar o sofrimento aos outros.Talvez
poupem desgostos nesta vida..., mas
põem em risco a felicidade eterna - a
sua e a dos outros - pelas suas
omissões, que são verdadeiros
pecados”[22].

5. Disposições necessárias para
fazer e para receber a correção
fraterna

A “comunhão dos santos” entre os
que, unidos a Cristo morto e
ressuscitado, ainda vivem peregrinos
neste mundo, encontra na correção
fraterna uma das suas manifestações
mais genuínas. Todos nós, cristãos,
formamos em Cristo uma só família,



a Igreja, para louvor e glória da
Trindade Santíssima[23].

Por isso, o exercício habitual da
correção fraterna é mais patente no
cristão que toma consciência da sua
responsabilidade pela santidade dos
outros, ou seja, do seu dever de
colaborar para que cada batizado
persevere no lugar onde Deus o
chamou a santificar-se. Esta
consciência torna-se cada vez mais
viva, fomentando de modo habitual
as disposições de solicitude para com
o próximo, quer dizer, por meio de
um “sadio preconceito psicológico de
pensar habitualmente nos
outros”[24].

Outra atitude igualmente necessária
é estarmos dispostos a vencer as
dificuldades que possam surgir:

1) Ter uma visão excessivamente
humana e pouco sobrenatural, que
faça pensar que não vale a pena
fazer a correção;



2) Ter medo de magoar o corrigido;

3) Julgar que a indignidade pessoal é
impedimento para corrigir o outro,
que se considera mais capaz ou mais
idôneo;

4) Achar que não é oportuno corrigir,
quando se tem – inclusive em maior
grau – o mesmo defeito que devemos
corrigir no outro;

5) Pensar que não é possível que a
pessoa corrigida melhore, ou que a
mesma correção já foi anteriormente
feita sem resultados visíveis.

Em última análise, tais conflitos
procedem habitualmente de
respeitos humanos, do medo de ficar
mal ou de um excessivo comodismo.
Tudo isto desaparece facilmente se
está viva a consciência habitual da
comunhão dos santos e, portanto, da
lealdade devida à Igreja e aos seus
pastores, às suas instituições e a
todos os irmãos na fé.



Para receber com fruto a correção
fraterna, o corrigido deve atualizar
com frequência os seus desejos de
santidade, para assim ver na
advertência recebida uma graça
divina que lhe servirá para melhorar
na fidelidade a Deus e no serviço aos
outros. O exercício da virtude da
humildade dar-lhe-á as disposições
adequadas para acolher as correções
com agradecimento, e permitir-lhe-á
ouvir a voz de Deus sem endurecer o
coração[25].

6. Como fazer e receber uma
correção fraterna

Dos conselhos concretos de Jesus[26]
e de outros ensinamentos contidos
nos evangelhos sobre a correção
fraterna depreendem-se alguns
traços característicos do modo como
se deve praticar a correção fraterna:
visão sobrenatural, humildade,
delicadeza e carinho.



Sendo uma advertência com
finalidade sobrenatural – a santidade
do corrigido –, convém que quem
corrige pondere na presença de Deus
a oportunidade da correção e o modo
mais prudente de a fazer (o
momento mais conveniente, as
palavras mais adequadas, etc.) para
evitar humilhar o corrigido. Pedir
luzes ao Espírito Santo e rezar pela
pessoa a corrigir favorece o clima
sobrenatural necessário para que a
correção seja eficaz.

É igualmente oportuno que a pessoa
que corrige considere com
humildade, na presença de Deus, a
sua indignidade pessoal, e se
examine sobre a falta que é matéria
de correção. Santo Agostinho
aconselha que se faça um exame de
consciência, pois é frequente darmo-
nos conta nos outros precisamente
daquilo que mais nos falta a nós:
“Quando a necessidade nos obrigar a
repreender ou corrigir a alguém,



perguntemo-nos se aquele vício
apontado não é de tal natureza que
nunca o tivemos, ou se é dos que já
nos libertamos. Também se nunca o
cometemos, pensemos que somos
humanos e podemos vir a cometê-lo.
Caso o tenhamos tido no passado, e
agora nos sentimos livres dele,
suscitemos a consciência de nossa
fragilidade, para que a indulgência, e
não o ódio, nos dite a censura ou a
correção”[27].

A delicadeza e o carinho são traços
distintivos da caridade cristã e
também, portanto, da prática da
correção fraterna. Para garantir que
essa advertência é expressão de
autêntica caridade, é importante
perguntar a si mesmo, antes de a
fazermos: como agiria Jesus nesta
circunstância, para com esta pessoa?
Assim perceberemos melhor que
Jesus não só corrigiria com prontidão
e firmeza, mas também com
amabilidade, compreensão e



carinho. A este propósito, ensina São
Josemaria: “A correção fraterna,
sempre que devas fazê-la, há de estar
cheia de delicadeza - de caridade! - na
forma e no fundo, pois naquele
momento és instrumento de
Deus”[28]. Uma demonstração
concreta de delicadeza será fazer
essa advertência a sós com o
interessado, prescindindo de
qualquer comentário ou brincadeira
que possa perturbar o clima
sobrenatural em que se realiza a
correção.

Ao praticar a correção fraterna,
dever-se-á evitar uma possível
tendência para o anonimato. Esta
inclinação desaparece quando, com a
graça de Deus, quem corrige faz um
ato concreto de lealdade e pensa na
comunhão dos santos. A lealdade
levá-lo-á a corrigir frente a frente,
sem fingir nem diminuir a exigência,
com a franqueza de quem procura o
bem do outro e a santidade da Igreja.



A necessária firmeza na correção
não é incompatível com a
amabilidade e a delicadeza: quem
corrige deve assemelhar-se a uma
“maça poderosa de aço,
almofadada”[29].

A virtude da prudência desempenha
aqui um papel importante como
guia, regra e medida do modo de
fazer – e também de receber – a
correção fraterna. “A prudência leva
a razão a discernir, em cada
circunstância, o nosso verdadeiro
bem e a escolher os meios adequados
para o realizar”[30]. Por isso, uma
norma de prudência comprovada
pela experiência é pedir conselho a
uma pessoa sensata (o diretor
espiritual, o sacerdote, o superior,
etc.) sobre a oportunidade de fazer a
correção. Esta consulta, longe de ser
uma acusação ou denúncia, constitui
um sábio exercício da virtude da
caridade, que procura evitar que
alguém seja corrigido por várias



pessoas sobre o mesmo assunto, e
ajuda quem corrige a amadurecer os
seus juízos e a formar a sua própria
consciência; em resumo, a ser “alma
de critério”[31]. A prudência levará
também a não fazer com excessiva
frequência correções sobre o mesmo
assunto, pois deve-se contar com a
graça de Deus e com o tempo para
que os outros melhorem.

As matérias que são objeto de
correção fraterna abarcam todos os
aspetos da vida do cristão, pois todos
eles constituem o seu campo de
santificação pessoal e do apostolado
da Igreja. De modo geral, podemos
pôr em destaque os seguintes pontos:

1) Hábitos contrários aos
mandamentos da lei de Deus ou da
Igreja;

2) Atitudes ou comportamentos que
chocam com o testemunho que um
cristão está chamado a dar na vida
familiar, social, profissional, etc.;



3) Faltas isoladas, caso constituam
grave dano para a vida cristã do
interessado ou para o bem da
Igreja[32].

Ao recebê-la, é importante sabermos
manter uma atitude adequada, que
se resume nestes aspectos: visão
sobrenatural, humildade e
agradecimento. Ao receber a
correção, é razoável que a pessoa
corrigida a aceite com
agradecimento, sem discutir nem dar
explicações ou desculpas, pois vê em
quem o corrige um irmão que se
preocupa com a sua santidade. Nos
casos em que do fundo da alma brote
irritação ou desagrado, convirá
meditar as palavras de são Cirilo: “A
repreensão, que faz melhorar os
humildes, costuma parecer
intolerável aos soberbos”[33]. Nestes
casos, a prudência aconselha a
meditar na presença de Deus sobre a
correção recebida para penetrar em
todo o sentido; e, no caso de não a



entendermos, para pedirmos
conselho a uma pessoa prudente
(sacerdote, diretor espiritual, etc.)
que ajude a compreender o seu
alcance.

7. Os frutos da correção fraterna

São inúmeros os benefícios da
prática da correção fraterna, tanto
para quem a recebe como para quem
a faz. Como ato concreto de caridade
cristã, tem por frutos a alegria, a paz
e a misericórdia. Além disso, supõe o
exercício de muitas virtudes:
caridade, humildade, prudência;
melhora a formação humana,
tornando as pessoas mais bem-
educadas; facilita o relacionamento
entre as pessoas, tornando-o mais
sobrenatural e, ao mesmo tempo,
mais agradável do ponto de vista
humano; orienta o possível espírito
crítico negativo, que poderia levar a
julgar com sentido pouco cristão o
comportamento dos outros; impede



murmurações ou piadas de mau
gosto sobre comportamentos ou
atitudes do nosso próximo; fortalece
a unidade da Igreja e das suas
instituições a todos os níveis,
contribuindo para dar maior coesão
e eficácia à missão evangelizadora;
garante a fidelidade ao espírito de
Cristo; permite aos cristãos
experimentar a segurança que vem
da certeza de saberem que não lhes
faltará a ajuda dos seus irmãos na fé:
“O irmão ajudado pelo seu irmão é
forte como um cidade
amuralhada”[34].

J. Alonso

julho 2010

Bibliografia básica

§ Catecismo da Igreja Católica,
1822-1829
Santo Agostinho, Sermo 82
São Tomás de Aquino, Suma
Teológica II-IIae, q. 33

• 

• 
• 



São Josemaria:

-Sulco: 373, 707, 821, 823, 907 

-Forja: 146, 147, 455, 566, 567, 577,
641

-Amigos de Deus, 20, 69, 157, 158,
160-161, 234

M. Nepper, Correction
Fraternelle, em Dictionnaire de
spiritualité, ascétique et
mystique II, Beauchesne, Paris
1953, 2404-2414
C. Gennaro, Corrección fraterna,
en E. Ancilli, Diccionario de
espiritualidad, I, Herder,
Barcelona 1987 (2ª ed. ), 499-500
J. M. Perrin, El misterio de la
caridad, Rialp, Madrid 1962

[1]Mt 18, 15.

• 

• 

• 

• 



[2]Cf. Mc 9, 38-40.

[3]Cf. Mt 16, 23.

[4]Cf. Mt 20, 20-23.

[5]2 Cor 13, 11.

[6]Cf., p. ex., St 2.

[7]Santo Ambrósio, De officiis
ministrorum III, 125-135.

[8] Santo Agostinho, Sermo 82, 7.

[9]Cf. Plutarco, Moralia, I.

[10]Séneca, De ira, 3, 36, 4.

[11]Pr 10, 17.

[12]Cf. Col 3, 14.

[13]Jo 15, 12.

[14]São Josemaria, Forja, n. 566.

[15]Santo Agostinho, Sermo 82, 4.



[16]Cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1829.

[17]Ez 33, 7-9.

[18]Tg 5, 19- 20.

[19]2 Ts 3, 13-15; Cf. Gl 6, 1.

[20]Santo Ambrósio, Catena Aurea,
VI.

[21]Lc 8, 16; Cf. Mc 4, 21.

[22]São Josemaria, Forja, n. 577.

[23]Cf. Compêndio do Catecismo da
Igreja Católica, 195.

[24]São Josemaria, Forja, n. 861.

[25]Cf. Salmo 94.

[26]Mt 18, 15-17: “Se teu irmão tiver
pecado contra ti, vai e repreende-o
entre ti e ele somente; se te ouvir,
terás ganho teu irmão. 16.Se não te
escutar, toma contigo uma ou duas



pessoas, a fim de que toda a questão
se resolva pela decisão de duas ou
três testemunhas. 17.Se recusa ouvi-
los, dize-o à Igreja. E se recusar ouvir
também a Igreja, seja ele para ti
como um pagão e um publicano”.

[27]Santo Agostinho, Sobre o Sermão
da Montanha, 2.

[28]São Josemaria, Forja, n. 147.

[29]Cf. Id., Caminho, n. 397.

[30]Compêndio do Catecismo da
Igreja Católica, 380.

[31]Cf. São Josemaria, Caminho,
Introdução.

[32]Como é lógico, no seio das
diversas instituições da Igreja
constituem também matéria de
correção fraterna comportamentos
ou faltas que se oponham ao espírito
ou aos costumes próprios de cada



uma dessas instituições suscitadas
por Deus.

[33]São Cirilo, Catena Aurea, vol. VI

[34]Pr 18, 19.

collationes.org

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-correcao-
fraterna-2/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-correcao-fraterna-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-correcao-fraterna-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-correcao-fraterna-2/

	Correção fraterna - o que é?

