
opusdei.org

“A caminho do
centenário” (4): A
cooperação do
trabalho humano
para o projeto de
Deus sobre o mundo

Quarto artigo da série “A
caminho do centenário”. Este
artigo apresenta a visão de São
Josemaria sobre o trabalho
como participação na obra
criadora de Deus, em
continuidade com a tradição
bíblica e o Magistério. Longe de
ser uma tarefa meramente
instrumental e extrínseca, o
trabalho é uma colaboração



ativa no aperfeiçoamento do
mundo criado.

01/06/2025

A partir da metade do século XIX, o
tema do trabalho e de suas
dinâmicas ganhou profundidade na
reflexão teológica. É a época da
revolução industrial e das grandes
mudanças socioculturais. Surgem
tensões entre classes sociais. A vida
familiar e comunitária experimenta
novas formas de organização. Com a
publicação da encíclica Rerum
novarum (1891) de Leão XIII,
primeira de uma longa tradição de
encíclicas sociais, a Doutrina Social
da Igreja se desenvolveu
gradualmente. Nas primeiras
décadas do século XX nasce a
teologia das realidades terrenas, que
em breve se verá relacionada com
uma incipiente teologia do laicato.



Nesses anos, antes e durante o
Concílio Vaticano II, se
experimentam novas formas de ação
pastoral, destinadas a difundir o
Evangelho nas novas situações
sociais e trabalhistas.

A questão do valor do trabalho e o
papel das atividades humanas na
edificação do Reino de Deus
começam a fazer parte dos estudos
do Concílio e são objeto de um novo e
profundo desenvolvimento na
constituição Gaudium et spes,
especialmente os números 33-39. Os
Padres conciliares não têm medo de
fazer perguntas exigentes:

“O homem sempre procurou, com o
seu trabalho e engenho, desenvolver
mais a própria vida; hoje, porém,
sobretudo graças à ciência e à
técnica, estendeu o seu domínio à
natureza inteira , e continuamente o
aumenta [...]. Muitas são as questões
que se levantam entre os homens,



perante este imenso
empreendimento, que já atingiu o
inteiro gênero humano. Qual o
sentido e valor desta atividade?
Como se devem usar estes bens? Para
que fim tendem os esforços dos
indivíduos e das
sociedades??” (Gaudium et spes, n.
33).

Em meados do século XX surgem
diversas obras teológicas que
abordam essas questões. Ao refletir
sobre o sentido do trabalho humano,
vários autores tentam esclarecer o
que a perspectiva cristã, iluminada
pelo mistério pascal de Jesus Cristo,
traz para o dinamismo do progresso
social, técnico e científico. Onde deve
situar-se a esperança cristã: na
construção do Reino de Cristo já
presente na história, em seu
cumprimento futuro no final dos
tempos ou em algum ponto
intermediário? De onde emana a luz
que orienta o sentido das atividades



humanas: do mistério da Encarnação
ou de sua orientação escatológica
rumo à Jerusalém celeste?

Muitos teólogos trouxeram suas
próprias reflexões a este debate.
Entre eles destacam-se Gustave Thils,
com Théologie des réalités terrestres
[Teologia das realidades terrenas]
(1946); Marie-Dominique Chenu, 
Pour une théologie du travail [Para
uma teologia do trabalho] (1955);
Alfons Auer, Christsein im Beruf [Ser
cristão no trabalho] (1966); Johann
Baptist Metz, Zur Theologie der Welt
[Sobre a teologia do mundo] (1968); e
Juan Alfaro, Hacia una teología del
progreso humano [Em direção a uma
teologia do progresso humano]
(1969). Todos coincidem em ressaltar
que a atividade humana no mundo
tem uma dimensão espiritual e que,
tendo sido criados à imagem e
semelhança de Deus, o homem e a
mulher cooperam ativa e livremente
em seu plano sobre a criação.



Nas obras filosóficas e poéticas de
Karol Wojtyla, como depois no
magistério pontifício de São João
Paulo II, o trabalho humano ocupa
um lugar central. O professor de
Ética de Lublin desenvolve a
dimensão imanente do trabalho no
sujeito, ou seja, o que traz dignidade
à pessoa e à formação de sua
identidade. Em sua obra poética,
Wojtyla enfatiza que a fadiga
inerente ao trabalho se traduz em
generosidade e afeto para aqueles
que dele se beneficiam, revelando
assim um compromisso de amor. A
grandeza do trabalho material, não
está, portanto, no produto final e sim
no sujeito que o realiza. O mistério
do Verbo encarnado fundamenta
tanto a dignidade da pessoa que
trabalha, quanto a dignidade da
matéria que o trabalho transforma.
Muitos elementos da “teologia do
trabalho” de Karol Wojtyla
confluirão posteriormente na
encíclica Laborem exercens (1981), o



documento magisterial mais extenso
e profundo até agora sobre o
significado humano e cristão do
trabalho.

Ao longo do tempo, o magistério da
Igreja acompanhou e continua
acompanhando as questões que
surgem do progresso social e técnico
pois a sociedade humana e as
dinâmicas do trabalho evoluem com
rapidez. O extraordinário progresso
do homem, tanto no conhecimento
da realidade como em sua
capacidade de transformá-la, traz
novas perspectivas, mas também
novos desafios que requerem uma
orientação moral.

Uma dignidade ancorada na
Escritura

Diversos autores analisaram os
ensinamentos de São Josemaria
sobre o trabalho, contextualizando-
os no contexto teológico e social de
sua época[1]. Seus escritos não



entraram em debate com a teologia
do seu tempo, nem a proposta era
desenvolver o magistério do Concílio
Vaticano II. No entanto, o fundador
do Opus Dei transmitiu uma visão
específica do trabalho que merece
ser estudada com atenção. A luz
fundacional que recebeu de Deus
levou-o a uma compreensão
renovada da mensagem bíblica sobre
a atividade humana no mundo e
proporcionou-lhe uma compreensão
nova e mais profunda da lógica da
Encarnação.

O fundador do Opus Dei comentou
extensamente a presença do trabalho
humano na Sagrada Escritura,
especialmente no livro do Gênesis no
contexto da criação do homem e da
mulher e em referência ao mandato
recebido de Deus de cultivar e
povoar a terra (cfr. Amigos de Deus n.
57; É Cristo que passa, n. 47). O
mundo, a terra e a matéria são
realidades boas porque saíram das



mãos de Deus e o ser humano é
chamado a atuar de acordo com os
fins dos planos divinos (cfr. É Cristo
que passa, n. 112; Entrevistas, n. 114).
Da mesma forma, São Josemaria
recorreu frequentemente aos livros
sapienciais especialmente os que
louvam as virtudes humanas, o
trabalho bem feito e a sábia
administração do mundo recebido de
Deus.

Na economia do Novo Testamente,
caracterizada pela radical novidade
da Encarnação do Verbo, São
Josemaria ressaltou muitas vezes que
Jesus de Nazaré, verdadeiro Deus e
verdadeiro homem, ao assumir a
natureza humana, assumiu também
o trabalho, exercendo o ofício de 
tektón, de artesão, que aprendeu na
oficina de José (cfr. É Cristo que
passa, n. 55). Para explicar o sentido
cristão do trabalho como caminho de
santificação no meio do mundo,
costumava propor o exemplo dos



primeiros cristãos: seguindo os
ensinamentos de Jesus e dos
apóstolos, realizavam todos os tipos
de atividades honestas e
santificáveis, transformando com a
caridade de Cristo a sociedade na
qual viviam e tornando-a mais
humana (cfr. Entrevistas, n. 24; Sulco
n.os 320, 490).

Enquanto o período medieval não
elaborou uma “espiritualidade do
trabalho” propriamente dita, a
modernidade tende a apresentar o
homem em oposição a Deus,
exaltando sua razão e sua
capacidade técnica como
fundamentos de uma dignidade e
autonomia contrapostas à autoridade
do Criador. Nenhuma destas etapas
históricas, com poucas exceções,
ofereceu uma estrutura teológica ou
espiritual que enfatizasse o ser
humano como colaborador do poder
criador de Deus; alguém que, com
seu trabalho, participa em seu



projeto para o mundo. São Josemaria
está, no entanto, persuadido de que a
nova fundação que Deus lhe pede
para promover na Igreja implica
precisamente a difusão desta nova
visão do trabalho; ou melhor, a
recuperação de uma perspectiva que
a passagem dos séculos tinha feito
cair no esquecimento.

“O trabalho é participação na obra
criadora, é vinculo de união com os
outros homens e meio para
contribuir com o progresso de toda a
humanidade, é fonte de recursos
para sustentar a própria família, é
ocasião de aperfeiçoamento pessoal,
é – importa muito dizê-lo claramente
– meio e caminho de santidade,
realidade santificável e
santificadora” (Carta 14, n.4).

A dignidade do trabalho está
ancorada no mandato dado por Deus
a nossos primeiros pais e, na
economia do Novo Testamento, no



trabalho assumido pelo Verbo
encarnado no contexto da vida
cotidiana da Sagrada Família de
Nazaré. Voltar a ressaltar esta
perspectiva faz parte integrante da
missão que São Josemaria atribui à
nova fundação:

“O Senhor suscitou o Opus Dei em
1928 para ajudar a recordar aos
cristãos que, como conta o livro do
Gênesis, Deus criou o homem para
trabalhar. Viemos chamar de novo a
atenção para o exemplo de Jesus que,
durante trinta anos, permaneceu em
Nazaré trabalhando,
desempenhando um ofício. Nas mãos
de Jesus, o trabalho, e um trabalho
profissional semelhante àquele que
desenvolvem milhões de homens no
mundo, converte-se em tarefa divina,
em trabalho redentor, em caminho
de salvação” (Entrevistas, n. 55).

Criação a caminho



Apresentar o trabalho humano como 
participação no poder criador de Deus
é possível quando se reconhece que a
criação possui uma dimensão
histórica intrínseca, está in statu viae
– em estado de caminho – e,
portanto, destinada a ser concluída 
precisamente pelo trabalho. Um
ponto do Catecismo da Igreja Católica
(1997) ilustra de forma sugestiva este
aspecto: “A criação tem sua bondade
e sua perfeição próprias, mas não
saiu completamente acabada das
mãos do Criador. Ela é criada "em
estado de caminhada" ("in statu
viae") para uma perfeição última a
ser ainda atingida, para a qual Deus
a destinou” (n. 302). O Concílio
Vaticano II havia afirmado
claramente esta mesma perspectiva,
desenvolvendo-a em diversos pontos
da constituição pastoral Gaudium et
spes, com o fim de expor o valor das
atividades humanas, sua legítima
autonomia e sua elevação, pela



caridade, ao mistério pascal de Jesus
Cristo:

“Uma coisa é certa para os crentes: a
atividade humana individual e
coletiva, aquele imenso esforço com
que os homens, no decurso dos
séculos, tentaram melhorar as
condições de vida, corresponde à
vontade de Deus [...]. Os homens e as
mulheres que, ao ganhar o sustento
para si e suas famílias, de tal modo
exercem a própria atividade que
prestam conveniente serviço à
sociedade, com razão podem
considerar que prolongam com o seu
trabalho a obra do Criador, ajudam
os seus irmãos e dão uma
contribuição pessoal para a
realização dos desígnios de Deus na
história” (Gaudium et spes, n. 34).

Ao prolongar a obra do Criador, o ser
humano, por sua condição de
criatura, não compartilha a
transcendência do ato criador de



Deus, mas coopera em seu
desenvolvimento ao longo do tempo.
Sua participação inscreve-se no
progresso que a criação
experimentou e continuará
experimentando na história. E o faz
com criatividade, reflexo de seu ser
feito à imagem e semelhança de
Deus.

Entendido e apresentado como 
participação no poder divino, o
trabalho deixa de ser uma mera
atividade extrínseca e transitória,
limitada à satisfação de necessidades
materiais. Não pode, tampouco, ser
reduzido a uma carga imposta
inexoravelmente ao ser humano,
fonte só de fadiga e estresse: embora
esta concepção seja frequente,
assumi-la implica adotar uma
perspectiva teológica e
antropologicamente errônea:

“Devemos convencer-nos, portanto,
de que o trabalho é uma maravilhosa



realidade que se nos impõe como
uma lei inexorável, e de que todos,
de uma maneira ou de outra, lhe
estão submetidos, ainda que alguns
pretendam fugir-lhe. Aprendei-o
bem: esta obrigação não surgiu como
uma sequela do pecado original nem
se reduz a um achado dos tempos
modernos. Trata-se de um meio
necessário que Deus nos confia aqui
na terra, dilatando os nossos dias e
fazendo-nos participar do seu poder
criador, para que ganhemos o nosso
sustento e simultaneamente
colhamos frutos para a vida eterna: o
homem nasce para trabalhar, como as
aves para voar” (Amigos de Deus, n.
57).

O cristianismo convida-nos, portanto,
a mudar de atitude diante do
trabalho. Seria uma visão
reducionista considerá-lo
unicamente como uma necessidade
inevitável da qual desejaríamos
prescindir ou como um obstáculo



para realização de nossos desejos e
nossa personalidade. A antropologia
bíblica apresenta-o, pelo contrário,
como uma contribuição inteligente
para o progresso da criação, um
mandato criativo que Deus outorgou
aos primeiros seres humanos antes
do pecado de Adão:

“Desde o começo da sua criação, o
homem teve que trabalhar. Não sou
eu que o invento: basta abrir a
Sagrada Bíblia nas primeiras páginas
para ler que - antes de que o pecado
e, como consequência dessa ofensa, a
morte e as penalidades e misérias
entrassem na humanidade - Deus
formou Adão com o barro da terra e
criou para ele e para a sua
descendência este mundo tão belo, ut
operaretur et custodiret illum (Gn 2,
15), para que o trabalhasse e o
guardasse” (Amigos de Deus n. 57).

Prolongar a criação mediante o
próprio trabalho não é, no entanto,



um processo automático. Não se trata
de inserir mecanicamente a
atividade humana dentro de um ato
criador divino que atravessa a
história. Para participar na obra
criadora mediante seu trabalho, o
homem precisa ser dócil ao Espírito
Santo, Espírito criador e identificar-
se com Jesus Cristo, sujeito da
recapitulação e da reconciliação do
mundo com Deus. Para poder
realmente cooperar na ação divina,
quer na obra da criação, redenção ou
santificação, é preciso estar em
estado de graça, o que manifesta que
o amor de Deus é atual no sujeito.
Em poucas palavras, só sendo
homens e mulheres de oração, e 
transformando o trabalho em oração
(cfr. Sulco, n. 497; Amigos de Deus,
n.os 64-67), o trabalho converte-se “no
ponto de encontro de nossa vontade
com a vontade salvadora de nosso
Pai celestial” (Carta 6, n. 13).



Um programa de tal envergadura
pode se realizar se o trabalho entra
na vida de oração de quem o exerce,
como tema de seu diálogo com Deus.
Só assim a vontade de quem trabalha
pode se identificar com a vontade de
Deus: compreende-se onde e como
exercitar a caridade e as outras
virtudes cristãs, recebe-se luzes para
examinar a própria consciência,
orienta-se a própria atividade para a
verdade e o bem, promove-se
programas que tendem ao bem
comum e à difusão do Evangelho de
Jesus Cristo.

Dar a forma de Cristo ao mundo

Ao meditar sobre o trabalho e
convertê-lo em objeto de oração
pessoal, o cristão aprende a enxertar
sua atividade na obra da criação e da
salvação. Seguindo as inspirações do
Espírito Santo, pode transformar o
mundo dando-lhe a forma de Jesus
Cristo, e converter assim o trabalho



humano em opus Dei, trabalho de
Deus. É este o sentido profundo da
afirmação de São Josemaria de que o
trabalho é o eixo em torno do qual
deve girar a santidade e o apostolado
daqueles que aderem à nova
fundação que Deus, através dele,
suscitou (cfr. Carta 31, n.os 10-11).

A centralidade do trabalho não é
meramente circunstancial, já que as
virtudes e o apostolado
desenvolvem-se normalmente no
âmbito das relações e dos lugares
vinculados à atividade profissional
de cada um. Trata-se, sobretudo, de
uma centralidade do projeto na
medida em que ordena as realidades
terrenas a Deus precisamente a
partir do que o cristão concebe,
realiza e a que dá andamento através
de seu trabalho.

Estamos num mundo em construção,
em uma história aberta. É
necessário, por isso, ouvir o Espírito



para compreender, nas situações
mutáveis da vida, como dar ao
trabalho humano a forma Christi. “Ao
empreender vosso trabalho, seja ele
qual for, fazei, meus filhos, um
exame para comprovar, na presença
de Deus, se o espírito que inspira
essa tarefa é, realmente, espírito
cristão, tendo em conta que a
mudança das circunstâncias
históricas – com as modificações que
ele introduz na configuração da
sociedade – pode fazer que o que foi
justo e bom em dado momento, deixe
de sê-lo” (Carta 29, n. 18). Ainda em
caminho rumo à cidade de Deus, o
cristão é chamado, por sua vocação
batismal, a construir a cidade dos
homens (Amigos de Deus, n. 210).
Deve-se, portanto, avaliar todas as
dimensões que contribuem para o
progresso dos homens: o saber, a
técnica, a arte, a ciência (cfr. Sulco, n.
293).



A visão positiva do progresso e da
pesquisa cientifica, fruto de uma
compreensão do trabalho como
participação no projeto de Deus para
o mundo, não ignora uma legítima
preocupação pelas questões éticas
que o progresso cientifico e técnico
pode apresentar. O espírito cristão
sugere, no entanto, centrar a atenção
sobretudo na formação e nas
virtudes daqueles que trabalham,
para que possam atuar com
responsabilidade na busca da
verdade e do bem. Para os cristãos
isto representa alcançar uma síntese
madura entre fé e razão, ética e
técnica, progresso cientifico e
progresso humano. Assim o inspiram
tanto o otimismo cristão quanto o
amor apaixonado por um mundo
que, tendo saído bom das mãos de
Deus, foi confiado ao cuidado e ao
aperfeiçoamento pelo ser humano
através de seu trabalho (cfr. 
Entrevistas, n.os 23, 116-117).



“Quis o Senhor que os seus filhos, os
que recebemos o dom da fé,
manifestemos a original visão
otimista da criação, ou ‘amor ao
mundo’ que palpita no cristianismo.
Portanto, não deve faltar nunca
entusiasmo no teu trabalho
profissional nem no teu empenho
por construir a cidade
temporal” (Forja n. 703).

Como pai de um caminho eclesial
específico e de uma nova fundação, o
pensamento de São Josemaria sobre
o papel do trabalho humano nos
planos de Deus não só se encontra
em seus numerosos ensinamentos
sobre o sentido espiritual e teológico
do trabalho, mas reflete-se ainda nas
numerosas obras inspiradas por ele e
promovidas por seus filhos e filhas
em todo o mundo.

Transmitir uma visão positiva da
dignidade do trabalho como a que
nos é legada pelos escritos e pela



pregação do fundador do Opus Dei,
traz consequências muito
importantes para a psicologia do
homem contemporâneo, sua vida
social e a organização de seu tempo.
De fato, o trabalho continua sendo
um âmbito de tensões e desafios, que
somos chamados a discernir e a
integrar e que gera conflitos na
conciliação entre a profissão e a vida
familiar, bem como na relação entre
o esforço profissional e o necessário
descanso. Viver uma ética baseada
na justiça torna-se, além disso, difícil
em um ambiente de relações muitas
vezes marcadas pelo egoísmo, a
autoafirmação e a busca desmedida
do lucro.

Tudo isso permite compreender que,
em uma história marcada pelo
pecado do homem, cooperar na
tarefa de levar ao seu fim um mundo
criado in statu viae implica também
reordenar o que está desordenado,
curar o que o pecado feriu. Em suma,



significa participar na obra
redentora de Cristo (cfr. É Cristo que
passa, n.os 65, 183). Tal participação
em si mesma é um dom de Deus e só
se torna possível quando, na própria
vida, o homem rejeita o pecado e
vive em graça, como filho de Deus
guiado pelo Espírito. O próximo
artigo abordará algumas reflexões
sobre a dimensão histórica da
atividade humana, situando o
trabalho na intercessão entre criação
e redenção.

Esta série é coordenada pelo prof.
Giuseppe Tanzella-Nitti. Conta com
outros colaboradores, alguns dos
quais são professores e professoras da
Pontifícia Universidade da Santa Cruz
(Roma).



[1] J.L. Illanes, La Santificación del
trabajo, (1980); “Trabajo” (2013) em 
Diccionario de San Josemaría Escrivá
de Balaguer; Ante Dios y en el mundo.
Apuntes para una teología del trabajo
(1997); P. Rodríguez Vocación,
trabajo, contemplación (1986); E.
Burkhart – J. López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría, vol III, cap. 7 (2013); G.
Faro, Il lavoro nell’insegnamento del
Beato Josemaría Escrivá (2000); A.
Aranda, Identidad cristiana y
configuración del mundo. La fuerza
configuradora de la secularidad y del
trabajo santificado” (2002), emLa
grandeza della vita quotidiana, vol. 1.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-cooperacao-
do-trabalho-humano-para-o-projeto-de-

deus-sobre-o-mundo/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-cooperacao-do-trabalho-humano-para-o-projeto-de-deus-sobre-o-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-cooperacao-do-trabalho-humano-para-o-projeto-de-deus-sobre-o-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-cooperacao-do-trabalho-humano-para-o-projeto-de-deus-sobre-o-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-cooperacao-do-trabalho-humano-para-o-projeto-de-deus-sobre-o-mundo/

	“A caminho do centenário” (4): A cooperação do trabalho humano para o projeto de Deus sobre o mundo

