
opusdei.org

“A conversão dos
filhos de Deus” em
mp3

Mais uma homilia de São
Josemaria é disponibilizada em
áudio, mp3.

24/02/2025

Esta homilia foi pronunciada no 1º
domingo da Quaresma de 1952 e
publicada posteriormente sob o
título“A conversão dos filhos de
Deus” no volume “Cristo que passa”.

Entramos no tempo da Quaresma:
tempo de penitência, de purificação,

https://www.escrivaworks.org.br/book/cristo_que_passa-capitulo-6.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/cristo_que_passa-capitulo-6.htm


de conversão. Não é tarefa fácil. O
cristianismo não é um caminho
cômodo: não basta estar na Igreja e
deixar que os anos passem. Na nossa
vida, na vida dos cristãos, a primeira
conversão - esse momento único, que
cada um de nós recorda, e em que se
percebe claramente tudo o que o
Senhor nos pede - é importante; mas
ainda mais importantes, e mais
difíceis, são as sucessivas conversões.
E para facilitar o trabalho da graça
divina com estas conversões
sucessivas, é preciso conservar a
alma jovem, invocar o Senhor, saber
escutar, descobrir o que vai mal,
pedir perdão.

Invocabit me et ego exaudiam eum,
lemos na liturgia deste Domingo : se
me invocardes, eu vos escutarei, diz
o Senhor. Devemos considerar esta
maravilha que são os cuidados que
Deus tem conosco, sempre disposto a
ouvir-nos, atento em cada instante à
palavra do homem. Seja em que



tempo for - mas agora de um modo
especial, porque o nosso coração está
bem disposto, decidido a purificar-se
-, Ele nos escuta, e não deixará de
atender às súplicas de um coração
contrito e humilhado.

O Senhor escuta-nos para intervir,
para penetrar na nossa vida, para
nos livrar do mal e cumular-nos de
bem. Eripiam eum et glorificabo eum ,
eu o livrarei e o glorificarei, diz do
homem. Portanto, esperança de
glória. E aqui temos, como em outras
ocasiões, o começo desse movimento
íntimo que é a vida espiritual. A
esperança dessa glorificação acentua
a nossa fé e estimula a nossa
caridade. E deste modo se põem em
movimento as três virtudes teologais,
virtudes divinas que nos assemelham
ao nosso Pai-Deus.

Haverá melhor maneira de
começarmos a Quaresma?
Renovamos a fé, a esperança, a



caridade. Esta é a fonte do espírito de
penitência, do desejo de purificação.
A Quaresma não é apenas uma
ocasião de intensificarmos as nossas
práticas externas de mortificação; se
pensássemos que é apenas isso,
escapar-nos-ia o seu sentido mais
profundo na vida cristã, porque esses
atos externos - repito - são fruto da
fé, da esperança e do amor.

Qui habitat in adiutorio Altissimi, in
protectione Dei coeli commorabitur.
Habitar sob a proteção de Deus, viver
com Deus: esta é a arriscada
segurança do cristão. Precisamos
persuadir-nos de que Deus nos ouve,
de que está com os olhos postos em
nós; assim se inundará de paz o
nosso coração. Mas viver com Deus é
indubitavelmente correr um risco,
porque o Senhor não se satisfaz
compartilhando: quer tudo. E
aproximar-se um pouco mais dEle
significa estarmos dispostos a uma
nova conversão, a uma nova



retificação, a escutar mais
atentamente as suas inspirações, os
santos desejos que faz brotar na
alma, e a pô-los em prática.

Desde a nossa primeira decisão
consciente de vivermos integramente
a doutrina de Cristo, não há dúvida
de que avançamos muito no caminho
da fidelidade à sua Palavra. Mas não
é verdade que ainda restam tantas
coisas por fazer? Não é verdade que
resta sobretudo tanta soberba? É
precisa, sem dúvida, uma nova
mudança, uma lealdade mais plena,
uma humildade mais profunda, de
modo que, diminuindo o nosso
egoísmo, Cristo cresça em nós, já que 
illum oportet crescere, me autem
minui , é preciso que Ele cresça e eu
diminua.

Não é possível ficarmos imóveis.
Temos que avançar em direção à
meta apontada por São Paulo: Não
sou eu que vivo, mas é Cristo que vive



em mim. A ambição é alta e
nobilíssima: a identificação com
Cristo, a santidade. Mas não existe
outro caminho, se desejamos ser
coerentes com a vida divina que
Deus fez nascer em nossas almas
pelo Batismo. Avançar é progredir na
santidade; e negar-se ao
desenvolvimento normal da vida
cristã é retroceder. Porque o fogo do
amor de Deus precisa ser
alimentado, crescer cada dia, ganhar
raízes na alma: e o fogo mantém-se
vivo quando se queimam coisas
novas. Por isso, se não aumenta, leva
caminho de extinguir-se. Lembremo-
nos das palavras de Santo Agostinho: 
Se disseres basta, estás perdido.
Procura sempre mais, caminha
sempre, progride sempre. Não
permaneças no mesmo lugar, não
retrocedas, não te desvies.

A Quaresma coloca-nos agora diante
destas perguntas fundamentais:
progrido na minha fidelidade a



Cristo, em desejos de santidade, em
generosidade apostólica na minha
vida diária, no meu trabalho
quotidiano entre os meus colegas de
profissão?

Cada um deve responder a estas
perguntas sem ruído de palavras. E
perceberá como é necessária uma
nova transformação, para que Cristo
viva em nós, para que a sua imagem
se reflita sem distorções na nossa
conduta.

Se alguém quiser vir após mim, negue-
se a si mesmo, tome a sua cruz cada
dia e siga-me. Isso é o que Cristo nos
repete ao ouvido, intimamente: a
Cruz, cada dia. Não apenas - escreve
São Jerônimo - no tempo da
perseguição, ou quando se apresenta
a possibilidade do martírio, mas em
todas as situações, em todas as obras,
em todos os pensamentos, em todas
as palavras, neguemos aquilo que
antes éramos e confessemos o que



agora somos, já que renascemos em
Cristo.

Estas considerações não são, afinal,
senão o eco daquelas outras palavras
do Apóstolo: É verdade que outrora
éreis trevas, mas agora sois luz no
Senhor. Comportai-vos como filhos da
luz, porque o fruto da luz consiste em
caminhar com toda a bondade e
justiça e verdade: procurando o que é
agradável ao Senhor.

A conversão é obra de um instante; a
santificação é tarefa de toda a vida. A
semente divina da caridade, que
Deus depositou em nossas almas,
aspira a crescer, a manifestar-se em
obras, a dar frutos que
correspondam em cada momento ao
que é agradável ao Senhor. Por isso é
indispensável que estejamos
dispostos a recomeçar, a reencontrar
- nas novas situações da nossa vida -
a luz e o impulso da primeira
conversão. Esta é a razão pela qual



nos devemos preparar com um
exame profundo, pedindo ajuda ao
Senhor, para que possamos conhecê-
lo melhor e conhecer-nos melhor.
Não existe outro caminho, se
queremos converter-nos de novo.

Exhortamur ne in vacuum gratiam
Dei recipiatis , nós vos exortamos a
não receber em vão a graça de Deus.
Porque a graça divina pode penetrar
em nossas almas nesta Quaresma, se
não fecharmos as portas do coração.
Precisamos cultivar as boas
disposições, o desejo de nos
transformarmos a sério, de não
brincar com a graça do Senhor.

Não me agrada falar de temor,
porque o que move o cristão é a
Caridade de Deus, que nos foi
manifestada em Cristo, e que nos
ensina a amar a todos os homens e a
criação inteira. Mas devemos sem
dúvida falar de responsabilidade, de
seriedade: Não queirais enganar-vos



a vós mesmos; com Deus não se
brinca , adverte-nos o mesmo
Apóstolo.

É preciso decidir-se. Não é lícito viver
mantendo acesas, como diz o povo,
uma vela a São Miguel e outra ao
diabo. É preciso apagar a vela do
diabo. Temos que consumir a nossa
vida fazendo-a arder por completo
ao serviço do Senhor. Se o nosso
propósito de santidade for sincero, se
tivermos a docilidade de nos
abandonarmos nas mãos de Deus,
tudo correrá bem. Porque Ele está
sempre disposto a dar-nos a sua
graça e, especialmente neste tempo, a
graça para uma nova conversão,
para uma melhora na nossa vida de
cristãos. Não podemos considerar
esta Quaresma como uma época a
mais, como uma simples repetição
cíclica do tempo litúrgico. Este
momento é único; é uma ajuda
divina que temos que aproveitar.
Jesus passa ao nosso lado e espera de



nós - hoje, agora - uma grande
mudança.

Ecce nunc tempus acceptabile, ecce
nunc dies salutis ; este é o tempo
oportuno, este pode ser o dia da
salvação. Ouvem-se novamente os
silvos do Bom Pastor, seu chamado
carinhoso: Ego vocavi te nomine tuo.
Chama-nos a cada um pelo nosso
nome, pelo apelativo familiar com
que nos chamam as pessoas que nos
amam. A ternura de Jesus por nós
não se pode traduzir em palavras.

Consideremos juntos esta maravilha
do amor de Deus: o Senhor vem ao
nosso encontro, espera por nós,
coloca-se à beira do caminho, para
que tenhamos que vê-lo
necessariamente. E chama-nos
pessoalmente, falando-nos das
nossas coisas, que são também suas,
movendo a nossa consciência à
compunção, abrindo-a à
generosidade, imprimindo em nossas



almas o desejo de sermos fiéis, de nos
podermos chamar seus discípulos.
Basta percebermos estas íntimas
palavras da graça - que muitas vezes
são como uma censura afetuosa -,
para nos darmos conta de que Ele
não nos esqueceu durante todo o
tempo em que, por nossa culpa,
deixamos de o ver. Cristo ama-nos
com o carinho inesgotável que se
encerra em seu coração de Deus.

Reparemos como insiste: Eu te ouvi
no tempo oportuno, eu te ajudei no
dia da salvação. Já que Ele te
promete e te oferece oportunamente
a glória - o seu amor -, e te chama, tu,
que irás dar ao Senhor? Como
corresponderás, como
corresponderei eu também, a esse
amor de Jesus que passa?

Ecce nunc dies salutis, aqui está
diante de nós o dia da salvação. O
chamado do Bom Pastor chega até
nós: Ego vocavi te nomine tuo, eu te



chamei pelo teu nome. É preciso
responder - amor com amor se paga -
dizendo: Ecce ego quia vocasti me ,
chamaste-me e aqui estou. Estou
decidido a não permitir que este
tempo de Quaresma passe como
passa a água sobre as pedras, sem
deixar rasto. Deixar-me-ei empapar,
transformar; converter-me-ei, dirigir-
me-ei de novo ao Senhor, amando-o
como Ele deseja ser amado.

Amarás o Senhor teu Deus com todo o
teu coração, e com toda a tua alma, e
com toda a tua mente. Que resta do
teu coração - comenta Santo
Agostinho -, para que possas amar-te
a ti mesmo? Que resta da tua alma,
que resta da tua mente? “Ex toto”, diz.
“Totum exigit te, qui fecit te”. Quem te
fez exige tudo de ti.

Depois deste protesto de amor, temos
que nos comportar como amadores
de Deus. In omnibus exhibeamus
nosmetipsos sicut Dei ministros ,



comportemo-nos em todas as coisas
como servidores de Deus. Se te deres
como Ele quer, a ação da graça
manifestar-se-á na tua conduta
profissional, no teu trabalho, no
empenho em fazer com estilo divino
as coisas humanas, grandes ou
pequenas, porque, pelo Amor, todas
elas adquirem uma nova dimensão.

Mas nesta Quaresma não podemos
esquecer que querer ser servidor de
Deus não é fácil. E para recordar as
dificuldades, continuemos com o
texto de São Paulo recolhido na
Epístola da Missa deste Domingo: 
Como servidores de Deus - escreve o
Apóstolo -, com muita paciência nas
tribulações, nas necessidades, nas
angústias, nos açoites, nas prisões,
nas sedições, nos trabalhos, nas
vigílias, nos jejuns; com pureza, com
doutrina, com longanimidade, com
mansidão, com o Espírito Santo, com
caridade sincera, com palavras de
verdade, com fortaleza de Deus. Nos



momentos mais díspares da vida, em
todas as situações, temos que nos
comportar como servidores de Deus,
sabendo que o Senhor está conosco,
que somos seus filhos. Temos que ser
conscientes dessa raiz divina
enxertada em nossa vida, e atuar em
conseqüência.

As palavras do Apóstolo devem
encher-nos de alegria, porque são
como que uma canonização da nossa
vida de simples cristãos, que vivem
no meio do mundo, partilhando
anseios, trabalhos e alegrias com os
demais homens, seus iguais. Tudo
isso é caminho divino. O que o
Senhor nos pede é que a todo o
momento nos comportemos como
seus filhos e servidores.

Mas essas circunstâncias ordinárias
da vida só serão caminho divino se
verdadeiramente nos convertermos,
se nos entregarmos. Porque São
Paulo emprega uma linguagem dura.



Promete ao cristão uma vida difícil,
arriscada, em perpétua tensão. Como
se desfigurou o cristianismo quando
se pretendeu fazer dele um caminho
cômodo! Mas também é desfigurar a
verdade pensar que essa vida
profunda e séria, que conhece
vivamente todos os obstáculos da
existência humana, é uma vida de
angústia, de opressão ou de temor.

O cristão é realista, de um realismo
sobrenatural e humano, sensível a
todos os matizes da vida: a dor e a
alegria, o sofrimento próprio e
alheio, a certeza e a perplexidade, a
generosidade e a tendência para o
egoísmo. O cristão conhece tudo, e
tudo enfrenta, cheio de integridade
humana e da fortaleza recebida de
Deus.

A Quaresma comemora os quarenta
dias que Jesus passou no deserto,
como preparação para esses anos de
pregação que culminam na Cruz e na



glória da Páscoa. Quarenta dias de
oração e de penitência que, ao
findarem, desembocam na cena que
a liturgia de hoje oferece à nossa
consideração no Evangelho da Missa:
as tentações de Cristo.

É uma cena cheia de mistério, que o
homem em vão pretende entender -
Deus que se submete à tentação, que
deixa agir o Maligno -, mas que pode
ser meditada se pedirmos ao Senhor
que nos faça compreender a lição
que encerra.

Jesus Cristo tentado. A Tradição
esclarece a cena considerando que
Nosso Senhor quis também sofrer a
tentação para nos dar exemplo em
tudo. E assim é, porque Cristo foi
perfeito Homem, igual a nós, exceto
no pecado , Depois de quarenta dias
de jejum, em que possivelmente se
alimentou apenas de ervas, raízes e
um pouco de água, Jesus sente fome:
fome verdadeira, como a de



qualquer outra criatura. E quando o
demônio lhe propõe que converta as
pedras em pão, o Senhor não só
rejeita o alimento que o corpo lhe
pedia, como afasta de si uma
incitação maior: a de usar do poder
divino para remediar, digamos
assim, um problema pessoal.

Tê-lo-emos notado ao longo dos
Evangelhos: Jesus não faz milagres
em benefício próprio. Converte a
água em vinho para os esposos de
Caná ; multiplica os pães e os peixes
para dar de comer a uma multidão
faminta , Mas Ele ganha o pão,
durante muitos anos, com o seu
próprio trabalho. Mais tarde, ao
longo do seu peregrinar por terras de
Israel, viverá com a ajuda daqueles
que o seguem.

São João relata-nos que, depois de
uma longa caminhada, chegando
Jesus ao poço de Sicar, mandou os
seus discípulos ao povoado para



comprarem comida; e ao ver
aproximar-se a Samaritana, pediu-
lhe água, porque não tinha com que
tirá-la. Seu corpo fatigado pela longa
caminhada experimenta o cansaço, e
há ocasiões em que dorme para
reparar as forças. Generosidade do
Senhor que se humilhou, que aceitou
plenamente a condição humana, que
não se serve do seu poder de Deus
para fugir das dificuldades ou do
esforço; que nos ensina a ser fortes, a
amar o trabalho, a apreciar a
nobreza humana e divina de
saborear as conseqüências da
entrega.

Na segunda tentação, quando o
demônio lhe propõe que se atire do
alto do Templo, Jesus recusa-se
novamente a usar do seu poder
divino. Cristo não busca a vanglória,
o espetáculo, a comédia humana que
procura utilizar Deus como pano de
fundo da sua própria excelência.
Jesus Cristo quer cumprir a vontade



do Pai sem adiantar os tempos nem
antecipar a hora dos milagres, antes
pelo contrário, percorrendo passo a
passo a dura senda dos homens, o
amável caminho da Cruz.

Coisa muito parecida vemos na
terceira tentação: são-lhe oferecidos
reinos, poder, glória. O demônio
pretende estender às ambições
humanas essa atitude que se deve
reservar só para Deus: promete uma
vida fácil a quem se prostrar diante
dele, diante dos ídolos. Nosso Senhor
reconduz a adoração ao seu único e
verdadeiro fim - Deus -, e reafirma a
sua vontade de servir: Afasta-te de
mim, Satanás, porque está escrito:
Adorarás o Senhor teu Deus, e só a Ele
servirás.

Devemos aprender desta atitude de
Jesus. Durante a sua vida na terra,
não quis sequer a glória que lhe
pertencia, porque, assistindo-lhe o
direito de ser tratado como Deus,



assumiu a forma de servo, de
escravo. O cristão sabe assim que
toda a glória é para Deus, e que não
pode utilizar a sublimidade e a
grandeza do Evangelho em benefício
dos seus interesses e ambições
humanas.

Devemos aprender de Jesus. Opondo-
se a toda a glória humana, sua
atitude está em perfeita harmonia
com a grandeza de uma missão
única: a de Filho amadíssimo de
Deus, que se encarna para salvar os
homens. Uma missão que o amor do
Pai rodeou de uma solicitude
repassada de ternura: Filius meus es
tu, ego hodie genui te. Postula a me et
dabo tibi gentes hereditatem tuam. Tu
és o meu Filho, eu te gerei hoje. Pede-
me, e dar-te-ei as nações por
herança.

O cristão que - em seguimento de
Cristo - vive nesta atitude de
completa adoração ao Pai, recebe do



Senhor palavras de amorosa
solicitude: Porque espera em mim,
livrá-lo-ei; protegê-lo-ei, porque
conhece o meu nome.

Jesus respondeu não ao demônio, ao
príncipe das trevas. E logo se
manifesta a luz. Depois disso o diabo
o deixou; e eis que os anjos se
aproximaram e o serviam. Jesus
suportou a prova, uma prova
verdadeira, porque, como comenta
Santo Ambrósio, não procedeu como
Deus, usando do seu poder - senão, de
que nos serviria o seu exemplo? -,
mas, como homem, serviu-se dos
meios que tem em comum conosco.

O demônio citou malevolamente o
Antigo Testamento: Deus mandará
seus anjos para que protejam o justo
em todos os seus caminhos. Mas
Jesus, recusando-se a tentar seu Pai,
devolve a esta passagem bíblica o seu
verdadeiro sentido. E, como prêmio à
sua fidelidade, quando chega a hora,



apresentam-se os mensageiros de
Deus Pai para o servirem.

Vale a pena considerar o método que
Satanás emprega com Jesus Cristo
Senhor Nosso: argumenta com textos
dos livros sagrados, desfigurando de
forma blasfema o seu sentido. Jesus
não se deixa enganar: o Verbo feito
carne conhece bem a Palavra Divina,
escrita para salvação dos homens, e
não para sua confusão e condenação.
Quem estiver unido a Jesus Cristo
pelo Amor - podemos concluir - não
se deixará nunca enganar pelo
manejo fraudulento da Escritura
Santa, porque sabe que é obra típica
do demônio procurar confundir a
consciência cristã, esgrimindo
dolosamente com os próprios termos
empregados pela eterna Sabedoria,
tentando transformar a luz em
trevas.

Contemplemos brevemente esta
intervenção dos anjos na vida de



Jesus, pois assim entenderemos
melhor o seu papel - a missão
angélica - em toda a vida humana. A
tradição cristã descreve os Anjos da
Guarda como grandes amigos,
colocados por Deus ao lado de cada
homem para o acompanharem em
seus caminhos. Por isso nos convida
a procurar a sua intimidade, a
recorrer a eles.

Ao fazer-nos meditar nestas
passagens da vida de Cristo, a Igreja
recorda-nos que, neste tempo da
Quaresma, em que nos
reconhecemos pecadores, cheios de
misérias, necessitados de purificação,
também há lugar para a alegria.
Porque a Quaresma é
simultaneamente tempo de fortaleza
e de júbilo: temos que encher-nos de
coragem, já que a graça do Senhor
não nos há de faltar; Deus estará ao
nosso lado e enviará seus Anjos para
que sejam nossos companheiros de
viagem, nossos prudentes



conselheiros ao longo do caminho,
nossos colaboradores em todas as
nossas tarefas. In manibus portabunt
te, ne forte offendas ad lapidem pedem
tuum , continua o salmo: os Anjos te
levarão nas mãos, para que teu pé
não tropece em pedra alguma.

Temos que saber tratar os Anjos com
intimidade: recorrer a eles agora,
dizer ao nosso Anjo da Guarda que
estas águas sobrenaturais da
Quaresma não resvalaram sobre a
nossa alma, mas penetraram nela até
o fundo, porque temos o coração
contrito. Peçamos-lhe que leve até o
Senhor a boa vontade que a graça fez
germinar sobre a nossa miséria,
como um lírio nascido no meio do
esterco. Sancti Angeli Custodes nostri,
defendite nos in proelio, ut non
pereamus in tremendo iudicio. Santos
Anjos da Guarda, defendei-nos no
combate, para que não pereçamos no
tremendo Juízo.



Como se explica esta oração
confiante, esta certeza de que não
pereceremos no combate? É um
convencimento que parte de uma
realidade que nunca me cansarei de
admirar: a nossa filiação divina. O
Senhor, que nesta Quaresma pede
que nos convertamos, não é um
Dominador tirânico, nem um Juiz
rígido e implacável: é nosso Pai. Fala-
nos dos nossos pecados, dos nossos
erros, da nossa falta de generosidade;
mas é para nos livrar de tudo isso,
para nos prometer a sua Amizade e o
seu Amor. A consciência da nossa
filiação divina dá alegria à nossa
conversão: diz-nos que estamos
voltando para a casa do Pai.

A filiação divina é o fundamento do
espírito do Opus Dei. Todos os
homens são filhos de Deus. Mas um
filho pode reagir de muitas maneiras
diante de seu pai. Temos de nos
esforçar por ser dos que procuram
perceber que, ao querer-nos como



filhos, o Senhor fez com que
vivêssemos em sua casa no meio
deste mundo, que fôssemos da sua
família, que as suas coisas fossem
nossas e as nossas suas, que
tivéssemos essa familiaridade e
confiança com Ele que nos faz pedir,
como uma criança, a própria lua!

Um filho de Deus trata o Senhor
como Pai. Não como quem presta um
obséquio servil, nem com uma
reverência protocolar, de mera
cortesia, mas com plena sinceridade
e confiança. Deus não se escandaliza
dos homens. Deus não se cansa com
as nossas infidelidades. Nosso Pai do
Céu perdoa qualquer ofensa quando
o filho volta de novo para Ele,
quando se arrepende e pede perdão.
Nosso Senhor é de tal modo Pai, que
prevê os nossos desejos de sermos
perdoados e a eles se antecipa,
abrindo-nos os braços com a sua
graça.



Não estou inventando nada.
Recordemos a parábola que o Filho
de Deus nos contou para que
entendêssemos o amor do Pai que
está nos céus: a parábola do filho
pródigo.

Quando ainda estava longe, diz a
Escritura, viu-o seu pai e
enterneceram-se-lhe as entranhas; e,
correndo ao seu encontro, lançou-lhe
os braços ao pescoço e cobriu-o de
beijos. Estas são as palavras do livro
sagrado: cobriu-o de beijos, comia-o a
beijos. Pode-se falar com mais calor
humano? Pode-se descrever de
maneira mais gráfica o amor
paternal de Deus pelos homens?

Perante um Deus que corre ao nosso
encontro, não nos podemos calar, e
temos que dizer-lhe com São Paulo: 
Abba, Pater! , Pai, meu Pai!, porque,
sendo Ele o Criador do universo, não
se importa de que não o tratemos
com títulos altissonantes, nem



reclama a devida confissão do seu
poder. Quer que lhe chamemos Pai,
que saboreemos essa palavra,
deixando a alma inundar-se de
alegria.

De certo modo, a vida humana é um
constante retorno à casa do nosso
Pai. Retorno mediante a contrição,
mediante a conversão do coração,
que se traduz no desejo de mudar, na
decisão firme de melhorar de vida, e
que, portanto, se manifesta em obras
de sacrifício e de doação. Retorno à
casa do Pai por meio desse
sacramento do perdão em que, ao
confessarmos os nossos pecados, nos
revestimos de Cristo e nos tornamos
assim seus irmãos, membros da
família de Deus.

Deus espera-nos como o pai da
parábola, de braços estendidos, ainda
que não o mereçamos. O que menos
importa é a nossa dívida. Como no
caso do filho pródigo, basta



simplesmente abrirmos o coração,
termos saudades do lar paterno,
maravilhar-nos e alegrar-nos perante
o dom divino de nos podermos
chamar e ser verdadeiramente filhos
de Deus, apesar de tanta falta de
correspondência da nossa parte.

O homem tem uma capacidade tão
estranha para esquecer as coisas
mais maravilhosas e acostumar-se ao
mistério! Consideremos de novo,
nesta Quaresma, que o cristão não
pode ser superficial. Plenamente
mergulhado no seu trabalho diário
entre os demais homens, seus iguais,
atarefado, ocupado, em tensão, o
cristão tem que estar ao mesmo
tempo totalmente mergulhado em
Deus, porque é filho de Deus.

A filiação divina é uma verdade feliz,
um mistério consolador. A filiação
divina empapa toda a nossa vida
espiritual, porque nos ensina a
procurar, conhecer e amar o nosso



Pai do Céu, e assim cumula de
esperança a nossa luta interior e nos
dá a simplicidade confiante dos
filhos pequenos. Mais ainda:
precisamente porque somos filhos de
Deus, esta realidade leva-nos
também a contemplar com amor e
com admiração todas as coisas que
saíram das mãos de Deus Pai
Criador. E deste modo somos
contemplativos no meio do mundo,
amando o mundo.

Na Quaresma, a liturgia considera as
conseqüências do pecado de Adão na
vida do homem. Adão não quis ser
um bom filho de Deus, e revoltou-se.
Mas ouve-se também continuamente
o eco desta felix culpa - culpa feliz,
ditosa - que a Igreja inteira cantará,
cheia de alegria, na vigília do
Domingo da Ressurreição.

Chegada a plenitude dos tempos,
Deus Pai enviou ao mundo seu Filho
Unigênito para que restabelecesse a



paz; para que, redimindo o homem
do pecado, adoptionem filiorum
reciperemus , fôssemos constituídos
filhos de Deus, libertados do jugo do
pecado, habilitados a participar na
intimidade divina da Trindade. E
assim se tornou possível que este
homem novo, esta nova enxertia dos
filhos de Deus, libertasse toda a
criação da desordem, restaurando
todas as coisas em Cristo , que nos
reconciliou com Deus.

Tempo de penitência, portanto. Mas,
como vimos, não é uma tarefa
negativa. A Quaresma deve ser
vivida com o espírito de filiação que
Cristo nos comunicou e que palpita
em nossa alma. O Senhor chama-nos
para que nos aproximemos dEle e
desejemos ser como Ele: Sede
imitadores de Deus, como filhos muito
queridos , colaborando
humildemente, mas fervorosamente,
com o divino propósito de unir o que
se quebrou, de salvar o que se



perdeu, de ordenar o que o homem
pecador desordenou, de reconduzir o
que se extraviou, de restabelecer a
divina concórdia em toda a criação.

A liturgia da Quaresma ganha às
vezes acentos trágicos, quando se
medita no que supõe para o homem
o seu afastamento de Deus. Mas essa
conclusão não é a última palavra. A
última palavra é Deus quem a
pronuncia, e é a palavra do seu amor
salvador e misericordioso e,
portanto, a palavra da nossa filiação
divina. Por isso repito hoje com São
João: Vede que amor teve o Pai para
conosco, querendo que nos
chamássemos filhos de Deus e que o
fôssemos de verdade. Filhos de Deus,
irmãos do Verbo feito carne, dAquele
de quem foi dito: nEle estava a vida, e
a vida era a luz dos homens. Filhos da
Luz, irmãos da Luz: é o que nós
somos! Portadores da única chama
capaz de abrasar os corações feitos
de carne.



Calo-me agora para prosseguir a
Santa Missa. Mas cada um deve
pensar no que o Senhor lhe pede, nos
propósitos, nas decisões que a ação
da graça quer promover dentro de si.

E, ao percebermos essas exigências
sobrenaturais e humanas de entrega
e de luta, lembremo-nos de que Jesus
Cristo é o nosso modelo, de que Jesus,
sendo Deus, permitiu que o
tentassem, para que assim nos
enchêssemos de coragem e
estivéssemos certos da vitória.
Porque Ele não perde batalhas, e nós,
se estivermos unidos a Ele, nunca
seremos vencidos, mas poderemos
chamar-nos e ser realmente
vencedores: bons filhos de Deus.

Vivamos contentes. Eu estou
contente. Não o deveria estar,
olhando para a minha vida, fazendo
esse exame pessoal de consciência
que este tempo litúrgico da
Quaresma nos pede. Mas sinto-me



contente porque vejo que o Senhor
me procura uma vez mais, que o
Senhor continua a ser meu Pai. Sei
que vós e eu, decididamente, com o
resplendor e a ajuda da graça,
veremos que coisas temos que
queimar, e as queimaremos; que
coisas temos que arrancar, e as
arrancaremos; que coisas temos que
entregar, e as entregaremos.

A tarefa não é fácil. Mas contamos
com um ponto de referência claro,
com uma realidade de que não
devemos nem podemos prescindir:
somos amados por Deus, e
deixaremos que o Espírito Santo atue
em nós e nos purifique, para
podermos assim abraçar o Filho de
Deus na Cruz, ressuscitando depois
com Ele, porque a alegria da
Ressurreição tem as suas raízes na
Cruz.

Maria, nossa Mãe, auxilium
christianorum, refugium peccatorum:



intercede junto de teu Filho para que
nos envie o Espírito Santo, que
desperte em nossos corações a
decisão de caminharmos com passo
firme e seguro, fazendo ressoar no
mais íntimo da nossa alma a
chamada que encheu de paz o
martírio de um dos primeiros
cristãos: Veni ad Patrem , vem, volta
para teu Pai, que te espera.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-conversao-
dos-filhos-de-deus-em-mp3/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-conversao-dos-filhos-de-deus-em-mp3/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-conversao-dos-filhos-de-deus-em-mp3/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-conversao-dos-filhos-de-deus-em-mp3/

	“A conversão dos filhos de Deus” em mp3

