
opusdei.org

A conversão de
Paula, estudante
chinesa em Lisboa

Sou a Paula, venho da China.
Desde sempre apaixonada pelas
línguas, decidi fazer o curso de
Português na China. Quem
sabe, enquanto eu sonhava em
um dia ir conhecer o mundo lá
fora, Deus sonhava em vir ao
meu encontro. Nada fora do
plano d'Ele, a ida a Portugal
para prosseguir os meus
estudos tornar-se-ia uma
aventura espiritual.



15/08/2023

De onde vim

Como se sabe, a China não é um país
de ambiente religioso. Apenas 10%
da população tem uma religião e,
dentro dos 5% cristãos, somente 1%
são católicos. A maioria das pessoas
dizem-se ateus, mas de fato, ora têm
crenças populares, ora usam termos
budistas banalizados – a cultura
chinesa recebeu muita influência do
Budismo, portanto quase toda a
gente sabe de alguns conceitos
budistas, mesmo sem pertencer a
essa religião. Entretanto, como a
cultura chinesa valoriza muito o
respeito uns aos outros, somos
educados a não tratar ninguém com
distinção, mesmo quando não
entendemos as suas crenças ou não
concordamos com as suas opiniões.
No caso da minha família, não



tínhamos nenhuma religião, nem
conhecíamos nenhum amigo
propriamente religioso, mas nunca
vimos com maus olhos quem
praticasse a sua religião.

O ser humano é um ser religioso.
Quase por instinto, tentamos buscar
um sentido para a vida, porque há
tantos fenômenos à nossa volta que
não entendemos com olhos
humanos. Basta ver as notícias de
cada dia para chorar pelo mal, pelo
imprevisto, pelo sofrimento e pela
fragilidade da condição humana.
Quanto a mim mesma, uma moça
normal em uma cidade normal, que
nunca tive grandes dificuldades na
vida a não ser o peer pressure de uma
sociedade extremamente
competitiva, e que não podia
queixar-me de nada em termos
materiais e emocionais, tendo
crescido em uma família feliz, sofria
cronicamente de inquietações sem
nome. Tudo o que desejava perdia o



sabor uma vez conseguido, tudo o
que me contentava não me enchia, às
coisas aparentemente perfeitas
faltava sempre algo, e a atração de
certas pessoas não me parecia
consistir na própria pessoa. Detectei
nas coisas deste mundo algo como se
fosse uma imperfeição inerente, daí
a minha insatisfação estranhíssima,
uma insatisfação que não se podia
comunicar com a língua, nem
quando raciocinava comigo mesma,
porque não tinha fundamento lógico.
Mas sentia que ela permanecia em
mim e me torturava, fazendo-me
pensar até na morte.

Num ambiente em que toda a gente
se ocupa em responder as perguntas
vindas de fora, esquivamo-nos a
encarar as perguntas que surgem de
dentro. Lá estava eu, à beira de um
poço fundo de dúvidas. Como não
havia uma corda por onde agarrar,
estava ciente de que tinha duas
escolhas: ou lançar-me rumo a uma



previsível tragédia, ou afastar-me do
poço sem poder expulsá-lo do meu
pensamento para o resto da vida.
Habituei-me então a calar uma voz
interior, culpando o meu caráter
demasiado sensível. Carpe diem era o
mote com o qual eu voluntariamente
vendava os meus olhos, tal como
faziam muitos jovens, avestruzes que
enterram a cabeça no caleidoscópio
do mundo.

Não obstante isso, desenvolvi o meu
próprio sistema de crenças. Usava
uma mistura de termos como
Destino, Sorte, Deus, Providência,
Karma, Outro Mundo, etc. Era uma
mentalidade sincretista e
pragmatista, ou seja, eu acreditava
no que convinha à minha situação
em determinado momento. Portanto,
digamos que eu era um pouco de
tudo: agnóstica, budista, taoista, etc.,
conforme as circunstâncias. Não era
completamente ateia, pois para ser
ateia, precisava de um fundamento e



de uma fé tão firmes quanto os de
um religioso, uma referência mental
estável que eu não dispunha,
sobretudo quando olhava para as
coisas fora de qualquer explicação
humana. Será que o ser humano é
realmente dono de si e dono de tudo,
como proclama a nossa educação
marxista, quando nem a hora da sua
própria morte sabe? Não é que temia
a minha própria morte – talvez por
uma coragem inocente da juventude,
mas a pura imaginação de poder
perder um ente querido a qualquer
instante assombrava-me.

Mesmo que não entendesse as
religiões, sempre imaginava que era
bom ter uma crença, porque achava
que quem tivesse uma fé firme devia
ser pessoa com princípios. Fosse qual
fosse a religião, a devoção dos seus
crentes tinha algo inexplicavelmente
comovente. Às vezes até sentia algo
parecido com inveja, embora muito
subtil, de quem tinha uma fé, pois



parecia-me um barco ancorado no
porto ou um homem errante chegado
a casa. Contudo, nunca pensei em
pertencer a nenhuma religião. “Era
tudo autoconsolo”, falava mais alto a
minha cabeça que o meu coração.
Numa altura em que sofria
intensamente de uma crise
espiritual, comecei a investigar o
Budismo, mas nunca cheguei a
querer ser budista de verdade.

Não sabia praticamente nada sobre o
Cristianismo, Catolicismo,
Protestantismo, etc., a não ser a
Bíblia, os nomes de Jesus e de Maria,
pois é cultura geral. Mas via tudo isso
como uma lenda da cultura
ocidental, no mesmo plano que os
mitos gregos.

Onde eu morava há igrejas, e as
cidades ao redor também. Claro, não
sabia da distinção entre uma igreja
católica e uma protestante. Para
mim, as igrejas, com as suas fachadas



pomposas, eram apenas pontos
turísticos e, quando muito,
testemunhos de um passado da
colonização.

Primeiro encontro, desencontro

Ainda na China, tive dois encontros
com o Cristianismo – o
Protestantismo, para ser mais exato,
já que agora sei dizer.

Houve um ano em que fui fazer
intercâmbio a Macau. Um dia, eu
estava estudando na biblioteca, e
uma moça chinesa aproximou-se de
mim, perguntou se eu tinha ouvido
falar de Jesus, e começou a contar a
história dela. O conteúdo não me
lembro bem, só me resta uma vaga
impressão de que era dramático, que
envolvia o suicídio de uma amiga
dela, seguido pela sua sensação de
culpa, onde entrou a luz salvífica de
Deus. Aborreci-me prontamente,
porque fui interrompida do meu
estudo para ouvir uma história



pouco acreditável de uma pessoa
desconhecida (e quem sabia pura
imaginação de uma lunática!).
Logicamente, recusei com delicadeza
o convite dela para conhecer mais
amigos. Mal fugi da sua presença, vi-
a aproximar-se de outros estudantes.
Fiquei com tanta estranheza e medo
que fui até falar com a segurança da
biblioteca.

No meu último ano da faculdade
conheci um casal, ele americano e
ela brasileira, donos de uma livraria
perto da faculdade. Pessoas muito
simpáticas, convidavam-me e outros
universitários para tertúlias, dizendo
que era bom frequentar para fazer
amigos, nem que fosse só para
aperfeiçoar o inglês e o português.
Desconfiada como sou, os encontros
amigáveis rapidamente cheiraram-
me religiosos, portanto estranhos.
Queria cortar o contato com eles,
mas não era capaz de ignorar as
frequentes mensagens de



cumprimento. Até um dia, quando
me convidaram para um culto
(parecido com Missa) e me
ofereceram uma Bíblia, fiquei
redondamente desapontada,
achando que fazer amigos e praticar
as línguas eram apenas desculpas
que usavam para propagar a
ideologia deles. Decidi – dessa vez
sem a menor dúvida –, afastar-me
desse grupo. Não me lembro do
destino daquela Bíblia – se lhes
devolvi ou se a joguei diretamente no
lixo. Assim, o meu primeiro encontro
com a Bíblia foi um desencontro.

Na realidade, na China, a
propaganda na rua por aderentes de
alguma religião/ organização/
atividade não é nenhuma novidade,
embora não seja muito comum.
Conhece-se notícias de pessoas
enganadas por grupos fanáticos que
tencionam desenvolver membros,
lavando-lhes o cérebro para depois
ficar com o dinheiro deles. É



compreensível, portanto, o receio e a
alerta dos chineses ao serem
aproximados por desconhecidos. Eu
pessoalmente não tinha nada contra
o Cristianismo, mas pensando nos
cristãos que eu encontrei, nunca
deixei de duvidar que eles tivessem
segundas intenções desse gênero.

Agora, encontrando-me com Deus,
sinto também o ímpeto de
evangelizar, e entendi que eram
pessoas com boa intenção, mas a
maneira de proceder deles não me
parecia ideal. Apesar de tudo,
recordo-os com carinho. Tenho a
certeza de que eles tinham rezado
por mim, e agora rezo por eles.

O começo de uma aventura

Já em Macau, fiquei muito amiga de
uma professora portuguesa, com
quem conversava e passeava com
regularidade. Ela é adscrita da Obra,
o que na altura eu não sabia. Ela
nunca disse nada explícito sobre a



sua fé, talvez para não me assustar.
Pela minha observação, ela era uma
cristã devota, que ia a Missa com
certa frequência, mas isso só se
mostrava ao nível pessoal – na
relação comigo, ela nunca tentou
impingir-me ideia nenhuma. A
pessoa dela atraía-me por ser
muitíssimo simpática e simples,
diferente de muitos outros. A nossa
amizade era confortável, que me
inspirava confiança.

Depois da licenciatura, decidi
aprofundar o meu conhecimento da
língua e da cultura na sua nascente.
Ao saber da minha preocupação de
arranjar alojamento em Portugal,
essa amiga recomendou-me a
Residência Universitária das
Laranjeiras. Quando vi no site da
residência que era de natureza
católica, pensei que tinha pouca
possibilidade de ser aceite, porque
não tinha religião e as vagas eram
poucas. Aflita com o alojamento, até



brinquei com os meus pais dizendo
que não me importava tornar
católica para ser residente. Fiz então
uma entrevista online com a
residência. Na entrevista, o que
impressionou a mim e aos meus pais
foi o sorriso das diretoras – via-se
que não era um sorriso de
circunstância, mas uma alegria
transbordada do coração.

Cheguei a Lisboa muito maldisposta
devido à longa e cansativa viagem.
Vomitava tanto que nem tinha força
de me mexer na cama. A diretora da
residência entrou no meu quarto
para me dar comprimidos. O carinho
dela fez-me lembrar a minha mãe, a
mais de 9000 km de distância. Fiquei
surpreendida e cheia de emoção.
Nunca vou me esquecer daquele
sorriso doce, daqueles gestos
acolhedores. A solidão e a angústia
desapareceram num instante, e
sentia-me em casa. Nessa noite, meio
inconsciente, olhei para o quadro de



Nossa Senhora em cima da minha
cama e pensei: “Esta deve ser Nossa
Senhora dos cristãos. Deve ser uma
deusa com algum poder. Bom,
senhora, agora só quero recuperar a
minha saúde. Se tu me ajudares, vou
acreditar em ti.” No dia seguinte,
toda a gente ficou admirada ao ver-
me “fresquinha que nem uma
alface”, nas palavras da diretora. Não
fiz caso, nem me lembrava mais,
contudo, da minha promessa
inocente a Nossa Senhora.

Na vida nas Laranjeiras, havia duas
coisas que me impressionavam:
primeiro, o amor e o carinho para
com o próximo; segundo, a devoção
religiosa. Reparei que havia muitos
ritos religiosos na capela, as pessoas
rezavam ou liam na capela e, dentro
da casa, havia em todos os lados
quadros e estátuas religiosas.

Sendo estudante de língua,
interessava-me muito pela cultura.



Sabia que a cultura portuguesa era
marcada pelo Cristianismo e estava
cheia de curiosidade. Querendo
investigar tudo ao meu alcance, fui
perguntar à diretora: “Não sou
crente, mas queria ver como é que é
uma Missa, posso?”. Ela riu-se e
convidou-me para assistir a Missa
quando eu quisesse. Da minha
reserva da cultura geral, sabia que a
Missa do domingo era algo
obrigatório para os cristãos. Não
faltava então a nenhuma Missa
dominical, pensando que, já que
estava em Roma, convinha ser
romano para não ser expulso. Ia
também espreitar a bênção, o terço, a
meditação, etc. Claro, sem nenhum
conhecimento, o que são para os
cristãos Sacramentos ou formação
eram para mim espetáculos aos quais
convinha comparecer para lhes
mostrar respeito – a sensação de
novidade era sol de pouca dura,
quando comecei a sentir seca, era
pelo respeito e pela amizade que eu



ia. Entretanto, nunca deixei de tirar
curiosidades sobre a religião cristã
perguntando às monitoras da
residência.

Graças a Deus, tenho uma mente
aberta, gosto de questionar as coisas
e procurar a razão, sobretudo frente
a opiniões diferentes das minhas. As
conversas com as católicas
motivaram-me para resgatar aquela
pergunta há anos reprimida até ficar
esquecida no fundo da minha alma:
qual é o sentido da vida, neste
mundo cheio de injustiça,
indiferença e inesperado? Fiquei
admirada com alguns valores
cristãos, mas resolvi nunca me
envolver no Cristianismo, pois não
podia deixar de vê-lo como baseado
numa lenda. “Quem acredita numa
lenda, por muito bonita que seja,
engana-se a si”, pensava.

Racional e alerta, o que mantinha
aberta era a minha atitude, não o



meu coração – aliás, nem sabia que o
coração estava longamente fechado e
endurecido –, e a sua abertura seria
um trabalho que só as mãos de Deus
podiam realizar, como mais tarde
soube.

Um susto e um clarão

Nos primeiros tempos na residência,
eu costumava conversar com a
Isabel, uma numerária auxiliar
muito querida. Ficava
verdadeiramente admirada com a
paciência e o bom humor dela,
sobretudo quando respondia com
toda a calma as minhas perguntas
provocativas, que já surgiam não
tanto da pura curiosidade que do
meu cinismo, rescaldo de uma
adolescência rebelde. Às vezes via
luz em algumas ideias dela, mas o
que passou pela minha cabeça nunca
entrou no meu coração.

O ponto de virada havia de chegar.
Certa altura, eu estava diante de uma



grande tentação. Era uma coisa que
eu quis muito fazer, mas no fundo da
consciência sentia que seria errado
avançar. Sentia constantemente uma
aflição na alma, comia mal e dormia
mal durante vários dias. Ainda não
tinha fé, mas comecei
automaticamente a rezar a Deus, e a
todos os quadros e estátuas dos
santos que eu encontrava na casa e
nas ruas. De fato, rezar, uma
atividade de cariz sobrenatural, é tão
natural ao ser humano como um
instinto. As pessoas,
independentemente de ter ou não
religião, rezam consciente ou
inconscientemente, sobretudo nos
momentos da dificuldade.

Passei assim uns dias angustiada.
Finalmente, decidi procurar ajuda.
Pensei numa residente brasileira –
ainda não a conhecia muito bem,
mas sabia que ela era boa moça e
confiável. Imaginei que, naquelas
circunstâncias, essa pessoa talvez



tivesse mais perfil de entender o meu
problema. Tinha vergonha de lhe dar
a saber da minha situação, mas
quando percebi que ela não ia julgar-
me, fiquei descansada e contei-lhe
tudo. Ela deu-me logo umas
sugestões muito simples, mas
decisivas, que me salvou
imediatamente do transe. Fiquei
muito feliz e agradecida, e sentia-me
como iluminada pelos princípios dela
– pelos princípios católicos, digamos.

“Deus sussurra-nos em nossos
prazeres, fala conosco em nossa
consciência, grita em nossas dores”,
diz C. S. Lewis. Agora, quando olho
para trás, vejo esse episódio como o
prólogo da minha conversão, embora
nessa altura não soubesse que Deus
estava por trás dos acontecimentos.

Uma pessoa que me conquistou

Entretanto, as conversas com a Isabel
foram aprofundando. A Isabel
começou a falar-me do Batismo, mas



eu não compreendia e sentia-me
constrangida. Ela dizia sempre: “Vou
rezar por ti”. Eu mostrava
agradecimento por delicadeza, pois
mesmo que não soubesse o que era
oração para os cristãos, sabia que era
uma coisa boa. Contudo, havia
também algo nisso que me
incomodava. Pensava: “Que gente
estranha! É a vossa religião, eu
respeito, mas não quero que isto
tenha nada a ver comigo. Já fico
sabendo que os cristãos são pessoas
muito simpáticas e muito felizes, o
que eu admiro. Mas eu preciso de
raciocinar as coisas usando a minha
inteligência em vez de me deixar
levar pelas boas sensações. Deus
existe, e há só um, isso até sou capaz
de aceitar (pensando na antiga
filosofia chinesa e nas principais
religiões do mundo), mas há tantas
outras religiões, porque é que vou
ser cristã? Gosto imenso dos cristãos
que conheci até agora, mas isso não é



razão suficiente para eu própria ser
cristã.”

O rebento não saiu logo, mas uma
vez que a semente foi deixada, Deus
continuaria o Seu trabalho. A grande
questão de “ser ou não ser” impelia-
me a investigar o Catolicismo,
sobretudo na internet. Naturalmente,
na internet havia mil e uma opiniões
que nem na farmácia, o que acontece
com cada coisa na face da terra.
Havia críticas e apologéticas, mas
nada conquistou o meu raciocínio.

Finalmente, encontrei uma pessoa,
que me convenceu completamente.

O nome d'Ele é Jesus.

Um belo dia, das minhas pesquisas
saiu um artigo sobre Jesus, muito
detalhado. Li-o e fiquei petrificada:
primeiro, Jesus é uma figura
histórica e não fictícia – não era,
como antes sempre tinha pensado,
uma personagem de uma lenda.



Segundo, a veracidade da
ressurreição foi comprovada de
várias perspectivas, e nada está
contra a razão humana – não era,
portanto, a mesma “ressurreição”
dos deuses nos mitos gregos.

De repente tive um arrepio: “Se esse
homem realmente existiu, e
realmente ressuscitou, ele não pode
ser um homem comum. É… Deus?
É… Deus! É Deus! É Deus!! O próprio
Deus veio à terra, foi morto pelos
homens e ressuscitou! O que é a
vida? O que é a morte? Será que
realmente têm os mesmos
significados que eu sempre pensava
que conhecia?”. Levei, pois, um
choque radical.

Nos seguintes dias, submergi-me na
meditação desse assunto. Recorri a
uns grandes intelectuais da história
humana e comparei de modo geral as
suas visões, à procura de apoio e de
refutação. Não disse a ninguém,



porque era uma coisa acima das
linguagens. Entretanto, a Isabel não
deixava de me mencionar o Batismo.
Eu fiquei um pouco chateada, porque
precisava do tempo para assimilar as
ressacas do choque. Pensei no meu
passado, nos erros que tinha
cometido, na pessoa que eu era, na
parte de mim que estava como alheia
de mim.

A minha antiga visão sobre a vida e
sobre o mundo estava numa crise, o
meu antigo sistema de valores estava
a desfazer-se. O meu universo estava
a abalar. Instintivamente, eu tentava
resistir, tentava proteger o meu
castelo interior. No entanto, eu sentia
por vezes uma força inefável
atacando o meu coração, como algo
ou alguém querendo entrar numa
casa e bate na porta com uma
ansiosa mas suave insistência.

Numa tarde, ouvi uma voz a
sussurrar: “Abre o teu coração, abre



o teu coração, deixa-me entrar”. De
repente, senti quase palpável a
minha soberba, coisa que não estava
nada à espera, porque me assumia
geralmente como uma pessoa boa.
Desta vez era diferente: essa soberba
que vi não me parecia um defeito em
termos morais, mas vinda de uma
criatura que se assumia o seu
próprio criador e dono. Era uma
soberba que não se revela a si, cuja
existência só se sabe no momento da
sua destruição, o que não depende da
vontade ou do esforço do próprio
indivíduo, senão de algo maior –
quem anda nas trevas não sabe o que
é a escuridão, até ver uma luz.

Logo que esbarrei com essa minha
soberba, sabendo que era o primeiro
e maior obstáculo rumo a um lugar
fascinante no alto, ela foi estilhaçada.
Senti por dentro um peso a tombar,
um nó a ser desfeito, um desentulho,
e uma corrente quentinha a começar
a fluir. Senti a mudança improvável



dum coração de pedra para um
coração de carne. Fiquei
surpreendida pelo conhecimento de
tamanha dureza do meu próprio
coração. Vi-me com tanta claridade
que como se fosse da perspectiva de
uma terceira pessoa, coisa que nunca
tinha acontecido. E ao mesmo tempo
que senti uma necessidade urgente
de ser perdoada pelo mal que tinha
feito no passado, senti um perdão
absorvente de que não me achei
digna. Tremi e desatei chorando.

“Eu sou o Caminho, a Verdade e a
Vida”. Ressoou na minha cabeça esta
frase. A Verdade pela Autoridade, a
Vida pela Ressurreição – a isso já lá
cheguei com a inteligência, mas o
Caminho? Como pode um homem ser
um caminho? Naquele instante
percebi – ou melhor, vivi e soube, em
que sentido esta metáfora
aparentemente ilógica não é uma
metáfora. “Ninguém vai ao Pai senão
por Mim”. O meu coração rendeu-se



deslumbrado pela admiração: “Jesus,
tu és verdadeiramente o Caminho!
Meu Senhor e meu Deus!”.

A partir daí, comecei a interrogar-me
a mim: “Queres ser batizada? Queres
ser batizada?”. Ficava tensa diante
dessa pergunta e não sabia
responder, pois ainda não tinha
captado o significado do Batismo.
Mas cada noite, depois da tertúlia,
quando estava sozinha no meu
quarto, e cada manhã, quando me
preparava para o dia, ouvia uma voz
que me dizia: “Sim, tu queres. Sim, tu
queres”. Com o passar do tempo, a
voz ficou cada vez mais alta, até um
dia, ela como se rebentasse,
passando da minha cabeça para a
minha boca – sozinha no quarto,
quase gritei: “Sim, eu quero!” Veio a
mim imediatamente uma paz
enorme, junto com as lágrimas aos
meus olhos.



Fui imediatamente à procura da
Isabel e pedi-lhe para ser madrinha.
Anunciamos a notícia às pessoas da
residência e todas ficaram
felicíssimas.

Nesta minha história, como em cada
história de conversão, há coisas que
não se explica com a linguagem
humana. Senti vivamente que eu não
fui à procura de Deus, mas foi o
próprio Deus quem veio ao meu
encontro. Mais tarde ouvi esta frase:
“O momento da conversão acontece
não com uma apologia bem-feita,
nem mesmo com a caridade, mas
com um encontro pessoal com Jesus”.
Como isto é verdade!

“Mais se lhe dará”

Estando longe de casa, falo com os
meus pais todos os dias por telefone,
sobretudo com a minha mãe, que é a
minha melhor amiga. Depois do que
teologicamente se denomina
“Batismo de desejo”, comecei a ter



catequese para receber o Sacramento
do Batismo. Naqueles tempos eu ia
contando à minha mãe tudo o que eu
tinha percebido e, aproveitando o
Espírito Santo das nossas conversas,
ela não demorou a converter-se. O
meu pai ainda não foi inspirado, mas
respeita e até admira a nossa fé.
Agora, um ano depois do Batismo,
com muita formação na sua
paróquia e à distância comigo, a
minha mãe tornou-se responsável
dos catecúmenos, sendo testemunha
de vários milagres divinos em almas
muito variadas.

Algumas digressões

Depois de conhecer a fé, às vezes
lamentava não ter conhecido a Deus
mais cedo, ou mesmo não ter nascido
numa família cristã. Mas ouvi do
Espírito Santo: “Deus quer-te assim,
quer encontrar-te deste modo e neste
momento, quer abraçar-te aos teus
vinte e três anos”. Pensando bem,



tendo eu a personalidade que tenho,
se não tivesse vivido vinte e três anos
sem fé, não via certas coisas do
mesmo modo que as vejo agora.

Cada um de nós pode dizer-se o filho
preferido de Deus. A uns, Deus dá a
graça de nascer no seio de uma
família cristã; a outros, Deus faz o
milagre de suscitar filhos a Abraão
das pedras. Longe de ter pena, gosto
de pensar que quem recebe do nada,
recebe mais. Deus não me pensou
batizada enquanto bebê, porque Ele
sabia que a fé para mim em vez de
ser como chuvisco que molha a terra
aos poucos, havia de ser como uma
tempestade impetuosa.

O meu passado talvez fosse por vezes
pedregoso, mas agora vejo que não
houve nele nenhuma queda que
Deus não aproveitaria para me guiar
segundo o Seu plano. Se Deus tem
um plano para nós, mesmo os
caminhos aparentemente errados



que percorremos levar-nos-ão ao
lugar certo, pois nada neste mundo
pode perturbar os passos d'Ele. Por
isso, penso que em relação ao
apostolado, quando não vemos frutos
imediatos, é no plano de Deus e não
no nosso trabalho que devemos
confiar.

Ao escrever a minha história, revivi
aqueles momentos e converti-me
mais um bocado. Penso que um dos
maiores perigos para cada batizado é
ficar acostumado à graça divina – tão
grande como o dom da fé, e tão
pequena como o pão de cada dia.
Nunca se pode enfatizar demasiado a
capacidade de se maravilhar com
tudo o que Deus coloca na nossa
vida. “A conversão é diária”, como
diz aquela minha amiga brasileira
que uma vez me ajudou.

Espero que este artigo possa ser uma
pequena ajuda para o apostolado
com os amigos chineses ou outros



asiáticos, sobretudo através de um
melhor conhecimento das nossas
cultura e mentalidade. Por fim,
gostaria de lhe pedir oração pela
China, uma terra vasta onde estão
muitas almas à nossa espera.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-conversao-
de-paula-estudante-chinesa-em-lisboa/

(24/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-conversao-de-paula-estudante-chinesa-em-lisboa/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-conversao-de-paula-estudante-chinesa-em-lisboa/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-conversao-de-paula-estudante-chinesa-em-lisboa/

	A conversão de Paula, estudante chinesa em Lisboa

