
opusdei.org

10. A consolação
autêntica

"Há um verdadeiro consolo,
mas também há consolações
que não são verdadeiras." Nesta
catequese, o Papa Francisco
reflete sobre a importância de
reconhecer as verdadeiras
consolações.

30/11/2022

Estimados irmãos e irmãs, bom dia!

Continuando a nossa reflexão sobre
o discernimento, e em particular
sobre a experiência espiritual



chamada “consolação”, sobre a qual
falamos na outra quarta-feira,
perguntemo-nos: como reconhecer a
verdadeira consolação? É uma
pergunta muito importante para um
bom discernimento, para não sermos
enganados na busca do nosso
verdadeiro bem.

Podemos encontrar alguns critérios
num trecho dos Exercícios espirituais
de Santo Inácio de Loyola. "Se nos
pensamentos tudo é bom – diz Santo
Inácio - o princípio, o meio e o fim, e
se tudo está orientado para o bem,
este é um sinal do anjo bom. Por
outro lado, pode ser que no decurso
dos pensamentos se apresente algo
mau, ou que distraia, ou que seja
menos bom do que aquilo que antes
a alma se propusera fazer, ou algo
que debilite a alma, que a torne
inquieta, que a ponha em agitação e
lhe tire a paz, lhe tira a tranquilidade
e a calma que antes tinha: então, este
é um sinal claro de que tais



pensamentos vêm do espírito
maligno" (n. 333). Pois é verdade: há
uma verdadeira consolação, mas
também há algumas consolações que
não são verdadeiras. E por isso é
preciso compreender bem o percurso
da consolação: como vai e onde me
leva? Se me levar a algo que não está
bem, que não é bom, a consolação
não é verdadeira, é “fingida”,
digamos assim.

E estas são indicações preciosas, que
merecem um breve comentário. O
que significa que o princípio está
orientado para o bem, como diz
Santo Inácio de uma boa consolação?
Por exemplo, tenho o pensamento de
rezar, e observo que se acompanha
ao afeto pelo Senhor e pelo próximo,
convida a realizar gestos de
generosidade, de caridade: é um bom
princípio. No entanto, pode
acontecer que aquele pensamento
surja para evitar um trabalho ou
uma tarefa que me foi confiada:



sempre que devo lavar a louça ou
limpar a casa, vem-me uma grande
vontade de começar a rezar!
Acontece isto nos conventos. Mas a
oração não é uma fuga dos nossos
afazeres; pelo contrário, é uma ajuda
para realizar o bem que somos
chamados a praticar, aqui e agora.
Isto a propósito do princípio.

Em seguida há o meio: Santo Inácio
dizia que o princípio, o meio e o fim
devem ser bons. O princípio é este:
tenho vontade de rezar para não
lavar os pratos: vai, lava os pratos e
depois vai rezar. Depois há o meio,
ou seja, o que vem depois, o que se
segue a tal pensamento.
Permanecendo no exemplo anterior,
se eu começar a rezar e, como faz o
fariseu da parábola (cf. Lc 18, 9-14),
tendo a agradar a mim mesmo e a
desprezar os outros, talvez com um
ânimo ressentido e azedo, então estes
são sinais de que o espírito maligno
utilizou aquele pensamento como



chave de acesso para entrar no meu
coração e para me transmitir os seus
sentimentos. Se eu for rezar e me
vier à mente o famoso fariseu – “dou-
te graças, Senhor, porque eu rezo,
não sou como os outros que não te
procuram, não rezam” – aquela
oração acaba mal. Aquela consolação
de rezar é para se sentir um pavão
diante de Deus. E este é o meio que
não está bem.

E depois há o fim: o princípio, o meio
e o fim. O fim é um aspecto que já
encontramos, ou seja: para onde me
leva um pensamento? Por exemplo,
onde me leva o pensamento de rezar.
Ou então, pode acontecer que eu
trabalhe arduamente por uma obra
boa e meritória, mas isto impele-me
a deixar de rezar, porque estou
atarefado com muitas coisas,
descubro-me cada vez mais agressivo
e zangado, considero que tudo
depende de mim, a ponto de perder a
confiança em Deus. Evidentemente,



aqui há a ação do espírito maligno.
Ponho-me a rezar, depois na oração
sinto-me omnipotente, que tudo deve
estar nas minhas mãos pois sou o
único, a única que sabe levar em
frente as situações: evidentemente
nisto não há o bom espírito. É preciso
examinar bem o percurso dos nossos
sentimentos e o percurso dos bons
sentimentos, da consolação, no
momento em que quero fazer
alguma coisa. Como é o princípio,
como é o meio e como é o fim.

O estilo do inimigo - quando falamos
do inimigo, falamos do diabo, pois o
demônio existe, está presente! – o seu
estilo, sabemo-lo, consiste em
apresentar-se de maneira sorrateira
e disfarçada: começa a partir daquilo
que nos é mais querido e depois,
pouco a pouco, atrai-nos a si: o mal
entra secretamente, sem que a
pessoa se aperceba. E, com o passar
do tempo, a suavidade torna-se



dureza: aquele pensamento revela-se
pelo que realmente é.

Eis a importância deste paciente, mas
indispensável exame sobre a origem
e a verdade dos próprios
pensamentos; é um convite a
aprender com as experiências, com o
que nos acontece, para não continuar
a repetir os mesmos erros. Quanto
mais nos conhecemos, mais sentimos
por onde entra o espírito maligno, as
suas “passwords”, as portas de
entrada do nosso coração, que são os
pontos onde somos mais sensíveis, de
modo a prestar-lhes atenção no
futuro. Cada um de nós tem os
pontos mais sensíveis, os pontos mais
débeis da própria personalidade: e
por ali entra o espírito mau e leva-
nos para a estrada não reta, ou tira-
nos da verdadeira estrada certa. Vou
rezar, mas tira-me da oração.

Os exemplos poderiam multiplicar-se
à vontade, refletindo sobre os nossos



dias. Por isso é tão importante o
exame de consciência diário: antes
de acabar o dia, paremos um pouco.
O que aconteceu? Não nos jornais,
não na vida: o que aconteceu no meu
coração? O meu coração prestou
atenção? Cresceu? Foi uma estrada
que passou por cima de tudo, sem o
meu conhecimento? O que aconteceu
no meu coração? E este exame é
importante, trata-se do precioso
esforço de reler a experiência sob um
ponto de vista particular. É
importante compreender o que
acontece, é sinal de que a graça de
Deus age em nós, ajudando-nos a
crescer em liberdade e consciência.
Não estamos sozinhos: é o Espírito
Santo que está conosco. Vejamos
como correram as coisas.

A consolação autêntica é uma espécie
de confirmação de que estamos
cumprindo o que Deus quer de nós,
que percorremos os seus caminhos,
ou seja, as veredas da vida, da



alegria, da paz. Com efeito, o
discernimento não é simplesmente
sobre o bem, nem sobre o máximo
bem possível, mas sobre o que é um 
bem para mim aqui e agora: é nisto
que sou chamado a crescer,
colocando limites a outras propostas,
atraentes, mas irreais, para não ser
enganado na busca do verdadeiro
bem.

Irmãos e irmãs, é preciso entender, ir
em frente na compreensão do que
acontece no meu coração. E por isso
é necessário o exame de consciência,
para ver o que aconteceu hoje. “Hoje
zanguei-me ali, não fiz aquilo…”: mas
por quê? Ir além do porquê. é preciso
procurar a raiz destes erros. “Mas,
hoje fui feliz, porém estava
aborrecido porque devia ajudar
aquelas pessoas, mas no final senti-
me satisfeito, satisfeita com aquela
ajuda”: e há o Espírito Santo.
Aprender a ler no livro do nosso
coração o que aconteceu durante o



dia. Fazei isto, apenas dois minutos,
far-vos-á bem, vo-lo garanto.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/a-consolacao-
autentica/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/a-consolacao-autentica/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-consolacao-autentica/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-consolacao-autentica/

	10. A consolação autêntica

